




Índice
PORTADA
VYGOTSKY EN CONTEXTO
NOTA SOBRE EL TÍTULO
PENSAMIENTO Y LENGUAJE
PREFACIO
1. EL PROBLEMA Y EL MÉTODO DE INVESTIGACIÓN
2. LA TEORÍA DE PIAGET SOBRE EL HABLA Y EL PENSAMIENTO DEL

NIÑO
3. LA TEORÍA DE STERN SOBRE EL DESARROLLO DEL LENGUAJE
4. LAS RAÍCES GENÉTICAS DEL PENSAMIENTO Y EL HABLA
5. ESTUDIO EXPERIMENTAL DEL DESARROLLO DE LOS CONCEPTOS
6. EL DESARROLLO DE LOS CONCEPTOS CIENTÍFICOS EN LA NIÑEZ:

BOSQUEJO DE UNA HIPÓTESIS DE TRABAJO
7. PENSAMIENTO Y PALABRA
BIBLIOGRAFÍA
NOTAS
CRÉDITOS

2

kindle:embed:0001?mime=image/jpg


VYGOTSKY EN CONTEXTO

Las informaciones dispersas que hemos podido reunir sobre la vida de Vygotsky lo
presentan como un extraño transplante de la era de los enciclopedistas y los románticos a
la edad de los comisarios y los reflejos condicionados. Vygotsky, estudioso de los campos
literario, filosófico y estético, se dedicó de lleno a la psicología a los 28 años y murió de
tuberculosis un decenio después. Era un lector profuso, que se sentía igualmente a gusto
con los comentarios a las tragedias de Shakespeare, con la filosofía de Hegel y con
estudios clínicos sobre los retrasados mentales. Profundo teórico, era también un hombre
de acción, que fundó y dirigió varios laboratorios de investigación, entre los que se
encontraba el primer Instituto Ruso para el Estudio de Niños Discapacitados. Como tan
acertadamente señaló Stephen Toulmin, Vygotsky era portador de un aura de talento casi
mozartiano. Y, sin embargo, vivió en unos tiempos poco favorables a los Mozart.

I

No sabemos mucho sobre la vida de Vygotsky. No dejó memorias, y su biografía
está todavía por escribir. Eso nos impone la tarea de reunir los recuerdos dispersos de sus
amigos y colaboradores.

Lev Semenovich Vygotsky nació en 1896 en la ciudad de Orscha, Bielorrusia, en el
seno de una familia judía de clase media. Su padre, un gerente del Banco Unido de
Gomel, fue sin duda una persona educada, y hasta una especie de filántropo (apoyó
activamente la biblioteca pública local). La educación de su hijo no fue convencional;
Lev estudió con un preceptor privado durante muchos años, y sólo se matriculó en un
instituto judío en el nivel de enseñanza media. A los 18 años, Vygotsky se había
convertido ya en un consumado intelectual: por aquel entonces escribió su ensayo sobre
Hamlet, que más tarde pasó a formar parte de La psicología del arte (1925).

Según Semyon Dobkin, compañero suyo de colegio, Vygotsky se sentía
particularmente atraído por la filosofía de la historia, y era un líder reconocido de un
pequeño círculo de estudiantes de instituto, interesados en los problemas de la cultura y
la historia judías. «En aquel tiempo Vygotsky rebosaba entusiasmo por la visión hegeliana
de la historia. Entonces llenaba su mente la fórmula hegeliana “tesis, antítesis,
síntesis...”»1

Aunque a Vygotsky le interesaban sobre todo las humanidades y las ciencias
sociales, solicitó su ingreso en la Facultad de Medicina de la Universidad de Moscú
debido a la insistencia de sus padres. Puesto que se había graduado en el instituto con

3



honores y medalla de oro, tenía muchas posibilidades de que lo admitieran, aun cuando
el cupo de judíos en la universidad era sólo del 3 %. Pero una nueva orden ejecutiva del
ministro de Educación, dada en 1913, puso en peligro estas esperanzas, pues, aunque
mantenía la cuota, exigía que los aspirantes judíos fueran matriculados a suertes,
haciendo de la admisión no una cuestión de dotes intelectuales, sino de puro azar.
Naturalmente, Vygotsky era pesimista sobre sus posibilidades. Pero entonces sucedió:
llegó un cable de Moscú informándole de que había sido matriculado por sorteo. Cabe
preguntarse si fue este episodio lo que más tarde había de impulsar a Vygotsky a
reconocer a la suerte un papel en la organización de la conducta individual.2

Los años pasados en Moscú, 1913-1917, fueron un período de estudio intenso y
adquisición de ideas en campos aparentemente dispares. Antes de terminar su primer
semestre en la Universidad de Moscú, Vygotsky ya se había pasado de la Facultad de
Medicina a la de Derecho; al parecer, en una especie de compromiso entre sus propios
deseos de acercarse más a las humanidades y los prácticos deseos de sus padres. Pero
Vygotsky no estaba satisfecho con los cursos de humanidades de la Universidad de
Moscú. Muchos de los principales profesores de dicha universidad la habían
abandonado, en protesta por las acciones represivas del ministro de Educación; algunos
de estos profesores enseñaron más tarde en la universidad privada Shaniavski, que, por
breve tiempo, se convirtió en un foco de liberalismo e innovación académicos. Sin
abandonar la Universidad de Moscú, Vygotsky se matriculó en Shaniavski,
especializándose en historia y filosofía.

En la década de 1910, Moscú era un lugar verdaderamente apasionante para un
joven intelectual. Estaban surgiendo tendencias heterodoxas e innovadoras en la ciencia,
las humanidades y las artes, y parece que Vygotsky estaba al tanto de todas ellas. El
teatro, entre otras cosas, se convirtió en objeto de su interés. Admiraba el Teatro del Arte
de Stanislavski y, más tarde, usó las notas para actores de Stanislavski en su Myshlenie i
rech, traducido al inglés como Thought and Language [Pensamiento y lenguaje].
Vygotsky también quedó fascinado por la innovadora interpretación de Hamlet dirigida en
Moscú por Gordon Craig.

Como crítico literario en ciernes, Vygotsky mostró un gran interés en la «revolución
estructuralista» que se estaba llevando a cabo en la lingüística y en la teoría literaria. Muy
probablemente, fue su primo David, miembro de la Escuela Formalista de Petrogrado,
quien puso a Vygotsky al corriente de las obras de Roman Jakobson, Lev Jakubinski y
Viktor Shklovski. Estos nombres iban a aparecer pronto en las páginas de las obras de
Vygotsky dedicadas a los problemas de la psicología del arte y la psicología del lenguaje.

Como entendido en la poesía clásica y moderna, Vygotsky no dudó en incluir
imágenes poéticas en sus obras de psicología. Estaba particularmente interesado en el
tratamiento poético de la agonía padecida cuando el pensamiento intenta inútilmente
encontrar su expresión verbal. En el contexto de este problema aparecen en Myshlenie i
rech los versos de los poetas Tiutchev, Gumilev y Mandelstam.

4



La filosofía estaba entre las materias favoritas de Vygotsky. Posiblemente, su interés
permanente por Spinoza fue inspirado por su hermana Zinaida, quien, cuando estudiaba
en el Colegio Universitario Femenino de Moscú, escogió Spinoza como tema de su
examen de graduación. Vygotsky buscó en Spinoza una alternativa al dualismo
cartesiano, que, con su escisión del ser humano en un cuerpo mecánico y una mente
espiritual, sentó las bases del conflicto de los siglos posteriores entre la psicología
materialista, científica, y la psicología idealista, filosófica. En sus obras, Vygotsky
manifiesta un conocimiento profundo de filósofos tan diversos como Descartes, Hegel,
Marx, los neokantianos, Husserl y James.

Tras licenciarse en la Universidad de Moscú en 1917, Vygotsky fue a Gomel, donde
entonces vivían sus padres y donde había de hallarlo la revolución de octubre de 1917.
Los años pasados en Gomel, 1918-1924, iban a ser un período de crecimiento
fundamental para el pensamiento psicológico de Vygotsky. Aparentemente, su vida no
fue muy placentera. Su salud comenzó a deteriorarse: «Él no estaba bien, era difícil
conseguir comida, y había tuberculosis en su familia».3 Enseñar literatura en un colegio
de provincias tampoco respondía a las aspiraciones de Vygotsky. Sin embargo, dejó
pronto el colegio por un puesto en una escuela de magisterio local. Allí fue donde
impartió sus primeras clases de psicología, y donde se encontró por primera vez con el
problema de la educación de los discapacitados físicos, problema sobre el que volvería
más de una vez.

Los títulos de los libros que leía durante estos años en Gomel dan una idea de la
dirección en que se estaba moviendo el pensamiento de Vygotsky. Según Dobkin,
Vygotsky sintió gran interés por Las variedades de la experiencia religiosa, de James,
Psicopatología de la vida cotidiana, de Freud, y Pensamiento y lenguaje, el libro de
Alexander Potebnia, lingüista ruso del siglo XIX y seguidor de Humboldt. El impacto de
estos estudios en sus opiniones sobre el inconsciente, la experiencia religiosa y el lenguaje
se percibe en el primer gran proyecto de investigación de Vygotsky, La psicología del
arte. Vygotsky terminó el manuscrito en 1925 y lo presentó como tesis doctoral en
filosofía en el Instituto de Psicología de Moscú. La psicología del arte no se publicó en
ruso hasta el 1965 (la traducción inglesa apareció en 1971).4

Aunque resulta muy tentador adentrarse en un análisis detenido de esta obra
maestra del joven Vygotsky, me limitaré a un par de comentarios. En primer lugar, el
mismo título del libro de Vygotsky sugiere que, para él, la psicología era un método de
descubrir los orígenes de formas más altas de la conciencia humana y de la vida
emocional, más que de los actos elementales del comportamiento. Esta preocupación por
las funciones específicamente humanas, en oposición a las meramente naturales o
biológicas, iba a convertirse en un distintivo permanente de la obra de Vygotsky.
Además, sugiere que Vygotsky nunca creyó que la indagación psicológica debiera

5



considerarse un fin en sí misma. Para él, el verdadero tema de indagación lo constituían
la cultura y la conciencia, mientras que la psicología quedaba limitada a un instrumento
conceptual, importante pero difícilmente universal.

En segundo lugar, al principio mismo de La psicología del arte, Vygotsky afirmaba
que la psicología no puede limitarse a las pruebas directas, sean éstas el comportamiento
observable o los datos suministrados por la introspección. La indagación psicológica es
investigación, y, como un investigador criminal, el psicólogo debe tener en cuenta las
pruebas indirectas y las pistas circunstanciales; en la práctica, esto significa que las obras
de arte, argumentos filosóficos y datos antropológicos no son menos importantes que las
pruebas directas para la psicología.

En el caso de La psicología del arte, el método de indagación en la percepción de
las obras de arte se lo proporcionaron ciertos métodos literarios estructuralistas, junto con
el concepto psicoanalítico de catarsis. En trabajos posteriores, Vygotsky echó mano de
otros conceptos y métodos diferentes, pero nunca dejó de sostener el principio de la
reconstrucción de los fenómenos psicológicos a partir de datos que, en apariencia,
pertenecen a otras disciplinas. Aunque Vygotsky habría de modificar las ideas que se
encuentran en La psicología del arte, la obra contiene signos claros de madurez
intelectual. Con esta obra, Vygotsky, aún con menos de 30 años y sin haber recibido
nunca una educación psicológica formal, surgía como un pensador original, con ideas
propias acerca de lo que constituyen el tema y el método del estudio psicológico.

II

Vygotsky entró en la psicología profesional impetuosamente, podría decirse que con
una embestida furiosa. El 6 de enero de 1924 se celebró en Leningrado el Segundo
Congreso Psiconeurológico. Vygotsky pronunció una charla sobre «La metodología de
los estudios reflexológicos y psicológicos». Su tesis era simple: la psicología científica no
puede ignorar los hechos de la conciencia. Apuntando a los reflexólogos, Vygotsky
argumentaba que, aunque los reflejos proporcionan el fundamento de la conducta, no nos
dicen nada sobre la «construcción» erigida sobre este fundamento, lo que significa que ni
la categoría de «conciencia» ni la de «inconsciente» pueden ignorarse. Los estudios de la
Escuela de Würzburg, así como los de los gestaltistas, se debían incorporar a la
psicología científica. Esta afirmación se ha de encuadrar en su contexto histórico.
Atacaba la postura de importantes científicos soviéticos del comportamiento, desde los
seguidores de Pavlov hasta Bejterev y Blonski, que o bien veían la conciencia como una
superstición idealista, o bien limitaban su esfera de aplicabilidad a la psicología
descriptiva, no científica. Pero hubo al menos un oyente receptivo en aquel auditorio,
Alexander Luria. Según cuenta Luria, «en vez de escoger un tema menor, como
convenía a un joven de 28 años que hablaba por vez primera a una asamblea de
veteranos de su profesión, Vygotsky escogió el difícil tema de la relación entre los

6



reflejos condicionados y la conducta consciente del hombre [...] Aunque no consiguió
convencer a todos de lo correcto de su opinión, estaba claro que este hombre de la
pequeña ciudad provinciana de Rusia occidental era una fuerza intelectual a la que se
debía prestar atención».5

El reconocimiento entusiasta de Vygotsky por parte de Luria tuvo consecuencias
muy prácticas. Aunque sólo tenía 26 años por aquel entonces, Luria ostentaba ya el
puesto de secretario académico del Instituto de Psicología de Moscú, y consiguió
persuadir a su director, Konstantin Kornilov, para que invitara a Vygotsky como miembro
investigador. En otoño de 1924, Vygotsky y su mujer Roza (de soltera, Smejova) se
mudaron a Moscú.

En su estadio inicial, el programa de Vygotsky para la nueva psicología científica no
reflexológica contenía las siguientes directrices: debía ser evolutiva; debía resolver el
problema de la relación entre las funciones mentales superiores y las funciones psíquicas
elementales, inferiores; y debía tomar como principio explicativo la actividad (Tätigkeit)
socialmente significativa. Pero, antes de convertir este esbozo en un programa de
investigación claramente expresado, Vygotsky se sintió obligado a ocuparse de la crisis
teórica de la psicología. El resultado fue El significado histórico de la crisis de la
psicología, obra acabada en 1926, pero que sólo llegó a publicarse medio siglo más
tarde, en 1982.6 (La Crisis, de Vygotsky, no es el único juicio sobre la psicología que se
practicaba en la década de 1920. Die Krise der Psychologie, de Karl Bühler, apareció
sólo unos meses después de que Vygotsky terminara su trabajo, y los escritos del
psicoanalista suizo Ludwig Binswanger y del germano-americano Hugo Münsterberg
anticiparon el interés de Vygotsky por el método de la psicología.)

Desde el comienzo de su libro, Vygotsky afirmaba que su intención era hacer un
análisis «metodológico», esto es, metapsicológico, de la crisis de la psicología. Su
postura, por tanto, era la de un teórico que evalúa la crisis desde «fuera», más que la de
un psicólogo profesional vinculado a alguna opinión partidista. En la década de 1920, el
estudio de la psicología andaba dividido en varias escuelas (conductismo, reflexología,
psicoanálisis, gestaltismo, etcétera) que se cuestionaban mutuamente por motivos
teóricos o metodológicos. Vygotsky fue más allá de la mera aserción de este estado de
cosas, demostrando que no sólo eran incompatibles sus aproximaciones teóricas y
metodológicas, sino sus mismos hechos. De este modo, introdujo, con gran efectividad,
una noción que mucho más tarde iba a popularizarse en la filosofia de la ciencia como
«hechos cargados de teoría»: «Cualquier hecho, al expresarse desde la perspectiva de
estos sistemas [introspeccionismo, conductismo y psicoanálisis], adquiere tres
significados enteramente diferentes, que señalan tres aspectos diferentes de ese hecho o,
más exactamente, tres hechos diferentes».7 A veces, una serie de hechos existente en un
sistema simplemente desaparece en otro. A los pavlovianos, la idea de que un perro

7



recuerde la comida en el instante en que suena el timbre les suena a fantástica. Para los
psicoanalistas, el complejo de Edipo es un hecho empírico; para los conductistas, una
ficción.

Vygotsky llegó a la conclusión de que las divisiones entre los sistemas de psicología
eran tan serias, y sus premisas teóricas básicas tan susceptibles de diversas
interpretaciones, que se debía hablar de ciencias diferentes, más que de varias escuelas
dentro de una ciencia. Todavía más. Algunos de estos sistemas de psicología estaban tan
estrechamente ligados a la filosofía y las humanidades que no había razón para
embutirlos en el marco conceptual de la ciencia.

Es interesante que, más de cincuenta años después de Vygotsky, Sigmund Koch
llegara a una conclusión parecida en un trabajo que conmemoraba el centenario del
momento en que la psicología se había hecho un sitio entre las ciencias.8 Repitiendo casi
las palabras de Vygotsky, Koch sostenía que el mito decimonónico de la psicología como
una ciencia unificada no resistía, ni podía resistir, la prueba del tiempo; la psicología es,
más bien, una colección de estudios que tienen fundamentos y metodologías
completamente diferentes.

Vygotsky, sin embargo, no se contentó con afirmar las divergencias dentro del
estudio de la psicología. Observando la evolución del psicoanálisis, la reflexología, el
gestaltismo y el personalismo, puso al descubierto una constante similar en su desarrollo:
una expansión agresiva en un intento desesperado de conseguir la hegemonía
metodológica. El primer estadio del desarrollo de cada uno de estos sistemas es un
descubrimiento empírico que se demuestra importante para la revisión de las opiniones
existentes, relativas a algunos fenómenos concretos mentales o de comportamiento. En el
segundo estadio de su desarrollo, el descubrimiento inicial adquiere una forma
conceptual, que se expande para hacer referencia a problemas de psicología con los que
tiene relación. Ya en este estadio, se debilitan los lazos entre la forma conceptual y el
descubrimiento empírico subyacente; la primera se convierte en una abstracción casi
desvinculada del segundo, pero subsiste gracias a la reputación construida sobre éste. El
tercer estadio está marcado por la transformación de la forma conceptual en un principio
explicativo abstracto, aplicable a cualquier problema dentro de una disciplina dada. La
disciplina queda dominada por este principio explicativo en expansión: toda conducta
resulta ser una suma de reflejos condicionados, o motivos inconscientes, o gestalts. En
este momento, el principio explicativo pierde su poder, pues no excluye nada, sino que,
impulsado por la inercia de su expansión, acaba absorbiendo el dominio de la psicología
en su totalidad. En el cuarto estadio, el principio explicativo se desvincula del tema de la
psicología y se convierte en una metodología general, aplicable a todos los campos del
conocimiento. Habitualmente, al llegar a este punto, observaba Vygotsky, se desploma
bajo el peso de sus enormes pretensiones explicativas. Deja de existir como principio
intelectual independiente y se funde con una de las filosofías o cosmovisiones

8



dominantes. Vygotsky sugería que, al convertirse en cosmovisión, la «idea psicológica
revela su origen social, que anteriormente se encontraba oculto bajo el disfraz de un
hecho de conocimiento».9

El carácter uniforme del desarrollo de las escuelas psicológicas hizo ver a Vygotsky
la necesidad de una «psicología general» que proporcionara una guía metodológica a
todas las disciplinas psicológicas. Por una parte, las enormes e ilegítimas pretensiones
metodológicas de los sistemas psicológicos particulares no eran sino los síntomas de la
crisis; por otra, sin embargo, estos síntomas podían entenderse como el deseo genuino y
legítimo de poseer una metodología general de investigación psicológica. Vygotsky dejó
claro que lo único que podía proporcionar una auténtica metodología general (lo que él
llamaba «psicología general») era un análisis metapsicológico, y epistemológicamente
adecuado, del estado actual del saber psicológico. A la cuestión: «¿De dónde puede venir
la solución de la crisis?», Vygotsky daba una aguda respuesta dialéctica: «¡De la crisis
misma!». Para este propósito, sin embargo, se debería pasar a considerar la crisis como
un fenómeno positivo, no negativo. Comprender la crisis como un fenómeno positivo,
esto es, verla a través del concepto hegeliano de «contradicción», significa descubrir las
fuerzas latentes tras la patente disputa sobre la «necesidad» de convertirse en una
metodología general. Las contradicciones básicas subyacentes tras todos los síntomas de
crisis debían ser consideradas, por tanto, como la fuerza motriz del desarrollo de la
psicología en cualquier momento histórico dado.

Siguiendo el análisis teórico emprendido por Hugo Münsterberg en su Grundzüge
der Psychotechnik de 1914, Vygotsky aplicó el análisis epistemológico a distinguir dos
polos principales de atracción que dividen a todos los sistemas psicológicos: la
cosmovisión naturalista y la idealista. La crisis produjo una psicología científica
naturalista y una psicología descriptiva filosófica. El desarrollo histórico objetivo de esas
cosmovisiones contrastantes resultó ser un factor oculto de la crisis.

Otro factor era la psicología práctica. Vygotsky observaba una diferencia importante
entre la llamada psicología aplicada, que es secundaria respecto al sistema concreto del
que ha surgido, y una auténtica psicología práctica, que elaboraba sus métodos en el
contexto de su propia práctica. Por ejemplo, la psicología aplicada de Münsterberg, que
partía de premisas idealistas, se veía «forzada» a llegar a conclusiones naturalistas. Al
acercarse a los problemas prácticos, los psicólogos cambian sus esquemas conceptuales a
priori de acuerdo con las directrices marcadas por la práctica misma. Por tanto, la
práctica es, junto con la filosofía, una fuerza que impulsa los sistemas psicológicos hacia
los polos opuestos del naturalismo y el idealismo.

Vygotsky previó de modo casi profético la concentración de los sistemas
psicológicos en torno a los polos opuestos del conductismo y la fenomenología. La
evolución posterior de los acontecimientos demuestra que Vygotsky no se equivocaba en
su diagnóstico. El conductismo y la teoría de los reflejos condicionados se han convertido
en la última manifestación del experimentalismo naturalista, mientras que los estudios

9



filosóficos y humanísticos se han agrupado en torno al paradigma fenomenológico. Pero
la etiqueta de «ciencia», según Vygotsky, debía reservarse para los estudios de la
naturaleza; la fenomenología debía apartarse del paradigma científico y acercarse
abiertamente a su objeto con la ayuda de los métodos desarrollados en el ámbito de la
filosofía y las humanidades. Este cabildeo de Vygotsky en favor del conductismo y otras
aproximaciones naturalistas podría parecer incoherente con su interés por las funciones
mentales superiores. Sin embargo, Vygotsky indicó claramente que su diagnóstico de la
crisis no implicaba que estuviera satisfecho con los sistemas de psicología naturalista
existentes. Subrayó que «sigue abierta la cuestión de si tenemos derecho a considerar la
psicología una ciencia verdaderamente naturalista. La única razón por la que la psicología
europea occidental identificó su objeto como propio de una ciencia naturalista fue que
aún no conocía la psicología social».10

La última sección de Crisis está dedicada a rechazar cualquier intento de encontrar
una «tercera vía» distinta de la psicología científica o filosófica. En opinión de Vygotsky,
se han hecho tres grandes intentos de esta índole: el de la psicología gestáltica, el del
personalismo de William Stern y el de la psicología llamada marxista. En el caso de la
psicología gestáltica, Vygotsky declaraba que, objetivamente, y a veces incluso contra la
voluntad de sus propios maestros, esta disciplina había ido convirtiéndose gradualmente
en una parte de la tradición naturalista, perdiendo su imagen de «tercera vía». En cuanto
a la psicología personalista de Stern, Vygotsky mantenía que la evolución siguió la
dirección contraria. Partiendo de los problemas científicos concretos de la psicología
diferencial, Stern había llegado a una teoría de la psique abiertamente idealista y
teleológica; y, al seguir este rumbo, no había logrado establecer una «tercera vía»
independiente para la psicología, sino que, en vez de eso, se había combinado con la
tradición filosófica.

Sin embargo, las críticas más enérgicas de Vygotsky eran las dirigidas contra
aquellos colegas suyos que se habían aventurado a establecer una psicología marxista
como alternativa al naturalismo y el idealismo. La refutación que Vygotsky hizo de la
psicología marxista de Konstantin Kornilov y otros era triple: estos especialistas buscaban
apoyo marxista «en los lugares equivocados»; asimilaban «el material erróneo»; y
utilizaban este material «de forma errónea».11 Vygotsky se opuso enérgicamente al
método de escoger y seleccionar al azar citas de los clásicos del marxismo. También
insistía en que el método dialéctico es bastante diferente en biología, historia y psicología,
y que, por tanto, no hay fórmulas mágicas marxistas para resolver los problemas de la
psicología. «La aplicación directa de la teoría del materialismo dialéctico a los problemas
de la ciencia, y en particular a la biología y la psicología, es imposible, igual que es
imposible aplicarla inmediatamente a la historia y la sociología.»12 Ningún sistema
filosófico, incluido el marxismo, podía ayudar a la psicología hasta que hubiera
establecido un nexo intermedio en forma de metodología. El único modo legítimo de que

10



el marxismo llegara a ser útil para la psicología consistía en su posible contribución a la
metodología general. «Cualquier otra “contribución” [...] conduciría inevitablemente a
mera palabrería escolástica.»13

Durante el resto de su vida, Vygotsky buscó desesperadamente esta nueva
metodología que convirtiera la psicología en ciencia, sin hacer naturales los fenómenos
culturales, y que hiciera uso del método marxista sin llegar a degenerar en «psicología
marxista».

El programa investigador de Vygotsky comenzó a tomar forma con su ensayo inicial
«La conciencia como problema de la psicología del comportamiento» (1925). El principal
objetivo de este ensayo era recuperar la legitimidad del concepto de conciencia sin
retroceder a una psicología idealista introspectiva. La principal objeción que Vygotsky
ponía a la tradición idealista era que se confinaba en un círculo vicioso en el que los
estados de conciencia eran «explicados» con el concepto de conciencia. Vygotsky
argumentaba que, si se va a tomar la conciencia como materia de estudio, el principio
explicativo se debe buscar en algún otro estrato de la realidad. Vygotsky sugería que la
actividad socialmente significativa (Tätigkeit) puede desempeñar este papel y servir
como generadora de conciencia.

El primer paso de Vygotsky hacia la concreción de este principio fue la sugerencia
de que la conciencia individual se construye desde fuera mediante las relaciones con los
demás: «El mecanismo del comportamiento social y el mecanismo de la conciencia son el
mismo [...] Somos conscientes de nosotros mismos porque somos conscientes de los
demás y del mismo modo que conocemos a los demás; y esto es así porque en relación a
nosotros mismos estamos en la misma [posición] que los demás respecto a nosotros».14

Uno no puede menos que encontrar una semejanza llamativa entre esta afirmación y
el concepto de símbolo significante desarrollado por George H. Mead: «Como veremos,
el mismo procedimiento que es responsable de la génesis y existencia de la mente o
conciencia, es decir, la consideración de la actitud del otro respecto al yo de uno o
respecto a la conducta propia de uno, también implica necesariamente la génesis y
existencia simultánea de símbolos significativos o de gestos significativos».15 Parece que
la revisión del conductismo realizada por Mead y la lucha de Vygotsky a favor de la
conciencia tenían mucho en común: ambos autores señalaban los mismos fenómenos y
seguían caminos metodológicos semejantes.

Según Vygotsky, las funciones mentales superiores del ser humano deben
considerarse productos de una actividad mediada. El papel de mediador lo desempeñan
los instrumentos psicológicos y los medios de comunicación interpersonal. El concepto
de instrumento psicológico apareció primeramente en el pensamiento de Vygotsky por
analogía no muy exacta con el instrumento material, que sirve de mediador entre la mano
humana y el objeto sobre el que actúa el instrumento. Obviamente, Vygotsky estaba bajo
la influencia de la noción hegeliana de «ingenio de razón»: actividad mediadora de la
razón, que, al motivar la acción y reacción recíproca de unos objetos según su propia

11



naturaleza, realiza las intenciones de la razón, sin que ésta intervenga directamente en el
proceso. Como los instrumentos materiales, los instrumentos psicológicos son
construcciones artificiales. Ambos son sociales por naturaleza, pero, mientras que los
instrumentos materiales pretenden el control sobre los procesos naturales, los
instrumentos psicológicos dominan las formas naturales de conducta y cognición
individuales. Aunque también los esquemas sensoriales y motores conectados con las
acciones prácticas pueden convenirse en instrumentos psicológicos, éstos suelen ser de
naturaleza semiótica. Los instrumentos psicológicos poseen una orientación interna que
transforma las aptitudes y destrezas de la naturaleza humana en funciones mentales
superiores (Vygotsky señalaba instrumentos psicológicos tales como gestos, sistemas de
lenguaje y signos, técnicas mnemotécnicas y sistemas de toma de decisiones, por
ejemplo, tirar los dados). Por ejemplo, si un esfuerzo elemental de memorización conecta
el acontecimiento A con el acontecimiento B mediante la capacidad natural del cerebro
humano, mnemotécnicamente esta relación se sustituye por la de A con X y X con B,
donde X es un instrumento psicológico artificial (un nudo en un pañuelo, quizás, o una
nota escrita).

De este modo, Vygotsky establecía una distinción fundamental entre las funciones
mentales naturales, «inferiores», tales como la percepción elemental, la memoria, la
atención y la voluntad, y las funciones «superiores», o culturales, que son
específicamente humanas y van apareciendo gradualmente en el curso de una
transformación radical de las funciones inferiores. Las funciones inferiores no
desaparecen en una psique madura, pero se estructuran y organizan según objetivos
sociales y formas de conducta específicamente humanos. Vygotsky usaba el término
hegeliano «superado» (aufgehoben) para designar la transformación de las funciones
naturales en culturales.

Si uno descompone una función mental superior en sus partes constitutivas, no
encuentra nada sino las destrezas naturales, inferiores. Este hecho, sostenía Vygotsky,
asegura el estatuto científico de su método, que no necesita categorías metafísicas
especulativas para aproximarse a las formas superiores de conducta. Todos los «bloques
de construcción» de la conducta superior parecen absolutamente materialistas y pueden
captarse mediante métodos empíricos ordinarios. Esta suposición no implica, sin
embargo, que una función superior pueda reducirse a las inferiores. La descomposición
sólo nos muestra el material de que están formadas las funciones superiores, pero no dice
nada acerca de su construcción.

El principio constructor de las funciones superiores se encuentra fuera del individuo,
en los instrumentos psicológicos y las relaciones interpersonales. Refiriéndose a los
instrumentos psicológicos como herramientas para la construcción de las funciones
superiores, Vygotsky escribió: «En el acto instrumental, los humanos se rigen a sí mismos
desde el exterior, mediante instrumentos psicológicos».16 En cuanto al papel estructural
de las relaciones interpersonales, Vygotsky seguía a Pierre Janet, quien sostenía que los

12



procesos intrapersonales son simplemente relaciones interpersonales transformadas:
«Cada función aparece dos veces en el desarrollo cultural del niño: primero, en el nivel
social, y más tarde, en el nivel individual; primero, entre personas (interpsicológica), y
después dentro del niño (intrapsicológica)».17

En la práctica experimental concreta, la noción de interiorización de los
instrumentos psicológicos adoptaba dos formas diferentes e incluso contradictorias, en
última instancia. La interiorización como proceso de transformación de acciones externas
en funciones psicológicas internas fue estudiada a fondo por seguidores de Vygotsky tales
como Peter Zinchenko, Alexander Zaporozhets y Peter Galperin. Sin duda, sus estudios
tenían mucho en común con el concepto de Piaget del desarrollo de la inteligencia
mediante la interiorización de esquemas sensoriales y motores. Sin embargo, Vygotsky
mismo estaba mucho más interesado en el problema de la interiorización de los
instrumentos psicológicos simbólicos y de las relaciones sociales. Le impresionaron
enormemente las obras de la escuela sociológica francesa de Émile Durkheim y las ideas
al respecto de Maurice Halbwachs, Charles Blondel y Pierre Janet, que estudiaron la
interiorización de las llamadas «representaciones colectivas».

Para comprender en qué dirección se estaba moviendo el pensamiento de Vygotsky,
considérese el siguiente problema: ¿cómo aparece el gesto indicador en el repertorio de
comportamientos de un niño? Al principio es simplemente un movimiento infructuoso
dirigido a un objeto para apoderarse de él. Vygotsky usaba el término «gesto en sí
mismo» para designar este estadio de desarrollo del gesto. Cuando la madre viene en
ayuda del hijo, la situación adquiere un carácter diferente. El gesto «en sí mismo» se
convierte en gesto «para otros». Otros (en nuestro caso, la madre) interpretan el
movimiento captador del niño como gesto indicador, transformándolo así en un acto
comunicativo socialmente significativo. Sólo después se da cuenta el niño del poder
comunicativo de su movimiento. Entonces comienza a dirigir su gesto a los adultos, y no
al objeto, que era el centro de su interés principal. Lo fundamental es que el niño es la
última persona que capta conscientemente el significado de su propio gesto. Sólo en ese
estadio posterior su gesto se convierte en «gesto para uno mismo».

El núcleo del programa de investigación de Vygotsky durante el período 1926-1930
fue el estudio experimental del mecanismo de transformación de las funciones
psicológicas naturales en funciones superiores de memoria lógica, atención selectiva,
toma de decisiones y comprensión del lenguaje. Además de Alexander Luria y Alexei
Leontiev, que se unieron a Vygotsky ya en 1924, su grupo de colaboradores incluía a
Lidia Bozhovich, Alexander Zaporozhets, Natalia Morozova, Roza Levina, Liya Slavina,
Lev Sajarov y Zhozefina Shif. Los estudios se desarrollaron en tres líneas de
investigación: instrumental, evolutiva e histórico-cultural.

La aproximación instrumental se centraba en el uso de medios externos, es decir,
instrumentos psicológicos, para facilitar el desarrollo de las formas superiores de
memoria, atención y toma de decisiones. En este punto, el estudio de Alexei Leontiev de

13



1932, sobre la memoria natural y la mediada instrumentalmente, sigue siendo un
clásico.18 En ese estudio, se pedía a unos niños que memorizaran varios colores
«prohibidos» según las reglas del juego requerido por el estudio (esto es, no debían
mencionarse estos colores al responder a las preguntas del experimentador). Se ofrecían
cartas de colores a los niños como posibles ayudas. Los resultados demostraron que los
niños en edad preescolar no supieron hacer uso de las cartas coloreadas. Cometieron los
mismos errores, mencionando colores prohibidos, tanto con cartas como sin ellas. Los
adolescentes, por el contrario, usaban comúnmente las cartas, apartando las prohibidas y
consultándolas antes de responder. El porcentaje de errores era mucho más elevado
cuando el experimento era llevado a cabo sin cartas. Es interesante que, para los adultos,
los resultados obtenidos con cartas no eran significativamente mejores que sin ellas,
aunque en ambos casos eran mejores que los de los adolescentes. Vygotsky explicaba
esto como el resultado de una interiorización. Los adultos no dejan de usar instrumentos
psicológicos para estructurar su memoria, pero sus instrumentos son independientes de la
forma material de una carta de color. El signo externo requerido por los escolares es
transformado por los adultos en un signo interno.

Al considerar las aproximaciones evolutiva e histórico-cultural, debe tenerse en
cuenta que, a lo largo de su carrera, Vygotsky insistió en el método de estudio evolutivo
(geneticheskii, «desde la génesis») como esencial para la psicología científica. El uso
que hace Vygotsky del término geneticheskii precisa cierta clasificación terminológica.
Lo usaba en relación a una tradición filosófica de corte hegeliano y marxista según la cual
la esencia de cualquier fenómeno sólo podría comprenderse mediante un estudio de su
origen e historia. Por esta razón se aplicó un solo término, «desarrollo», tanto a la
evolución individual (ontogenética) como a la histórico-cultural de las funciones mentales.

Al calificar a su psicología «del desarrollo», Vygotsky pretendía mucho más que un
mero análisis del despliegue ontogenético de la conducta. De hecho, la idea misma de
desarrollo como despliegue y maduración le resultaba extraña. Vygotsky percibía el
desarrollo psicológico como un proceso dinámico lleno de convulsiones, cambios
repentinos y retrocesos. Distinguía dos malentendidos importantes que limitan el progreso
de una psicología del desarrollo. Uno es una posición reduccionista que intenta explicar
las formas superiores de conducta y de vida mental mediante principios establecidos para
las funciones elementales. El segundo, reflejo exacto del primero y que apareció
históricamente como una especie de medida correctora, simplemente transfiere al estudio
de las formas inferiores de conducta el principio explicativo, por ejemplo el de estructura
o Gestalt, encontrado en la investigación de las formas superiores. Estas dos tendencias
inducen a error y son igualmente ciegas ante el hecho fundamental de que los principios
del desarrollo natural no coinciden con los del desarrollo cultural.

Vygotsky sugería que la nueva aproximación evolutiva debe construirse sobre tres
conceptos: las funciones mentales superiores, el desarrollo cultural y el control de los
procesos personales de comportamiento. Vygotsky explicaba, además, que «la estructura

14



del desarrollo del comportamiento se parece, hasta cierto punto, a la estructura geológica
del núcleo de la Tierra. La investigación ha establecido la presencia de estratos
genéticamente diferenciados en el comportamiento humano».19 Los estratos más viejos
no desaparecen cuando emerge uno nuevo, sino que son superados por él. El reflejo
condicionado, por ejemplo, es «copiado» en la acción intelectual, de modo que en ella
existe y no existe simultáneamente. Así pues, la psicología se enfrenta a una doble tarea:
ser capaz de distinguir los estadios inferiores encajados en los superiores, pero también
mostrar cómo los estadios superiores maduran a partir de los inferiores. Una y la misma
formación psicológica (por ejemplo, un concepto) puede tener varios estratos
«geológicamente» diferentes, y desempeñará diferentes papeles dependiendo de qué
estrato esté activado. La tarea de un estudio basado en el desarrollo, por tanto, no puede
limitarse a la investigación de la creciente complejidad de funciones tales como la
percepción, la atención y la memoria; debe indagar también en la evolución interna que
opera en formaciones psicológicas que a primera vista pueden parecer bien desarrolladas.
(Un sumario de los primeros estudios evolutivos de Vygotsky apareció en su monografía
Historia del desarrollo de las funciones psíquicas superiores, que fue terminada en
1931, pero que se publicó en forma íntegra sólo en 1983.)20

Aunque la teoría de Vygotsky abarcaba todas las funciones mentales superiores, a él
le interesaba sobre todo el desarrollo del lenguaje en relación con el pensamiento. El
lenguaje y el habla ocupan un puesto especial en el sistema psicológico de Vygotsky
porque juegan un doble papel. Por un lado, son un instrumento psicológico que ayuda a
formar otras funciones mentales; por otro lado, son una de dichas funciones, lo que
significa que también ellas experimentan un desarrollo cultural. La labor de Vygotsky en
este campo se convirtió en su libro más popular: Myshlenie i rech [Pensamiento y
lenguaje].21

Como muchas otras obras suyas, Myshlenie i rech es, formalmente, un diálogo
crítico en el que el examen de los métodos contrapuestos se entremezcla con los datos
experimentales y las construcciones teóricas. Los interlocutores en este diálogo
imaginario de Myshlenie i rech son William Stern, Karl Bühler, Wolfgang Köhler, Robert
Yerkes y, sobre todo, Jean Piaget.

Llegados a este punto, conviene decir unas palabras sobre la presentación que hace
Vygotsky del material experimental. Los métodos cuantitativos y las descripciones
operacionales no eran una característica importante de la psicología soviética de la
década de 1920, y Vygotsky, en concreto, subraya las ideas y los argumentos en sus
monografías destinadas al público de cultura media, reservando los detalles
experimentales para los informes técnicos. Después de todo, en esa época el número de
psicólogos profesionales en Rusia era tan insignificante que todos se conocían, lo que les
facilitaba la aclaración de los detalles experimentales de los informes técnicos de sus
colegas. Debido a esto, hoy en día se podría pensar que Myshlenie i rech carece de una
base suficiente de datos experimentales, incluso que es una obra hecha con descuido. Sin

15



embargo, los estudios de los seguidores de Vygotsky han demostrado que sus hallazgos
básicos son sólidos y que sólo se puede discutir acerca de la interpretación de dichos
hallazgos.

El primer objetivo de Vygotsky en Myshlenie i rech era demostrar que el
pensamiento y el habla tienen raíces diferentes, que sólo se funden en un determinado
momento de la ontogénesis, después del cual estas dos funciones se desarrollan juntas
bajo una influencia recíproca. En su contexto histórico, esta tesis constituía una crítica de
quienes, o bien identificaban el pensamiento con el habla (J. B. Watson), o bien, por el
contrario, absolutizaban sus diferencias. La tesis de Vygotsky, en cambio, requería una
interpretación interfuncional de las funciones mentales superiores. Como ya hemos
dicho, el concepto de función mental superior que Vygotsky tenía inicialmente se basaba
en la transformación de las funciones naturales en funciones culturales bajo la influencia
de los instrumentos psicológicos. Su investigación ulterior le convenció de que la
interacción de las diferentes funciones mentales superiores era todavía más importante,
pues de ese modo se formaban los llamados sistemas funcionales: «Estudiando el
desarrollo del pensamiento y el habla en la niñez, descubrimos que el proceso de su
desarrollo no depende de los cambios dentro de estas dos funciones, sino de los cambios
en las relaciones primarias entre ellos [...]. Sus relaciones y conexiones no permanecen
constantes. Por esa razón, la idea principal es que no hay una fórmula constante de
relación entre el pensamiento y el habla que sea aplicable a todos los estadios y formas
de desarrollo o involución. Cada uno de dichos estadios tiene su propia forma
característica de relación entre estas dos funciones».22

Vygotsky elaboró esta tesis al evaluar críticamente los estudios filo y ontogenéticos
de Köhler, Yerkes y Bühler (Myshlenie i rech, capítulo 4). Llegaba a la conclusión de
que el primate muestra ciertos elementos de inteligencia semejante a la humana en su uso
de instrumentos y utensilios primitivos y de que, al mismo tiempo, su lenguaje tiene
aspectos tan humanos como la fonética, la expresión emocional y la significación social
primordial. Lo que falta en el primate, sostenía Vygotsky, es una íntima relación
recíproca entre el pensamiento y el lenguaje: sus relaciones interfuncionales están en un
estadio prehistórico. En la ontogénesis, Vygotsky distinguía además entre las raíces del
habla y las del pensamiento. El desarrollo de un niño conoce el habla preintelectual, así
como el pensamiento no verbal; sólo con el establecimiento de la unidad sistémica
interfuncional se convierte el pensamiento en verbal, y el habla se transforma en
intelectual.

Vygotsky fue capaz de establecer el concepto de relaciones interfuncionales sobre
una base experimental sólo en lo que atañe (y aun esto sólo parcialmente) a la conexión
entre el signo y el concepto (Myshlenie i rech, capítulo 5); sin embargo, su seguidor
Alexander Luria logró fundamentar este concepto sobre un material mucho más
abundante y acabó por hacer de él la piedra angular de su teoría neuropsicológica. Los
experimentos de Vygotsky sobre la formación de los conceptos fueron diseñados de

16



acuerdo con el test de clarificación Ach-Sajarov, en el que se asignaban tres letras, esto
es, un «signo», a cada objeto a clasificar. Vygotsky describía sus procedimientos
experimentales como un método de doble estimulación: suponía que las propiedades
físicas de los objetos a agrupar constituían una forma de estimulación, mientras que las
palabras proporcionaban la otra estimulación, semiótica. Los datos experimentales
obtenidos le indicaron un proceso de desarrollo largo y complejo, que conducía desde la
clasificación basada en amasijos desorganizados de características físicas de objetos hasta
las formas maduras de clasificación basadas en el pensamiento conceptual, pasando por
los estadios de pensamiento «complejo» y «pseudoconceptual».

La hipótesis de Vygotsky relativa al carácter «geológico» de los conceptos fue
plenamente confirmada. Por ejemplo, «plano, triangular y verde» resultó ser una
formación dinámica, que tenía características diferentes en estadios diferentes del
desarrollo psicológico. Uno de los descubrimientos más importantes del estudio de
Vygotsky es el pensamiento «pseudoconceptual»: una forma de razonamiento infantil que
coincide fenotípicamente con el razonamiento adulto, pero tiene una naturaleza diferente,
preconceptual. En este punto, el estudio de Vygotsky se parecía mucho a los de Heinz
Wemer. No es sorprendente que los seguidores de Wemer usaran con entusiasmo el test
de clasificación de Vygotsky en sus estudios sobre el pensamiento preconceptual de
pacientes esquizofrénicos.23 Además, Vygotsky observó que el pensamiento
preconceptual, e incluso el mitológico, no es sólo característico de los niños y enfermos
mentales, sino que también constituye la base del razonamiento normal y cotidiano de los
adultos. Esta última intuición, como muchas otras, fue descuidada por los seguidores de
Vygotsky, y el problema de las formas preconceptuales de inteligencia cotidiana ha
permanecido prácticamente intacto en los estudios soviéticos.

En el trabajo de Zhozefina Shif, estudiante de Vygotsky, la investigación de la
formación de los conceptos se extendió a su marco educacional (Myshlenie i rech,
capítulo 6). Se establecían correspondencias entre las diferentes formas de experiencia de
la niñez y los estadios del desarrollo de la formación de los conceptos. En esta conexión,
Vygotsky había distinguido dos formas básicas de experiencia que dan origen a dos
grupos de conceptos diferentes, aunque relacionados entre sí: el «científico» y el
«espontáneo». Los conceptos científicos se originan en la actividad sumamente
estructurada y especializada del aula e imponen al niño conceptos definidos lógicamente;
los conceptos espontáneos surgen de las propias reflexiones del niño sobre su experiencia
cotidiana. Vygotsky hizo de ello un argumento para sostener que los conceptos
científicos, lejos de ser asimilados de forma inmediata y uniforme, en realidad
experimentan un desarrollo sustancial, que depende esencialmente del nivel de la
capacidad general que tiene el niño para comprender conceptos espontáneos; al abrirse
paso «hacia arriba», hacia una mayor abstracción, preparan el camino a los conceptos
científicos en su desarrollo «hacia abajo», hacia una concreción mayor.

17



Se distinguían así dos formas de aprendizaje responsables de la formación de
conceptos. Una de ellas, el aprendizaje organizado sistemáticamente en un contexto
educativo, atrajo más tarde la atención de los psicólogos soviéticos y fue investigada
exhaustivamente en los trabajos de Peter Galperin y Vasili Davydov.24 El aprendizaje
espontáneo, mucho menos elaborado, se consideraba más bien un obstáculo en la vía
hacia la formación de conceptos, y sus características peculiares fueron desatendidas en
su mayor parte. Hay algo de ironía en ese giro de los acontecimientos, pues Vygotsky
argumentó ampliamente contra la preocupación de Piaget por los conceptos espontáneos
en detrimento de los conceptos científicos. Los seguidores de Vygotsky cometieron el
error contrario: descuidar los conceptos espontáneos y centrar toda su atención en los
conceptos científicos. De resultas de ello, la formación de conceptos en los niños se
convirtió en un proceso asimétrico.

Un estudio de la formación de los conceptos en el contexto educacional condujo a
Vygotsky a otra intuición: el carácter dialogal del aprendizaje. En su análisis, Vygotsky
partía de lo que consideraba la incapacidad de la teoría de Piaget para reconciliar el
carácter espontáneo del razonamiento del niño con la naturaleza científica (y, por tanto,
adulta) de los conceptos aprendidos en la escuela. Donde Piaget veía confrontación,
Vygotsky buscaba diálogo. Vygotsky era también crítico con los métodos de
experimentación mental que, en la resolución de problemas, sólo tenían en cuenta
habitualmente el progreso del niño dejado a sus propias fuerzas. Vygotsky sostenía que,
en la formación de los conceptos de un niño, el progreso alcanzado en cooperación con
un adulto era un indicador mucho más sensible de las aptitudes intelectuales del niño. En
este contexto, Vygotsky usaba el término zo-ped, «la zona de desarrollo próximo»: el
lugar en el que los conceptos espontáneos de un niño, empíricamente abundantes, pero
desorganizados, «se encuentran» con la sistematización y lógica del razonamiento adulto.
Como resultado de tal «encuentro», la debilidad del razonamiento espontáneo queda
compensada por la fortaleza de la lógica científica. La profundidad de zoped varía,
reflejando las capacidades respectivas de los niños para apropiarse de las estructuras
adultas. El producto final de esta cooperación entre el niño y el adulto es una solución
que, al ser interiorizada, se convierte en parte integrante del propio razonamiento infantil.

El último de los grandes problemas examinados en Myshlenie i rech es el fenómeno
del habla interna (capítulos 2 y 7). El problema del habla interna aparece dos veces en el
tratado de Vygotsky: la primera vez en el contexto de la polémica con Piaget respecto al
egocentrismo infantil; la segunda, en conexión con el problema de los sentidos personales
de las palabras. Vygotsky ponía en tela de juicio la tesis de Piaget de que el autismo
innato del pensamiento infantil se manifiesta en el habla egocéntrica. Según Piaget, el
autismo es la forma original y más primitiva de pensamiento; según su punto de vista, el
habla lógica y socializada aparece bastante tarde, y el pensamiento egocéntrico es el
vínculo genético entre autismo y lógica. Vygotsky, que repitió algunos de los
experimentos de Piaget, insistía, sin embargo, en que el habla más primitiva del niño es

18



ya social. A una cierta edad, este habla social original se divide de modo bastante claro en
habla egocéntrica, es decir, «habla para uno mismo», y habla comunicativa, «habla para
los demás». El habla egocéntrica, separada del habla social común, da origen al habla
interna. Por tanto, el habla interna es un producto bastante tardío de la transformación
del pensamiento verbal individualizado de un habla que antes había servido a los
objetivos de la comunicación.

En opinión de Piaget, sin embargo, la unicidad del «habla para uno mismo», que es
incomprensible para los demás, está enraizada en el autismo y egocentrismo originales del
niño y, en última instancia, en el principio de placer. En el curso del desarrollo del niño,
este habla individual desaparece, cediendo el paso al habla socializada, que es entendida
fácilmente por cualquier interlocutor y que, en última instancia, está conectada con el
principio de realidad.

Sin negar el fenómeno del autismo como tal, Vygotsky sugería que el habla
egocéntrica es más bien una forma de transición situada entre el habla social,
comunicativa, y el habla interna. Para Vygotsky, el principal problema no era el de la
socialización, sino más bien el de la individualización del «habla para los demás», que
originalmente era comunicativa. Como ya se ha dicho, Vygotsky creía que las relaciones
exteriores, interpsicológicas, se convierten en funciones mentales internas,
intrapsicológicas. En el contexto de esta idea, la transición del habla egocéntrica a la
interna manifiesta la interiorización de una función originalmente comunicativa, que se
convierte en una función mental interna e individualizada. Peculiaridades de gramática y
sintaxis características del habla interna indican este sumergimiento de la «comunicación
para los demás» en un individualizado «razonamiento para uno mismo»: en el habla
interna encuentran su realización individual las formas de lenguaje y razonamiento
prescritas por la cultura. Los sistemas simbólicos sancionados culturalmente son
remodelados en forma de pensamiento verbal individual. Las fases principales de dicha
remodelación incluyen la transición del diálogo externo al diálogo interno.

Así pues, el problema de la comunicación interpersonal y la comunicación
intrapersonal (obschenie) aparecía en primer plano en la teoría de Vygotsky. Un
desarrollo objetivo de sus ideas requería, pues, que la tipología de los procedimientos
semióticos de mediación fuera complementada con la tipología de los diálogos externos e
internos en los que la cultura adquiere su forma psicológicamente individualizada. Por
desgracia, Vygotsky no tuvo tiempo para desarrollar este aspecto de su estudio;
simplemente lo explicó en términos generales, diciendo que la diferencia en las
condiciones de interacción social entre niños en diferentes contextos juega un papel
decisivo en la comprensión de los coeficientes de habla egocéntrica. Los niños
observados por Piaget, los niños observados por William Stern en jardines de infancia
alemanes y los niños observados por Vygotsky, todos ellos, tenían medios sociales
diferentes y, por consiguiente, diferentes tipos de comunicación que configuraban los
procesos mediante los cuales desarrollaban su pensamiento verbal.

19



Vygotsky volvió sobre el problema del habla interna en relación con un estudio
sobre la generalización y contextualización del significado de las palabras. Distinguía
entre significado de la palabra (znachenie), que refleja un concepto generalizado, y
sentido de la palabra (smysl), que depende del contexto del habla. El sentido de una
palabra es la suma de todos los eventos psicológicos suscitados en la conciencia de una
persona por esa palabra. Es dinámico, complejo, un todo fluido que tiene diversas zonas
de estabilidad desigual. Sólo es significativa una de las zonas del sentido, la zona más
estable y precisa. Una palabra adquiere su sentido desde el contexto en que aparece; en
diferentes contextos, cambia su sentido.

Según Vygotsky, el predominio del sentido sobre el significado, de la sentencia sobre
la palabra y del contexto sobre la sentencia son las reglas del habla interna. Mientras que
el significado equivale al discurso socializado, el sentido representa una zona de contacto
entre el pensamiento propio individual (y, por tanto, incomunicable) y el pensamiento
verbal comprensible a los demás. El habla interna no es un aspecto interno de la
conversación; es una función en sí misma. Sigue siendo, sin embargo, una forma de
habla, es decir, pensamiento conectado con palabras. Pero, mientras en el habla externa
el pensamiento se expresa con palabras, en el habla interna las palabras han de
sublimarse para producir un pensamiento. En el habla interna se entretejen dos procesos
importantes: la transición de la comunicación externa al diálogo interno y la expresión de
los pensamientos íntimos en forma lingüística, haciéndolos así comunicativos. El habla
interna se convierte en una zona de contacto psicológico entre los sistemas simbólicos
sancionados culturalmente, por una parte, y el «lenguaje» y las imágenes privadas, por
otra. La concreción de la actividad psicológica aparece en este contexto como un
mecanismo psicológico para la creación de nuevos símbolos y sentidos de palabras,
susceptibles de ser incorporados finalmente al acervo cultural.

Por parte de Vygotsky, esto fue una vuelta al enigmático problema de la creatividad
artística e intelectual, que, al parecer, no había abandonado su mente desde La
psicología del arte (1925). En opinión de Vygotsky, el proceso de creación artística o
intelectual está en las antípodas del proceso de interiorización. En la actividad creativa,
los sentidos internos dependientes del contexto despliegan gradualmente sus significados
como «símbolos para los demás». Vygotsky señaló (Myschlenie i rech, capítulo 7) que
en títulos como Don Quijote, todo el sentido de un libro se contiene en un nombre.
Inicialmente, dicho nombre sólo es significativo en el contexto de una trama concebida en
la cabeza del autor. Pero, al ser «exteriorizado», es decir, al convenirse en un hecho
literario, Don Quijote deja de ser meramente el nombre de un personaje y adquiere un
significado reconocido inmediatamente por cualquier persona culta.

En este punto, Vygotsky sobrepasaba intrépidamente el límite del estudio
estrictamente psicológico, abordando con resolución los temas, mucho más vastos, de la
creatividad humana y la formación cultural. Sin embargo, esto no era raro en Vygotsky;
después de todo, había comenzado como crítico literario y durante varios años consideró

20



la psicología un alejamiento provisional de sus estudios principales, que eran la literatura
y el arte. Pero resultó que los «alejamientos» psicológicos le ocuparon durante el resto de
su vida. Sin embargo, siguió siendo un advenedizo con respecto a la psicología, por muy
paradójico que suene esto hoy en día, cuando se le considera comúnmente el padre de la
psicología soviética. Su aproximación era esencialmente «metodológica», centrada en la
elaboración de lo que es, o debería ser, la materia de la indagación psicológica, y del
método de estudio que debería adoptar la psicología para cumplir sus objetivos; pero una
tarea así pertenece más a la filosofía que a la psicología profesional. Además, a partir de
La psicología del arte, Vygotsky rehusó considerar el comportamiento o las operaciones
mentales recogidas experimentalmente como el único material legítimo para la
investigación psicológica. Subrayaba que la indagación psicológica es semejante a la
investigación criminal, que se apoya en pruebas circunstanciales e indirectas; en tal
investigación indirecta, las obras de arte, manifestaciones de datos inconscientes y
antropológico-culturales, no juegan un papel menos importante que las respuestas
directas. Por tanto, no es sorprendente que Vygotsky, el filósofo y humanista, fuera
mayoritariamente rechazado por la psicología profesional, dominada como estaba por los
conductistas en el Oeste y los reflexólogos en el Este. Su aproximación «metodológica» y
su interés por los procedimientos semióticos de mediación psicológica eran innovadores,
pero cuestionaban las opiniones admitidas en la disciplina psicológica.

Aunque Myshlenie i rech señala sin duda el punto culminante de la carrera de
Vygotsky, no fue en absoluto su conclusión. Vygotsky abrió otras vías de investigación,
muchas de las cuales sólo llegó a explorar parcialmente. Una de ellas fue el estudio del
papel mediador de los signos tomados en su contexto histórico-cultural. En su libro
Ensayos sobre la historia del comportamiento (1930), Vygotsky y Luria explicaron
teóricamente con todo detalle el concepto de transformación histórica de las funciones
mentales superiores bajo la influencia de las formas cambiantes de mediación. Para
reforzar sus conjeturas teóricas con observaciones empíricas, Vygotsky y Luria
organizaron una expedición a las remotas regiones del Asia Central soviética, cuyo
objetivo era estudiar los cambios psicológicos que siguieron a la rápida y radical
reestructuración socioeconómica y cultural que estaba teniendo lugar en la década de
1930 en el Uzbekistán soviético, donde coexistían entonces estratos sociales
históricamente característicos: la vida en los pastos de alta montaña «como si nada
hubiera pasado», los trabajadores de una granja colectiva que recibían una escolarización
mínima y los estudiantes de una escuela de magisterio.

El estudio incluía experimentos sobre clasificación, formación de conceptos y
resolución de problemas. Las conclusiones fueron que los campesinos analfabetos eran
incapaces de realizar actos abstractos de clasificación y agrupaban los objetos de acuerdo
con principios de utilidad, o bien los ponían juntos de acuerdo con los dictados de
situaciones prácticas; los granjeros que habían recibido una escolarización mínima
aceptaban la tarea de clasificación abstracta sin dificultad, pero actuaban también

21



acomodándose a las situaciones, especialmente cuando intentaban razonar
independientemente; y los jóvenes que habían pasado por un año o dos de
adiestramiento escolar comprendían fácilmente las nociones abstractas de clase, grupo y
semejanza: el proceso de elaboración de categorías abstractas les parecía un
procedimiento natural y evidente en sí mismo.

La conclusión de este estudio de campo llevado a cabo por Luria y sus
colaboradores confirmó plenamente los principios básicos de la teoría histórico-cultural
de Vygotsky y Luria. Para los campesinos analfabetos, el habla y el razonamiento
repetían simplemente los patrones de su actividad práctica y situada, mientras que para
gente con alguna educación la relación se invertía: las categorías abstractas y los
significados verbales dominaban la experiencia de la situación y la reestructuraban.
Aunque este estudio abrió perspectivas interesantes sobre la investigación comparativa
entre diversas culturas y sugirió paralelos con material ontogenético, los críticos lo
atacaron por su supuesta semejanza con las «especulaciones burguesas» de Émile
Durkheim. Se denegó la publicación de los resultados, y el tema mismo del desarrollo
cultural estuvo prohibido en la Unión Soviética durante los cuarenta años siguientes.
Luria sólo pudo publicar su material en 1974.25

Vygotsky era consciente de la posible parcialidad de su programa de investigación,
dedicado casi exclusivamente al desarrollo de las funciones intelectuales. En las últimas
páginas de Myshlenie i rech escribía que «el pensamiento no engendra el pensamiento»,
que los últimos «porqués» de la indagación psicológica conducen inevitablemente al
problema de la motivación. No es sorprendente, por tanto, que una de las últimas obras
de Vygotsky, que quedó inacabada, aborde el problema de las emociones. La primera
parte de esta obra lleva por título Estudio de las emociones: investigación histórico-
psicológica, y se terminó en 1933 (publicada en 1984).26 En Estudio de las emociones,
Vygotsky volvía sobre el problema que había planteado en El significado histórico de la
crisis de la psicología (1926), a saber, el fenómeno de la «gravitación» de los sistemas
psicológicos modernos hacia los polos opuestos del naturalismo y el idealismo; con una
salvedad: que el tema de la obra posterior es la teoría de las emociones de James-Lange,
vista en su relación con la tradición dualista cartesiana. Estudio de las emociones
demuestra que la semejanza, frecuentemente mencionada, entre la teoría de James-
Lange y el concepto de pasión en Spinoza no existe en realidad. Sostiene además que, a
diferencia de Descartes (que es el verdadero precursor de la teoría de James-Lange),
Spinoza buscaba un concepto sintético de emoción que eliminara el dualismo cartesiano.
En este punto, Vygotsky demostraba cómo la aproximación dualista dividía
inevitablemente la psicología, la del siglo XVII como la del XX, en naturalismo mecanicista
e idealismo metafísico. Cabe tan sólo conjeturar que, en la segunda parte de su obra,
Vygotsky habría intentado encontrar paralelos entre la aproximación sintética de Spinoza
y su propio esfuerzo en favor de una psicología científica no naturalista.

22



La visión de conjunto de la obra y los logros de Vygotsky quedaría incompleta si
dejara de mencionar su dedicación a la investigación aplicada. Hay tres áreas principales
en las que Vygotsky acompañó sus estudios experimentales con aplicaciones prácticas: la
psicología educacional, los estudios sobre niños física y mentalmente discapacitados y la
psicopatología. La aplicación del concepto de función mental superior a la psicología
educacional quedó compendiada en La paidología del adolescente (1929).27 El título es
un reflejo del pensamiento de aquellos tiempos en que la paidología era un término usado
ampliamente, que pretendía designar una aproximación interdisciplinar al desarrollo
infantil, una especie de base científica para la pedagogía. Naturalmente, también
Vygotsky usó este término, sin sospechar que a mediados de la década de 1930 la
paidología sería proscrita como una «desviación burguesa», y los antiguos paidólogos,
puestos en la lista negra.

El interés de Vygotsky tanto en el desarrollo como en las implicaciones mutuas de
las funciones mentales superiores le llevó a abordar el problema del desarrollo de las
funciones mentales superiores en niños discapacitados física y mentalmente. Vygotsky
fue el medio por el que se realizó la fundación del Instituto de Estudios sobre Niños
Discapacitados, que aún sigue siendo el principal centro soviético de investigación que se
ocupa de los problemas de los discapacitados. Algunos de los estudiantes de Vygotsky,
entre los que destaca Zhozefina Shif, se convirtieron en eminentes especialistas en este
campo. En el volumen 5 de sus Obras escogidas (1983), se reimprimieron numerosos
ensayos de Vygotsky sobre el problema de la rehabilitación cognitiva de niños
discapacitados.

Finalmente, un estudio de las formas preconceptuales del pensamiento infantil llevó
a Vygotsky a un estudio más amplio de la inteligencia preconceptual, incluyendo sus
psicopatologías. Vygotsky identificó algunos rasgos característicos del habla y de la
«lógica esquizofrénica». Los resultados de sus estudios fueron publicados en inglés bajo
el título de «Thought in Schizophrenia» [«El pensamiento esquizofrénico»] (1934)28 e
inspiraron ulteriores estudios en esta dirección, realizados por los psicólogos americanos
Eugenia Hanfmann y Jacob Kasanin.

III

Los primeros años de la década de 1930 estaban destinados a ser un período crítico
en el desarrollo de la psicología soviética. Stalin, que había declarado 1929 «el año del
gran avance», estaba endureciendo claramente el control del partido sobre los elementos
periféricos de la cultura y la ciencia. Los psicólogos soviéticos apenas pudieron ofrecer
ninguna resistencia colectiva, pues estaban enzarzados en una lucha encarnizada unos
contra otros. Cada uno de los grupos rivales decía ser el más cercano al ideal marxista de
la ciencia objetiva. En los momentos más críticos de sus polémicas, las etiquetas
ideológicas y las insinuaciones políticas se usaban con profusión. En esta atmósfera de

23



intolerancia, la psicología se convirtió en presa fácil para los miembros del aparato del
partido, y pronto quedaron suprimidas en psicología todas las tendencias independientes.
A partir de entonces, se esperaba de los psicólogos soviéticos que extrajeran categorías
psicológicas directamente de las obras de Marx, Engels y Lenin.29

Este giro de los acontecimientos socavó gravemente el programa de investigación de
Vygotsky, que se apoyaba en teorías y métodos tan «burgueses» como el psicoanálisis, la
psicología gestáltica y el análisis comparado de la conciencia en diversas culturas. Todas
estas tendencias eran tildadas de antimarxistas, y la obra de Vygotsky fue declarada
«ecléctica» y «errónea». El estudio de campo de Luria sobre el desarrollo comparado del
pensamiento en diversas culturas fue fuertemente criticado por su supuesto prejuicio
contra las minorías nacionales. Luria se vio obligado también a renunciar a su interés por
el psicoanálisis. Puede suponerse que estos acontecimientos tuvieron algo que ver con la
decisión de Luria de cambiar su campo de estudio y de concentrarse en los aspectos
clínicos de la neuropsicología.30 Obviamente, también Alexei Leontiev tropezó con
algunas dificultades. Los pormenores siguen siendo oscuros, debido a que la biografía
soviética oficial de Leontiev afirma simplemente que «en 1930 un cúmulo de
circunstancias forzó a Alexei Nikolaevich [Leontiev] a presentar su dimisión en la
Academia de Educación Comunista y a dejar su puesto [docente] en el Instituto Estatal
de Cinematografía».31

Vygotsky, que estaba ya gravemente enfermo, continuó trabajando en Moscú hasta
1934, año en que un ataque de tuberculosis le produjo la muerte. Aun antes de la muerte
de su líder, un grupo de estudiantes de Vygotsky, entre los que se encontraban Leontiev,
Zaporozhets y Bozhovich, había decidido dejar Moscú y dirigirse a la ciudad ucraniana
de Járkov, donde acabaron estableciendo un programa de psicología evolutiva. Los
estudios realizados por el grupo de Járkov entre 1934 y 1940 se centraron en el problema
de la interiorización y la relación existente en el niño entre sus actividades externas y sus
correspondientes operaciones mentales. Los jarkovitas desarrollaron un extenso
programa experimental para comparar la actividad externa sensorial y motriz del niño con
sus acciones mentales y esbozar sus morfologías respectivas. Su conclusión general fue
que la estructura de los procesos cognitivos repite más o menos las estructuras de las
operaciones externas. De este círculo de estudios salió alguna de las nociones que mucho
más tarde, en la década de 1960, habían de ser aceptadas como las premisas básicas de
la psicología evolutiva soviética, entre ellas el concepto de «percepción como acción», de
Zaporozhets, y el concepto de «formación progresiva de las acciones intelectuales», de
Peter Galperin.

Los jarkovitas resolvieron el problema de la relación entre conciencia y actividad del
modo siguiente: «El desarrollo de la conciencia del niño se produce como resultado del
desarrollo del sistema de operaciones psicológicas, las cuales, a su vez, quedan
determinadas por las relaciones efectivas entre el niño y la realidad».32 Esta insistencia en
las «verdaderas relaciones con la realidad» se convirtió en un importante punto de

24



desacuerdo entre los jarkovitas y Vygotsky. Como ha observado acertadamente Michael
Cole, «como indica incluso una lectura superficial de esta obra, Leontiev y los jóvenes
investigadores que trabajaban con él pusieron una gran distancia entre ellos y su maestro
Vygotsky».33

Uno se siente tentado de atribuir este distanciamiento a factores extracientíficos. En
1936, se hizo público un decreto especial del partido comunista en el que se condenaba la
paidología (más o menos, la psicología educacional interdisciplinar). La teoría de
Vygotsky, que ya antes había sido fuertemente criticada, se convirtió en ese momento en
una auténtica herejía, porque su autor había colaborado con los paidólogos. Además, la
tesis de las «verdaderas relaciones con la realidad» se ajustaba al credo soviético de la
década de 1930, el materialismo dialéctico, mucho mejor que el modelo histórico-cultural
de Vygotsky, de mayor complejidad.

Sin embargo, hay razones sólidas para creer que el revisionismo de Leontiev, aparte
de sus ventajas ideológicas, contó con serios apoyos científicos; que, aun cuando
Vygotsky no se hubiera convertido en «persona non grata», es muy probable que
Leontiev y su grupo habría seguido cuestionando algunas de sus nociones básicas.
Prudencia ideológica, honesto desacuerdo científico y también una mala comprensión de
ciertas ideas de Vygotsky: todo ello se entretejía intrincadamente en el fenómeno que más
tarde se conocería como teoría de la actividad de Leontiev.

Como he dicho, la discusión se centraba en el problema de las relaciones entre la
conciencia, la actividad y la realidad. Los jarkovitas insistían en que es la familiaridad
práctica con los objetos y su uso lo que guía al niño hacia el dominio cognitivo de las
situaciones, lo cual apenas se aparta de la tesis de Vygotsky, «de la acción al
pensamiento». Y, sin embargo, los estudios que subyacen tras esa opinión se asemejan a
los relativos a la generalización y la transferencia mucho más que los relativos al efecto
de la utilización de instrumentos psicológicos: los jarkovitas han minimizado el papel de
los signos como mediadores principales. El ataque no iba dirigido contra una noción
periférica de la teoría histórico-cultural, sino contra su núcleo.

Como ha sostenido el jarkovita Peter Zinchenko, «uno de los problemas más
básicos, la conceptualización de la naturaleza de la mente, se había resuelto de modo
incorrecto. Se pensaba que la característica central de la mente humana era el dominio
de la mente natural o biológica a través del uso de medios psicológicos auxiliares. El error
fundamental de Vygotsky se contiene en esta tesis, en la que interpretaba erróneamente la
noción marxista de la determinación histórica y social de la mente humana. Vygotsky
entendió la perspectiva marxista de modo idealista. El condicionamiento de la mente
humana por los factores sociales e históricos quedaba reducido a la influencia de la
cultura humana sobre el individuo. Se pensaba que la fuente del desarrollo mental era la
interacción de la mente del sujeto con una realidad cultural e ideal, más que su verdadera
relación con la realidad».34 En una palabra, Zinchenko afirmaba que la actividad práctica

25



proporciona una mediación entre el individuo y la realidad, mientras que Vygotsky insistía
en que dicha actividad, para desempeñar su función de instrumento psicológico, debe ser
necesariamente de carácter semiótico.

Zinchenko atacó la teoría de Vygotsky globalmente y también en sus pormenores.
La crítica general, teórica, de Zinchenko se centraba en la inclinación de Vygotsky a
oponer las funciones biológicas y naturales a las funciones psicológicas superiores,
mediadas culturalmente. Zinchenko sostenía que tal aproximación frustraría cualquier
intento de comprender los estadios iniciales del desarrollo mental como psicológicos más
que como fisiológicos: «Esta pérdida de lo “mental” en el estadio biológico del desarrollo
producía una situación en la que la mente humana se comparaba con fenómenos
puramente fisiológicos».35 Según este punto de vista, Vygotsky había exagerado el papel
de los procedimientos semióticos de mediación: «[Vygotsky] comenzaba con la tesis de
que el dominio de los procedimientos-signo era la característica básica y única de los
procesos de la memoria humana. Consideraba que la característica central de cualquier
actividad evocatoria era la relación de los procedimientos con el objeto de dicha
actividad. Pero, en el pensamiento de Vygotsky, la relación de los procedimientos con el
objeto quedaba separada de la relación del sujeto con la realidad considerada en su
contenido auténtico y total. En sentido estricto, la relación entre los procedimientos y el
objeto era lógica más que psicológica. Pero la historia del desarrollo social no puede
reducirse a la historia del desarrollo de la cultura. De modo parecido, no podemos reducir
el desarrollo de la mente humana (el desarrollo de la memoria en particular) al desarrollo
de la relación de los procedimientos “externos” e “internos” con el objeto de la actividad.
La historia del desarrollo cultural debe incluirse en la historia del desarrollo social y
económico de la sociedad; debe considerarse en el contexto de las relaciones sociales y
económicas concretas que determinan el origen y desarrollo de la cultura. En este sentido
precisamente, el desarrollo de una mediación “teórica” o “ideal” debe considerarse en el
contexto de las relaciones auténticas y prácticas del sujeto con la realidad en el contexto
de lo que determina verdaderamente el origen, desarrollo y contenido de la actividad
mental».36

En relación con los estudios sobre la memoria (centro de la atención de su propio
trabajo experimental), Zinchenko proponía aproximarse a la memoria involuntaria como
a un fenómeno psicológico, más que fisiológico, y buscar sus raíces en las actividades
prácticas de los niños. Los experimentos de Zinchenko revelaban que el niño recuerda
imágenes o números dependiendo de cuál de estos dos grupos de estímulos juegue un
papel activo en la actividad del niño, actividad que en ninguno de los dos casos era de
memorización, sino de clasificación. Zinchenko subrayaba que es la inclusión de los
estímulos en la actividad de clasificación lo que asegura su memorización involuntaria.
Así pues, la memoria involuntaria aparecía en el niño, por un lado, como una función
psicológica y no como natural y biológica y, por otro, como un proceso íntimamente
conectado con la actividad práctica, y no con los procedimientos de mediación semiótica.

26



Para poner en tela de juicio la postura de Vygotsky, Zinchenko inducía a sus lectores a
creer (incorrectamente, en mi opinión) que Vygotsky no veía diferencia entre la memoria
natural, eidética, y la memorización involuntaria. Zinchenko decidió ignorar también el
estudio comparativo entre diversas culturas de Luria, que había puesto de manifiesto, en
el marco de la noción de instrumento psicológico, varios estadios en el desarrollo de las
funciones mentales superiores, uno de ellos muy semejante al fenómeno del pensamiento
práctico descubierto en los experimentos de los jarkovitas.

El principal desacuerdo teórico entre la postura de los jarkovitas y la de Vygotsky
quedó compendiado en la afirmación de Zinchenko de que «el desarrollo social no puede
reducirse a la historia del desarrollo de la cultura». Mientras que en la teoría de Vygotsky
la actividad, como principio explicativo general, se concreta en las formas determinadas
de mediación semiótica vinculadas a la cultura, en la doctrina de los jarkovitas la
actividad asume un doble papel: como principio general y como mecanismo concreto de
mediación. Sin embargo, para que las acciones concretas sean socialmente significativas,
tienen que vincularse de algún modo con las relaciones humanas sociales y económicas
establecidas con la realidad. La tarea de elaborar esta estructura global de la actividad fue
asumida por Leontiev.

El primer bosquejo de la teoría de la actividad psicológica de Leontiev apareció en
sus Ensayos sobre el desarrollo de la mente (1947), que fue seguido por los escritos
marcadamente divulgativos Problemas del desarrollo de la mente (1959/1982) y
Actividad, conciencia y personalidad (1978). Leontiev proponía el siguiente análisis de
la actividad (la actividad corresponde a un motivo, la acción corresponde a una meta y la
operación depende de unas condiciones): «Sin embargo, lo que distingue
fundamentalmente una actividad de otra es la diferencia entre sus objetos. Es
precisamente el objeto de una actividad lo que le da una determinada dirección. Según la
terminología que he propuesto, el objeto de una actividad es su verdadero motivo».37

Al entrar en la actividad humana, su objeto pierde su aparente naturalidad y aparece
como objeto de experiencia colectiva y social: «Consiguientemente, es la actividad de los
otros la que proporciona una base objetiva para la estructura concreta de la actividad
individual. Históricamente, es decir, por lo que se refiere a su origen, la conexión entre el
motivo y el objeto de la actividad refleja unas relaciones sociales objetivas más que
naturales».38 Por ejemplo, la comida como motivo de la actividad humana presupone ya
una estructura compleja, la de la división del trabajo. Tal división proporciona una base
para la diferenciación entre actividades y acciones: «Las acciones que realizan una
actividad son suscitadas por su motivo, pero parecen dirigirse hacia una meta [...] Para
satisfacer la necesidad de comida, [uno] debe llevar a cabo acciones que no están
directamente encaminadas a conseguir comida. Por ejemplo, el propósito de un individuo
dado puede ser disponer sus útiles de pesca [...]».39 Así, los motivos pertenecen a la
realidad socialmente estructurada de la producción y la apropiación, mientras que las
acciones pertenecen a la realidad inmediata de las metas prácticas. «Cuando tiene lugar

27



ante nosotros un determinado proceso, externo o interno, desde la perspectiva de la
relación con su motivo aparece como actividad humana, pero en cuanto está subordinado
a un propósito aparece como una acción o acumulación de una cadena de acciones.»40

Psicológicamente, la actividad carece de elementos constitutivos que no sean acciones.
«Si las acciones que constituyen la actividad se sustraen mentalmente de ella, no quedará
absolutamente nada de la actividad.»41 Y, sin embargo, la actividad no es un fenómeno
acumulativo; se realiza en las acciones, pero su significado social global no puede
determinarse desde las acciones individuales.

En este punto, el concepto de actividad de Leontiev tropieza con una seria dificultad
teórica que no dejó de captar la atención de sus oponentes, Sergei Rubinstein y sus
estudiantes. Al estudiar la actividad humana (Tätigkeit) en general, Leontiev usaba
categorías de la filosofía social marxista tales como «producción», «apropiación»,
«objetivación» y «desobjetivación». Dichas categorías se aplican a temas histórico-
sociales, más que a la individualidad psicológica. Al mismo tiempo, Leontiev buscaba las
«verdaderas relaciones con la realidad» en las acciones y operaciones concretas y
prácticas del individuo. El vínculo que media entre estas dos facetas de la actividad (que
Vygotsky identificaba con la cultura en general y los sistemas semióticos en particular) se
ha perdido debido al rechazo de la postura de Vygotsky. Rubinstein, que percibió esta
laguna en el esquema teórico de Leontiev, lo acusó de «identificación ilegítima del
problema psicológico del dominio de las operaciones con el proceso social de
desobjetivación de la esencia social del hombre».42

Al rechazar la mediación semiótica e insistir en el papel dominante de las acciones
prácticas, los jarkovitas se habían obligado a explicar la conexión entre las categorías
filosóficas de producción y objetivación y la categoría psicológica de acción. Leontiev,
sin embargo, se mostró reacio a ofrecer tal explicación, sustituyéndola por un «sermón»
estereotipado sobre la alienación de la actividad bajo el capitalismo, frente al libre
desarrollo de la personalidad en la sociedad socialista.43 Además, cuando Leontiev hizo
un intento de esbozar las formas de conciencia humana correspondientes a la actividad,
decidió usar las categorías de significado y sentido, antes que las de operaciones
interiorizadas. De este modo, reconocía sin darse cuenta el mérito de la aproximación de
Vygotsky. Esta incoherencia teórica tampoco pasó inadvertida a sus críticos, quienes
sostenían que «aunque el concepto de orientación de la psique hacia el objeto apunta a
que la especificidad de la psique procedería de la actividad práctica, e incluso material, de
la sociedad, en realidad esta actividad práctica [...] acaba identificándose con un sistema
de significados sociales [...] Sin embargo, aquí se ha pasado por alto un punto
importante: aunque los modos sociales de acción encuentren su fijación en los
significados, éstos representan las formas de la conciencia social y de ningún modo las
formas de la práctica social».44

28



Desgraciadamente, los estudiantes de Rubinstein no distinguieron entre Leontiev y
Vygotsky, y, por otro lado, quienes decidían trabajar en el marco de la tradición de
Vygotsky desatendieron, en general, sus críticas. Además, dicha crítica se entendía a
menudo como un ataque contra la teoría históricocultural como tal.

A partir de finales de la década de 1950, las relaciones entre el concepto de
actividad de Leontiev y el legado teórico de Vygotsky tomaron una nueva forma. Como
ocurrió con muchos otros, Vygotsky y sus ideas fueron «rehabilitados» en el curso de la
«desestalinización». Se volvieron a imprimir algunas de sus obras, y otras fueron
publicadas por vez primera.45 Una vez más, se puso de moda ser considerado seguidor
suyo. Por aquel entonces, los antiguos jarkovitas estaban sólidamente instalados en
Moscú: Leontiev se había convertido en presidente del Departamento de Psicología de la
Universidad de Moscú; Zaporozhets había fundado el nuevo Instituto de Educación
Preescolar, del que llegó a ser director; y Galperin, Bozhovich y Elkonin habían
conseguido cátedras en la Universidad de Moscú y el Instituto de Psicología de Moscú.

En 1963, la obra de Leontiev Problemas del desarrollo de la mente ganó el premio
Lenin a la investigación científica, alcanzando así el rango de doctrina psicológica oficial
soviética. En estas circunstancias, no fue difícil para Leontiev obtener el estatuto de
intérprete oficial de Vygotsky; de hecho, su interpretación gozó de mayor difusión que los
textos originales. Poco a poco, Vygotsky llegó a ser considerado como un mero
predecesor de Leontiev, un predecesor que cometió algunos errores teóricos que
Leontiev rectificó más tarde en su teoría. En su prefacio a la edición de 1956 de
Investigaciones psicológicas selectas, de Vygotsky, Leontiev reafirmaba su propia
interpretación de la actividad, sugiriendo que el énfasis de Vygotsky en los signos como
los principales instrumentos psicológicos no era esencial para la teoría histórico-cultural y
que, de hecho, su teoría era la auténtica realización del programa de investigación de
Vygotsky.46

Sin embargo, a finales de la década de 1970, la teoría de Leontiev fue sometida a un
examen crítico. En parte, esa crítica tuvo su origen en las obras de psicólogos más
jóvenes, como Vasili Davydov y Vladimir Zinchenko, que, aunque educados a la sombra
de la teoría de Leontiev, llegaron a reconocer sus límites e inconvenientes. Otro factor
que provocó ese nuevo examen fue el redescubrimiento de algunas de las obras de
Vygotsky, publicadas con el título de Obras escogidas (1982-1984). La tendencia crítica
se vio reforzada, además, por algunos filósofos soviéticos interesados en el problema de
la actividad.

La teoría de la actividad de Leontiev, al haberse encumbrado hasta el nivel de
doctrina psicológica totalizadora, había tropezado con el problema contra el que había
prevenido Vygotsky en su escrito «La conciencia como problema de la psicología del
comportamiento» (1925): usar la noción de actividad simultáneamente como principio
explicativo y como tema de estudio psicológico concreto. Al «explicar» los fenómenos de

29



la actividad mediante el principio de actividad, se incurría en un círculo vicioso (al que
Vygotsky hace referencia en su crítica del idealismo, «la conciencia por la conciencia», y
del conductismo, «el comportamiento por el comportamiento»).

La distinción entre la actividad como principio explicativo y la actividad como
materia de indagación científica fue establecida por Eric Yudin con una elaboración
filosófica.47 El punto de partida de Yudin era la restauración de la conexión entre la
noción de actividad y su significado original, tal y como aparecía explicado en la filosofía
de Hegel y Marx, esfuerzo justificado por el hecho de que los psicólogos descuidaban
con frecuencia las raíces teóricas de los conceptos mismos sobre los que razonaban.
Yudin subrayaba que era Hegel quien había hecho de la actividad un principio explicativo
universal, invirtiendo así el modelo individualista de conducta humana propugnado por
los empiristas. En la teoría filosófica de Hegel, el individuo aparece como «órgano» de la
actividad; la actividad, en su papel de principio explicativo último, no puede reducirse a
las manifestaciones de la conciencia individual; al contrario, dichas manifestaciones
remiten a la actividad como a su auténtica fuente.

Yudin señalaba, además, que la actividad podía convertirse también en materia de
un estudio científico concreto; pero, en tal caso (y esto es un dato fundamental), no
serán aplicables los elementos estructurales elaborados en nombre de la actividad como
principio explicativo. La actividad como materia de estudio psicológico debería tener su
propio sistema de elementos estructurales, e incluso sus propios principios explicativos.
Una misma noción de actividad no puede desempeñar con éxito ambas funciones a la
vez. Pero esto es precisamente lo que había ocurrido en la teoría de Leontiev: los
elementos estructurales de la actividad (actividad-acción-operación y motivo-meta-
condición), propuestos en un momento dado como la exposición detallada del principio
explicativo, eran usados después en el contexto de la materia de estudio.

Fue otro filósofo de la psicología, Georgi Schedrovitski, quien, en un coloquio sobre
Vygotsky en 1979, puso en tela de juicio el mito de la sucesión y señaló que la teoría de
Leontiev se apartaba sustancialmente del programa de Vygotsky. Schedrovitski insistió en
que el principio de mediación semiótica y el papel de la cultura en la teoría de Vygotsky
no eran en modo alguno accidentales o transitorios; sólo con su ayuda podía evitarse la
explicación tautológica de la actividad por la actividad.

La polémica que ha rodeado el legado teórico de Vygotsky continúa. Todo psicólogo
soviético importante se siente obligado a expresar su opinión sobre este asunto: unos han
abordado el problema de la mediación semiótica;48 otros han intentado integrar en la
teoría de Leontiev las ideas de Vygotsky acerca de los signos como mediadores.49 Pero
(y esto es probablemente lo más importante) la teoría de Vygotsky «se ha hecho
pública»; ha roto las barreras lingüísticas, culturales e ideológicas y está a punto de
convertirse en tema de interés y estudio internacionales.

IV

30



Los primeros intentos de familiarizar al público occidental, y particularmente al
americano, con las ideas de Vygotsky se acometieron ya en la década de 1930, cuando
Jacob Kasanin encargó y más tarde tradujo el artículo de Vygotsky «El pensamiento
esquizofrénico» (1934). Algunos extractos de Myshlenie i rech se publicaron en 1939.50

Pero, en aquellos años, las aportaciones de Vygotsky fueron apreciadas tan sólo por un
círculo muy restringido de psicólogos, fundamentalmente los asociados con Heinz
Werner y Kurt Goldstein. En un momento en el que el neoconductismo y la teoría del
aprendizaje seguían siendo la ideología de las bases populares de la psicología americana,
difícilmente podía esperarse una aceptación entusiasta de las ideas cognitivas e histórico-
culturales de Vygotsky.

Las cosas cambiaron en la década de 1960, cuando la psicología americana se liberó
gradualmente del hechizo de la mentalidad conductista y los soviéticos redescubrieron a
Vygotsky y reimprimieron sus obras. La creciente popularidad de Jean Piaget contribuyó
también a un cambio de clima intelectual que hizo que las ideas de Vygotsky tuvieran una
buena acogida. Finalmente, en 1962 se publicó Myshlenie i rech en inglés con el título
Thought and Language (Cambridge, MA, MIT Press, 1962).

Con dicha publicación, Vygotsky llegó a ser conocido por los interesados en la
psicología evolutiva y la psicolingüística. Y, sin embargo, ese importante avance se vio
frustrado por las omisiones realizadas por traductores y editores, decididos a eliminar
aquellas partes de la obra de Vygotsky que les parecieron redundantes y obsoletas, entre
las que se contaban ciertos estudios psicológicos esenciales e ideas filosóficas básicas.
Por consiguiente, en esa versión inglesa de Pensamiento y lenguaje desapareció, de un
modo u otro, el Vygotsky teórico y polemista, y los psicólogos americanos, por lo general
ignorantes de que estaban ante una versión editada e incompleta de la obra de Vygotsky,
incurrieron en varias equivocaciones. Por ejemplo, la recensión de Jerry Fodor de
Pensamiento y lenguaje llegó a criticar a Vygotsky por no tomar una postura filosófica
definida: «Los psicólogos no han sido capaces de dejar de hacer filosofía [...] Pero con
frecuencia han conseguido no darse cuenta de cuándo están haciendo filosofía, y entre
no hacerla conscientemente y no hacerla bien hay tan sólo un paso. El libro de Vygotsky
es un ejemplo clásico de este estado de cosas. Lo que quería hacer Vygotsky era llevar a
cabo una investigación puramente “científica” [...]».51 Lo irónico es que estas
observaciones repiten casi palabra por palabra la crítica de Vygotsky a Piaget, crítica que
fue omitida en la traducción inglesa.

Por algún tiempo, Vygotsky siguió siendo conocido como el autor de un solo libro.
Sin embargo, la situación cambió a finales de la década de 1970, cuando, gracias sobre
todo a los esfuerzos de Michael Cole y James Wertsch, comenzó a aparecer en inglés una
serie más amplia de escritos de Vygotsky, entre ellos algunos capítulos de Historia del
desarrollo de las funciones psíquicas superiores.52 Pero (y esto es probablemente lo
más importante) las ideas de Vygotsky dejaron de ser consideradas como un fruto exótico
de la psicología soviética y comenzaron a echar raíces en suelo americano. Conceptos

31



vygotskianos tales como «habla interna», «instrumentos psicológicos», «mediación
semiológica» y «zona de desarrollo próximo» demostraron su valor heurístico en varios
estudios experimentales, reunidos más tarde en Culture, Communication, and
Cognition: Vygotskian Perspectives [Cultura, comunicación y cognición: perspectivas
vygotskianas], compilado por J. Wertsch.53 Dentro del proceso por el cual Occidente se
iba familiarizando con Vygotsky, estos avances señalaron el final de la etapa preliminar y
justificaron una edición revisada y fiel, en lengua inglesa, de Myshlenie i rech.

Esta nueva traducción se basa en la edición de 1934 de Myshlenie i rech, la única
que, aunque de modo imperfecto, preparó verdaderamente el mismo Vygotsky. En ella
he intentado seguir el hilo del pensamiento de Vygotsky tan de cerca y tan plenamente
como me ha sido posible, apartándome de él sólo cuando se repite o cuando la lógica del
discurso en ruso no se puede reproducir directamente en inglés. Se ha conservado una
parte importante de la traducción de 1962, realizada por Eugenia Hanfmann y Gertrude
Vakar.

Una última palabra. Vygotsky, perfectamente consciente de que estaba perdiendo su
combate contra la tuberculosis, no tuvo tiempo para el lujo que suponía incluir
referencias bien trabajadas en Myshlenie i rech. A menudo simplemente nombraba a un
investigador sin mencionar ninguna obra concreta. Al mismo tiempo, muchas de sus
referencias aluden a figuras que ahora nos resultan oscuras. Por tanto, situar la obra de
Vygotsky en su contexto adecuado requiere notas explicativas. Dichas notas, que se
encuentran a pie de página, han sido preparadas especialmente para esta edición. Las
tomadas del texto de Vygotsky se indican con sus iniciales, L.V.; todas las demás las
escribí yo mismo. Las notas contienen también fragmentos de los «Comentarios» de
Piaget, publicados como suplemento a la primera edición de Pensamiento y lenguaje.54

ALEX KOZULIN 
Universidad de Boston, 1985

32



NOTA SOBRE EL TÍTULO

Aunque habría que traducir Myshlenie i rech por Pensamiento y habla, se ha
decidido mantener la versión Pensamiento y lenguage, que se ha convertido en la
traducción española habitual.

33



PENSAMIENTO Y LENGUAJE

Frontispicio de Lev Vygotsky y, en la página siguiente, portada de la edición rusa original (1934) de Pensamiento
y lenguaje.

34



35



PREFACIO

Este libro estudia uno de los problemas más complejos de la psicología: la relación
entre el pensamiento y el habla. Hasta donde sabemos, este problema no ha sido todavía
investigado experimentalmente de forma sistemática. Al menos hemos intentado una
primera aproximación a esta tarea realizando estudios experimentales de varios aspectos
separados del problema total: los conceptos formados en los experimentos; el lenguaje
escrito y su relación con el pensamiento; el habla interna, etc. Los resultados de estos
estudios proporcionan una parte del material sobre el que se basan nuestros análisis.

Los comentarios teóricos y críticos son un requisito necesario de la parte
experimental del estudio, a la que complementan, y constituyen una gran parte de nuestro
libro. Las hipótesis de trabajo que sirven de puntos de partida para nuestras
investigaciones experimentales tenían que basarse en una teoría general de las raíces
genéticas del pensamiento y el habla. Para desarrollar dicho marco teórico, revisamos y
analizamos cuidadosamente los datos pertinentes de la literatura psicológica. Sometimos a
un análisis crítico las teorías contemporáneas que parecían más ricas en su potencial
científico y que, por tanto, podían convenirse en punto de partida de nuestra propia
indagación. Desde el principio mismo, dicha indagación ha estado en oposición a teorías
que, pese a ser predominantes en la ciencia contemporánea, requieren ser revisadas y
superadas.

Nuestro análisis tocó necesariamente disciplinas colindantes, como la lingüística y la
psicología de la educación. Al analizar el desarrollo de los conceptos científicos en la
infancia, hicimos uso de una hipótesis de trabajo sobre la relación entre el proceso
educacional y el desarrollo mental que habíamos elaborado en otro lugar utilizando un
cuerpo de datos diferente.

La estructura de este libro es forzosamente compleja y multifacética; sin embargo,
todas sus partes se orientan hacia una tarea central: el análisis genético de la relación
entre el pensamiento y la palabra hablada. El capítulo 1 plantea el problema y busca el
método. Los capítulos 2 y 3 son análisis críticos de las dos teorías más influyentes sobre
el desarrollo del lenguaje y el pensamiento: la de Piaget y la de Stern. El capítulo 4
intenta rastrear las raíces genéticas del pensamiento y el lenguaje; sirve de introducción
teórica a la parte principal del libro, las dos investigaciones experimentales descritas en
los dos capítulos siguientes. La primera de dichas investigaciones (capítulo 5) se ocupa
del curso general del desarrollo de los significados verbales en la infancia; la segunda
(capítulo 6) es un estudio comparativo del desarrollo de los conceptos «científicos» y

36



espontáneos del niño. El último capítulo (capítulo 7) intenta unificar las líneas de nuestras
investigaciones, presentando la totalidad del proceso del pensamiento verbal tal y como
aparece a la luz de nuestros datos.1

Puede ser útil enumerar brevemente los aspectos de nuestro trabajo que
consideramos novedosos y, por consiguiente, necesitados de una minuciosa verificación
ulterior. Aparte de nuestra formulación modificada del problema y del método
parcialmente nuevo, nuestra aportación puede resumirse del siguiente modo: 1) probar
experimentalmente que los significados de las palabras evolucionan durante la infancia, y
describir las fases principales de dicha evolución; 2) descubrir el modo singular en que se
desarrollan los conceptos «científicos» del niño, comparados con sus conceptos
espontáneos, y formular las leyes que gobiernan su desarrollo; 3) demostrar la naturaleza
psicológica específica y la función lingüística del lenguaje escrito en su relación con el
personaje; y 4) clarificar, mediante experimentos, la naturaleza del habla interna y su
relación con el pensamiento. La evaluación de nuestros hallazgos y de las
interpretaciones que hemos hecho de ellos no corresponde al autor, sino a la crítica y los
lectores.

El autor y sus colaboradores han investigado ininterrumpidamente el campo del
lenguaje y el pensamiento durante casi diez años, en el curso de los cuales han revisado,
o abandonado como falsas, algunas de sus hipótesis iniciales.2 Sin embargo, la línea
principal de nuestra investigación ha seguido la dirección marcada desde el principio. En
este trabajo, hemos intentado hacer explícitas las ideas que nuestros estudios precedentes
contenían sólo implícitamente. Somos plenamente conscientes de las inevitables
imperfecciones de este estudio, que no es más que un primer paso en una nueva
dirección. Pero creemos que, al desvelar el problema del pensamiento y el habla como la
cuestión central de la psicología humana, hemos hecho una aportación esencial al
progreso. Nuestros hallazgos señalan el camino hacia una nueva teoría de la conciencia
que mencionaremos brevemente al final de este libro.

37



1. EL PROBLEMA Y EL MÉTODO DE INVESTIGACIÓN

El estudio del pensamiento y el lenguaje es una de las áreas de la psicología en que
es particularmente importante una comprensión clara de la relación entre las diversas
funciones psíquicas. En la medida en que no entendamos la relación entre el pensamiento
y la palabra, nos resultará imposible responder, e incluso plantear correctamente, las
cuestiones más específicas de esta área. Por extraño que pueda parecer, la psicología no
ha investigado nunca esa relación de forma sistemática y detallada. En general, las
relaciones entre las funciones no han recibido aún la atención que merecen. Las formas
atomistas y funcionales de análisis que predominaron durante el pasado decenio
consideraban los procesos psíquicos aisladamente. Se desarrollaron y perfeccionaron
métodos de indagación con vistas al estudio de las funciones separadas, al tiempo que su
interdependencia y su organización en la estructura global de la conciencia quedaban
fuera del ámbito de la investigación.

Es cierto que todos aceptaban la unidad de la conciencia y la interrelación de todas
las funciones psicológicas; se suponía que cada función operaba de forma indisociable
con las demás, y en una conexión ininterrumpida con ellas. Pero esta unidad de la
conciencia se tomaba habitualmente como un postulado, más que como objeto de
estudio. Además, en la vieja psicología, la premisa indiscutible de la unidad se combinaba
con una serie de presupuestos tácitos que la invalidaban a efectos prácticos. Se daba por
supuesto que la relación entre dos funciones dadas nunca variaba; que la percepción, por
ejemplo, siempre se conectaba del mismo modo con la atención, la memoria con la
percepción, el pensamiento con la memoria. Al ser constantes, estas relaciones podían
excluirse e ignorarse, y así ocurría, en efecto, en el estudio de las funciones separadas.
Puesto que, de hecho, las relaciones carecían de importancia, el desarrollo de la
conciencia se consideraba determinado por el desarrollo autónomo de las funciones
individuales. Sin embargo, cuanto sabemos acerca del desarrollo psíquico indica que
consiste esencialmente en la transformación de la estructura interfuncional de la
conciencia. La psicología debe hacer de estas relaciones y de sus cambios evolutivos su
principal problema, el núcleo de su estudio, en vez de postular meramente la interrelación
general de todas las funciones. Este desplazamiento metodológico es imprescindible para
un estudio fructífero del lenguaje y el pensamiento.

Si revisamos los resultados de las investigaciones anteriores sobre el pensamiento y
el lenguaje, veremos que todas las teorías propuestas desde la antigüedad hasta nuestros
días se alinean entre la identificación, o fusión, del pensamiento y el lenguaje, por un
lado, y su disyunción y separación, igualmente absolutas y casi metafísicas, por otro.

38



Las diversas teorías sobre el pensamiento y el lenguaje se sitúan dentro de los límites de
este círculo, bien expresando uno de esos extremos en forma pura, bien combinándolos,
esto es, adoptando una postura intermedia, pero siempre ubicada en algún punto del eje
que une ambos polos.

La identidad entre el pensamiento y el habla es una noción que podemos encontrar
en diferentes corrientes, desde la especulación de la lingüística psicológica, según la cual
el pensamiento es «habla sin sonido», hasta las teorías de los modernos psicólogos y
reflexólogos americanos, que consideran el pensamiento un reflejo inhibido en su parte
motriz. En todas estas teorías, la cuestión de la relación entre el pensamiento y el habla
carece de sentido. Si son una misma cosa, no puede haber ninguna relación entre ellos.
Quienes identifican el pensamiento con el habla cierran, sin más, la puerta al problema.

A primera vista, parece que los partidarios de la opinión contraria (que proponen la
idea de que el pensamiento es independiente del habla) están en una posición más
favorable. Al considerar el habla como la manifestación externa del pensamiento, al que
sirve de mero revestimiento, y al intentar (como hace la escuela de Würzburg)1 liberar el
pensamiento de todo componente sensitivo, incluyendo las palabras, no sólo plantean el
problema de la relación entre las dos funciones, sino que intentan resolverlo a su modo.
Pero, en realidad, son incapaces de plantearlo de una forma que permita una verdadera
solución. E, inevitablemente, acaban intentando cortar el nudo del problema en lugar de
desatarlo. Tras hacer independientes y «puros» el pensamiento y el habla y estudiar cada
uno por separado, se ven obligados a ver la relación entre ellos como una conexión
meramente mecánica y extrínseca entre dos procesos distintos. La descomposición del
pensamiento verbal en dos elementos separados y básicamente diferentes excluye
cualquier estudio de las relaciones intrínsecas entre el lenguaje y el pensamiento.

Como ejemplo, podemos mencionar un intento reciente de este tipo. Se ha
demostrado que los movimientos del habla facilitan el razonamiento. En el caso de una
tarea cognitiva difícil relacionada con material verbal, el habla interna ayuda a «grabar» y
organizar el contenido consciente. El mismo proceso cognitivo, tomado como una forma
de actividad, se beneficia de la presencia del habla interna, que facilita la distinción entre
el material importante y el irrelevante. Y, finalmente, se considera que el habla interna es
un factor importante en la transición del pensamiento al habla en voz alta. Este ejemplo
es clarificador, pues demuestra que, una vez descompuesto en sus elementos
constitutivos, el pensamiento verbal se convierte en un sistema cuyas conexiones
estructurales aparecen como mecánicas y extrínsecas al sistema mismo.

Así pues, el fallo radica en los métodos de análisis adoptados por los investigadores
anteriores. Para afrontar con éxito el problema de la relación entre el pensamiento y el
lenguaje, lo primero que debemos hacer es preguntarnos qué método de análisis tiene
más probabilidades de asegurar su solución.

39



En el estudio de las estructuras psicológicas, son posibles dos formas de análisis
esencialmente diferentes. Nos parece que una de ellas es la responsable de todos los
fracasos que han aquejado a los anteriores investigadores del viejo problema que
nosotros nos disponemos a abordar ahora, y que la otra es la única forma correcta de
acercarse a él.

El primer método analiza los conjuntos psicológicos complejos descomponiéndolos
en sus elementos. Puede compararse con el análisis químico del agua por
descomposición en hidrógeno y oxígeno, ninguno de los cuales posee las propiedades del
todo y cada uno de los cuales posee propiedades no presentes en dicho todo. El
estudioso que aplicara este método buscando la explicación de alguna propiedad del agua
(por qué extingue el fuego, por ejemplo) descubriría para su sorpresa que el hidrógeno
arde y que el oxígeno alimenta el fuego. Estos descubrimientos no le ayudarían mucho a
solucionar el problema. La psicología acaba en ese mismo tipo de callejón sin salida
cuando analiza los componentes del pensamiento verbal, pensamiento y palabra, y los
estudia por separado. En el curso del análisis, desaparecen las propiedades originales del
pensamiento verbal. Al investigador no le queda sino buscar y descubrir la interacción
mecánica de los dos elementos, con la esperanza de recomponer, de manera puramente
especulativa, las propiedades del todo que han desaparecido.

En última instancia, este tipo de análisis, que nos conduce a resultados en los que se
pierden las propiedades del todo, no puede llamarse análisis en el sentido propio de la
palabra. Es una generalización, más que un análisis. La fórmula química del agua es
aplicable del mismo modo al agua de un gran océano y al agua de una gota de lluvia. Por
esa razón, al descomponer el agua en sus elementos, obtendremos sus características
más generales y no las más concretas e individuales.

Este tipo de análisis no proporciona una base adecuada para el estudio de las
relaciones concretas y multiformes entre el pensamiento y el lenguaje, que surgen en el
curso del desarrollo y en el funcionamiento del pensamiento verbal en sus diversos
aspectos. En vez de permitirnos examinar y explicar casos y fases específicos, y
determinar regularidades concretas en el curso de los acontecimientos, este método
produce generalidades referidas a toda habla y a todo pensamiento. Más aún, nos lleva a
cometer errores serios, al ignorar la naturaleza unitaria del proceso objeto de nuestro
estudio. La unidad viva de sonido y significado que llamamos palabra se divide en dos
partes; supuestamente, se mantienen unidas, pero sólo mediante conexiones asociativas
mecánicas.

La psicología, que pretende un estudio de los sistemas globales complejos, debe
sustituir el método de análisis de elementos por el método de análisis de unidades. ¿Cuál
es la unidad de pensamiento verbal que no permite ulterior análisis y, sin embargo,
conserva las propiedades del todo? Creemos que tal unidad puede encontrarse en el
aspecto interno de la palabra, en el significado de la palabra.

40



Hasta el momento, este aspecto interno del habla no se ha investigado apenas. El
significado de la palabra se ha diluido en el mar de los demás aspectos de la conciencia,
del mismo modo que las propiedades fonéticas, separadas del significado, se han diluido
entre las demás características del sonido del lenguaje. La psicología contemporánea no
tiene nada que decir acerca de la especificidad del sonido del lenguaje humano, y, por
consiguiente, en lo relativo al significado verbal, carece de ideas específicas que lo
distingan del resto de las funciones cognitivas. Esta situación era característica de la vieja
psicología asociacionista y sigue siéndolo de la psicología gestáltica contemporánea. En la
palabra sólo se reconocía su lado externo. Sin embargo, es en su aspecto interno, en su
significado, donde el pensamiento y el habla se unen en el pensamiento verbal.

Como muestra nuestro análisis experimental y teórico, tanto la psicología gestáltica
como la psicología asociacionista han estado buscando la naturaleza intrínseca del
significado de las palabras en el lugar equivocado. Una palabra no se refiere a un objeto
aislado, sino a un grupo o una clase de objetos. Cada palabra es ya, por tanto, una
generalización. La generalización es un acto verbal de pensamiento y refleja la realidad
de un modo radicalmente diferente a como la reflejan la sensación y la percepción. Esa
diferencia cualitativa está implícita en la afirmación de que no sólo hay un salto dialéctico
entre la ausencia total de conciencia (en la materia inanimada) y la sensación, sino
también entre la sensación y el pensamiento. Hay sólidas razones para suponer que dicha
diferencia cualitativa entre la sensación y el pensamiento consiste en la presencia en éste
de un reflejo generalizado de la realidad, que es también la esencia del significado de las
palabras; y, por consiguiente, que el significado es un acto de pensamiento en el sentido
estricto del término. Pero, al mismo tiempo, el significado es parte integrante de la
palabra como tal y, por tanto, pertenece al dominio del lenguaje tanto como al del
pensamiento. Una palabra sin significado es un sonido vacío, ya no forma parte del habla
humana. Puesto que el significado de las palabras es pensamiento y habla a la vez,
encontramos en él la unidad de pensamiento verbal que andamos buscando. Por tanto, el
método a seguir en nuestra investigación de la naturaleza del pensamiento verbal es, sin
duda, el análisis semántico, el estudio del desarrollo, funcionamiento y estructura de esta
unidad que contiene el pensamiento y el habla en mutua relación.

Este método combina las ventajas del análisis y de la síntesis y permite un estudio
adecuado de los conjuntos complejos. Como ilustración, tomemos otro aspecto diferente
de nuestro tema, también ampliamente descuidado en el pasado. La función primaria del
habla es la comunicación, las relaciones sociales. Cuando el lenguaje se estudiaba
mediante el análisis de sus elementos, también esta función quedaba disociada de la
función intelectual del lenguaje. Se trataban las dos como si fueran funciones separadas,
aunque paralelas, sin atender a su interrelación estructural y de desarrollo. Sin embargo,
el significado de las palabras une ambas funciones del habla. El entendimiento entre las
mentes es imposible sin una expresión mediadora que constituya un axioma de la
psicología científica. Cuando falta un sistema de signos, lingüísticos o de otro tipo, sólo

41



cabe un tipo de comunicación muy primitivo y limitado. La comunicación por medio de
movimientos expresivos, observada principalmente en los animales, no es tanto
comunicación como contagio afectivo. Un ánsar asustado, que de pronto se ha dado
cuenta del peligro y despierta a toda la bandada con sus gritos, no dice a los demás lo que
ha visto, sino que les contagia su miedo.

La comunicación racional e intencional de la experiencia y el pensamiento requiere
un sistema mediador, cuyo prototipo es el habla humana, nacida de la necesidad de
comunicación en el trabajo. Hasta hace poco, la psicología, de acuerdo con la tendencia
predominante, ha presentado el asunto de un modo excesivamente simplista. Se daba por
sentado que el medio de la comunicación era el signo (la palabra o sonido); que un
sonido podía llegar a asociarse con el contenido de cualquier experiencia mediante su
aparición simultánea con ella y, en consecuencia, podía servir para transmitir ese mismo
contenido a otros seres humanos.

Sin embargo, un estudio más atento del desarrollo del entendimiento y la
comunicación en la niñez ha llevado a la conclusión de que la verdadera comunicación
requiere significado (es decir, generalización) tanto como signos. Para transmitir la
experiencia o pensamiento de uno, es obligatorio relacionarlos con alguna clase o grupo
conocido de fenómenos. Tal referencia, sin embargo, requiere ya la generalización. Por
tanto, la comunicación presupone la generalización y el desarrollo del significado de las
palabras; así pues, la generalización se hace posible en el curso de la comunicación. Las
formas superiores, específicamente humanas, de comunicación psicológica son posibles
porque el hombre refleja la realidad a través de conceptos generalizados. En la esfera de
las emociones, donde reinan la sensación y el afecto, no es posible el entendimiento ni la
verdadera comunicación, sino únicamente el contagio afectivo.

Eduardo Sapir demostró esto brillantemente en sus obras: «El mundo de nuestra
experiencia debe estar enormemente simplificado y generalizado antes de que sea posible
hacer un inventario simbólico de todas nuestras experiencias con los objetos y sus
relaciones, y este inventario es imprescindible para poder transmitir ideas. Por tanto, los
elementos del lenguaje, los símbolos que etiquetan la experiencia, deben estar asociados
con grupos completos de experiencia, clases determinadas, más que con simples
experiencias aisladas. Sólo así es posible la comunicación, pues la experiencia aislada se
sitúa en una conciencia individual y, estrictamente hablando, es incomunicable» (Sapir,
1971, pág. 12).

Por tanto, Sapir no considera el significado de una palabra como símbolo de una
sensación singular, sino como símbolo de un concepto. Y, en realidad, si quiero
comunicar la impresión de frío, puedo hacerlo con ayuda de gestos expresivos, pero sólo
conseguiré un verdadero entendimiento y comunicación con la generalización y
dominación conceptual de mi experiencia. Dicha generalización referiría mi experiencia a
la clase de fenómenos conocidos por mi interlocutor. Por esa razón, no se pueden
comunicar ciertos pensamientos a los niños, aun cuando estén familiarizados con las

42



palabras precisas. Puede ser que les falte todavía el concepto convenientemente
generalizado, el único que garantiza la plena comprensión. En sus escritos sobre
educación, León Tolstoi dice que la dificultad que los niños tienen a menudo en aprender
una palabra nueva no se debe a su sonido, sino al concepto al que la palabra se refiere:
«Casi siempre hay una palabra disponible cuando el concepto ha madurado» (Tolstoi,
1903, pág. 143). Por tanto, hay sólidas razones para considerar el significado de una
palabra, no sólo como una unión de pensamiento y habla, sino también como una unión
de generalización y comunicación, pensamiento y comunicación.

La idea de considerar el significado de una palabra como una unidad de
pensamiento generalizador e intercambio social es de valor incalculable para el estudio del
pensamiento y el lenguaje. Permite un verdadero análisis genético-causal, un estudio
sistemático de las relaciones entre el crecimiento de la capacidad de pensar del niño y su
desarrollo social. Esta interrelación de generalización y comunicación puede considerarse
un segundo núcleo de nuestro estudio.

Puede ser oportuno mencionar aquí algunos de los problemas en el área del lenguaje
que no se han analizado directamente en nuestros estudios. El principal entre ellos es la
relación entre el aspecto fonético del habla y el significado. Creemos que los recientes e
importantes avances en lingüística se deben, en gran medida, a los cambios en el método
de análisis empleado para estudiar el habla.

La lingüística tradicional, que separaba la fonética y los aspectos semánticos del
habla, intentaba unirlos después combinando significado y sonido, tomados como
elementos independientes. Usaba el sonido aislado como unidad del análisis lingüístico.
Pero el sonido desvinculado del significado pierde inmediatamente todas las
características que lo convierten en un sonido del habla humana. De ahí que la lingüística
tradicional se concentrara en la fisiología y la acústica, y no en la psicología del habla.

Como se ha señalado correctamente en la fonología moderna, lo que hace de ciertos
sonidos una unidad de habla humana es el significado de dichos sonidos en cuanto
signos. El sonido en sí mismo, el sonido carente de significado, no puede servir como
unidad de habla. Por tanto, una auténtica unidad de habla no es un sonido, sino un
fonema, la más pequeña unidad indivisible que mantiene todas las propiedades básicas
del aspecto sonoro del habla, tomada en su función significativa.2

La introducción del fonema como unidad de análisis ha beneficiado a la psicología
tanto como a la lingüística. Los logros concretos alcanzados con la aplicación de este
método demuestran de modo concluyente su utilidad. Si para la antigua psicología el
campo de las relaciones interfuncionales era inaccesible a la investigación, ahora, en
cambio, se abre a quienes están dispuestos a emplear el método de análisis de unidades.

La primera cuestión que se plantea cuando abordamos el problema de la relación
entre el pensamiento y el lenguaje y los demás aspectos de la mente es la del intelecto y
el afecto.3 Considerarlos separadamente a la hora de estudiarlos es un importante defecto
de la psicología tradicional, pues da al proceso del pensamiento la apariencia de un flujo

43



autónomo de «pensamientos que se piensan a sí mismos», apartado de la amplitud de la
vida, de las necesidades y los intereses personales, las inclinaciones y los impulsos del
que piensa. Dicho pensamiento separado se debe considerar, bien un fenómeno
secundario y sin sentido, incapaz de cambiar nada en la vida o en el comportamiento de
una persona, o bien una especie de fuerza primitiva que ejerce su influencia en la vida
personal de forma inexplicable y misteriosa. Se cierra la posibilidad de plantear la
cuestión de la causa y el origen de nuestros pensamientos, pues un análisis determinista
requeriría clarificar las fuerzas motrices que dirigen el pensamiento en uno u otro sentido.
Del mismo modo, el viejo método de aproximación hace imposible todo estudio
fructífero del proceso inverso, el de la influencia del pensamiento sobre el afecto y la
volición.

El análisis de unidades indica el camino hacia la solución de estos problemas de vital
importancia. Demuestra la existencia de un sistema dinámico de significado en el que se
unen lo afectivo y lo intelectual. Muestra que cada idea contiene una actitud afectiva
transformada hacia la porción de realidad a que se refiere. Además, nos permite
descubrir el camino desde las necesidades e impulsos de una persona hasta la dirección
concreta tomada por sus pensamientos; y el camino inverso, desde sus pensamientos
hasta su conducta y actividad. Este ejemplo debería bastar para demostrar que el método
usado en este estudio del pensamiento y el lenguaje es también un instrumento
prometedor para investigar la relación del pensamiento verbal con la conciencia como un
todo y con sus demás funciones básicas.

Lo que queda por hacer en este capítulo es trazar el esquema de nuestro programa
de investigación. Empezaremos con un análisis crítico de la teoría del pensamiento y el
lenguaje (de Piaget). Aunque consideramos esta teoría como la mejor en su género,
hemos desarrollado nuestra propia posición teórica en una dirección diametralmente
opuesta. Después trataremos los aspectos teóricos de la ontogénesis y la filogénesis del
habla y el pensamiento. El tema principal a este respecto será el de las raíces genéticas
del pensamiento y el lenguaje, pues un error precisamente en este punto conduce a
menudo a un planteamiento equivocado de la totalidad del problema. El núcleo de esta
parte de nuestro trabajo es un estudio experimental de la formación de conceptos en los
niños. Comenzaremos con un estudio de los conceptos artificiales, producidos
experimentalmente, y más tarde pasaremos a los conceptos naturales, formados
espontáneamente por los niños. Finalmente, concluiremos nuestro trabajo con un análisis
de la estructura y función del pensamiento verbal en general.

Nuestra idea principal a lo largo del trabajo será la de desarrollo.

44



2. LA TEORÍA DE PIAGET SOBRE EL HABLA Y EL PENSAMIENTO DEL
NIÑO

I

La psicología debe muchísimo a Jean Piaget. No es exagerado decir que ha
revolucionado el estudio del habla y el pensamiento infantil. Para explorar las ideas de los
niños, desarrolló el método clínico que, desde entonces, ha sido ampliamente usado. Ha
sido el primero en investigar sistemáticamente la percepción y la lógica del niño; además,
ha aportado a su campo de trabajo un método nuevo de investigación, de amplitud y
audacia excepcionales.1

Para hacerse una idea de los nuevos caminos y perspectivas que Piaget ha
proporcionado al estudio del pensamiento y lenguaje del niño, basta leer la excelente
introducción de Édouard Claparède a la obra de Piaget El lenguaje y el pensamiento del
niño pequeño: «Mientras que, si no me equivoco, el problema de la mentalidad infantil se
ha considerado cuantitativamente, el señor Piaget lo ha replanteado como un problema
cualitativo. Antes, cualquier avance alcanzado en el [estudio de la] inteligencia del niño
era considerado como el resultado de cierto número de adiciones y sustracciones, tales
como el incremento de nuevos datos de experiencia y la eliminación de ciertos errores
(fenómenos, todos ellos, que tocaba explicar a la ciencia). Ahora, se ve que este progreso
depende ante todo del hecho de que dicha inteligencia experimenta un cambio gradual de
carácter» (Claparède, 1959, pág. xiii).2

Como muchos otros grandes descubrimientos, la idea de Piaget es simple hasta el
punto de parecer evidente. Ya se había dicho con palabras de J. J. Rousseau, a quien
citaba el mismo Piaget, que un niño no es un adulto en miniatura y que su mente no es la
mente de un adulto en escala reducida. Tras esta verdad, que Piaget ha probado
experimentalmente, se encuentra otra idea simple: la idea de la evolución, que inunda con
una luz brillante todos los estudios de Piaget.

Pese a toda su grandeza, la obra de Piaget lleva los estigmas de la crisis que
caracterizan a toda psicología moderna. En este sentido, su teoría comparte el sino de
teorías tales como las de Sigmund Freud, Charles Blondel y Lucien Lévy-Bruhl.3 Todas
ellas son hijas de la crisis de la psicología. Esta crisis procede de la marcada
contradicción entre el material empírico de la ciencia y sus premisas metodológicas y
teóricas; una contradicción profundamente enraizada en la historia del conocimiento, que
manifiesta una pugna entre la cosmología materialista e idealista.

45



El desarrollo histórico de la psicología ha llevado a una situación en la que, por
decirlo con palabras de Franz Brentano, hay muchas psicologías, pero no hay una
psicología unificada.4 Podemos añadir que hay tantas psicologías precisamente porque no
hay una sola psicología. En la medida en que carecemos de un sistema comúnmente
aceptado que incorpore todo el conocimiento psicológico disponible, cualquier
descubrimiento empírico importante conduce inevitablemente a la creación de una nueva
teoría que dé razón de los hechos que se acaban de observar.

Freud, Lévy-Bruhl y Blondel crearon cada uno su propio sistema psicológico. El
dualismo predominante (materialismo frente a idealismo) se refleja en la incongruencia
entre estos sistemas teóricos, de trasfondo metafísico idealista, y las bases empíricas
sobre las que están erigidos. Este dualismo es un signo de la crisis, pues un paso adelante
en la adquisición de datos va acompañado de dos pasos atrás en su interpretación teórica.
En la psicología moderna, se hacen grandes descubrimientos todos los días, pero quedan
sepultados en teorías precientíficas y medio metafísicas creadas ad hoc.

Piaget intenta escapar a este dualismo fatal ateniéndose a los hechos. Evita
deliberadamente generalizar incluso en su propio campo y tiene especial cuidado en no
adentrarse en los dominios aledaños de la lógica, la teoría del conocimiento o la historia
de la filosofía. El empirismo puro le parece el único terreno firme: «Esto significa que los
ensayos anteriores a nosotros son, ante todo, una recopilación de hechos y
documentación, y que el vínculo entre los diversos capítulos no es el de una exposición
sistemática, sino el de un método único aplicado a diversos materiales» (Piaget, 1959,
pág. xviii).

En efecto, su fuerte es el descubrimiento de hechos nuevos, su análisis minucioso,
su clasificación; la habilidad, como dice Claparède, de escuchar su mensaje. De las
páginas de Piaget se derrama sobre la psicología infantil un torrente de hechos, grandes y
pequeños, que abren nuevas panorámicas o incrementan el conocimiento anterior. Su
método clínico resulta un instrumento de valor verdaderamente incalculable para el
estudio de los complejos conjuntos estructurales del pensamiento del niño en sus
transformaciones evolutivas. Unifica sus diversas investigaciones y nos da descripciones
del pensamiento infantil coherentes, detalladas y llenas de vida.

Los nuevos hechos y el nuevo método han planteado muchos problemas, unos
totalmente nuevos para la psicología científica, otros planteados de modo nuevo; entre
ellos están el problema de la lógica y la gramática en el habla del niño, el problema de la
introspección infantil y su papel funcional en el desarrollo de las operaciones lógicas y el
problema de la comprensión del pensamiento verbal en la comunicación entre niños y
adultos.

Sin embargo, Piaget no ha escapado al dualismo que caracteriza a la psicología en
esta época de crisis. Intentó ocultarse tras el muro de los hechos, pero los hechos le
«traicionaron», pues planteaban problemas. Los problemas dieron origen a teorías, pese
a la determinación de Piaget de evitarlas, siguiendo de cerca los hechos experimentales y

46



pasando de momento por alto que la elección misma de los experimentos está
determinada por las hipótesis. Pero los hechos se analizan siempre a la luz de alguna
teoría y, por tanto, están indisolublemente entretejidos con la filosofía. Quien quiera
encontrar una clave a este caudal de hechos nuevos debe descubrir la filosofía del hecho:
cómo fue descubierto e interpretado. Sin ese análisis, el hecho permanecerá mudo y
muerto.

Por todo esto, nuestro principal objetivo será estudiar los aspectos teóricos y
metodológicos de la obra de Piaget. No podemos seguir aquí el hilo de su pensamiento,
pues se mueve deliberadamente de un grupo de hechos a otro para evitar las
generalizaciones. A nosotros, en cambio, nos interesa ante todo un principio que ayude a
unificar todos estos datos. La primera cuestión que debe plantearse al respecto es la
relación objetiva entre todos los rasgos característicos del pensamiento del niño
observados por Piaget. ¿Son tendencias fortuitas e independientes, o forman un todo
ordenado, con una lógica propia, en torno a un hecho central que las unifica? Esto último
es lo que piensa Piaget. Al responder a esta cuestión, pasa de los hechos a la teoría y, de
paso, pone de manifiesto en qué medida su análisis de los hechos estaba influido por esa
teoría, aun cuando en su exposición la teoría siga a los hallazgos.

Según Piaget, el nexo que une todas las características concretas de la lógica del
niño es el egocentrismo del pensamiento infantil. Con este rasgo esencial relaciona todos
los demás que encuentra, tales como el realismo intelectual, el sincretismo y la dificultad
para comprender las relaciones. Piaget describe el egocentrismo como situado en una
posición intermedia, desde el punto de vista genético, estructural y funcional, entre el
pensamiento autista y el dirigido.

Esta distinción entre pensamiento dirigido y no dirigido (o, como Eugen Bleuler
proponía llamarlo, autista) es un préstamo tomado de la teoría psicoanalítica.5 Dice
Piaget (Piaget, 1959, pág. 43):

El pensamiento dirigido es consciente, es decir, persigue un objetivo que está presente en la mente del que
piensa; es inteligente, lo que significa que se adapta a la realidad e intenta influir en ella; es susceptible de ser
verdadero o falso (empírica o lógicamente verdadero) y se puede comunicar mediante el lenguaje. El
pensamiento autista es subconsciente, lo que significa que los objetivos que persigue y los problemas que
intenta resolver no están presentes en la conciencia; no se adapta a la realidad, sino que se crea un mundo
imaginario de sueños; no tiende a establecer verdades, sino a satisfacer deseos, y es estrictamente individual
y, como tal, incomunicable por medio del lenguaje. Por el contrario, funciona principalmente mediante
imágenes y, para expresarse, recurre a métodos indirectos, evocando por medio de símbolos y mitos los
sentimientos que lo guían.

El pensamiento dirigido es social. A medida que se desarrolla, la influencia en él de
las leyes de la experiencia y de la lógica propiamente dicha es cada vez mayor. El
pensamiento autista, por el contrario, es individualista y obedece a una serie de leyes
especiales propias: «Así pues, entre el autismo y la inteligencia hay muchos niveles, que
se diferencian por su comunicabilidad. Por tanto, estas variedades intermedias deben
subordinarse a una lógica especial, también intermedia entre la lógica del autismo y la de

47



la inteligencia. La principal de estas formas intermedias, es decir, el tipo de pensamiento
que, lo mismo que el de nuestros niños, intenta adaptarse a la realidad, pero no se
comunica como tal, proponemos llamarlo pensamiento egocéntrico» (Piaget, 1959, pág.
45).

Aunque su función principal sigue siendo la satisfacción de las necesidades
personales, incluye ya alguna adaptación mental, algo de la orientación realista típica del
pensamiento de los adultos. El pensamiento egocéntrico del niño «está a medio camino
entre el autismo en el sentido estricto de la palabra y el pensamiento socializado» (Piaget,
1969, pág. 208). Esta es la hipótesis fundamental de Piaget.

Conviene notar que, a lo largo de su obra, Piaget pone más énfasis en los rasgos que
el pensamiento egocéntrico tiene en común con el autismo que en aquéllos que los
diferencian. En el resumen final de su libro Juicio y razonamiento en el niño, afirma de
forma elocuente: «A fin de cuentas, jugar es la ley suprema del pensamiento
egocéntrico» (Piaget, 1969, pág. 244).

La misma tendencia a subrayar la estrecha semejanza entre el pensamiento
egocéntrico y el pensamiento autista se acentúa particularmente en el tratamiento que
Piaget da al fenómeno del sincretismo. El sincretismo, que es uno de los rasgos
distintivos más característicos del pensamiento del niño, tiene, según Piaget, más en
común con el pensamiento autista y la lógica de los sueños que con el pensamiento lógico
propiamente dicho.

También aquí considera Piaget el mecanismo del pensamiento sincretista como
intermedio entre el pensamiento lógico y ese proceso que los psicoanalistas han llamado,
bastante audazmente, el «simbolismo» de los sueños. Sigmund Freud ha demostrado que
hay dos factores principales que contribuyen a la formación de las imágenes de los
sueños: la condensación, por la que imágenes dispares se funden en una, y el
desplazamiento, por el que las cualidades pertenecientes a un objeto se transfieren a otro.

Siguiendo a Hans Larsson, Piaget supone que en algún punto entre la condensación
y el desplazamiento, por un lado, y la generalización (que es una forma de
condensación), por otro, debe haber eslabones intermedios.6 De dichos eslabones, el
sincretismo es uno de los más importantes.

Quedan por clarificar las relaciones ontogenéticas del egocentrismo con la lógica de
los sueños, el autismo y el pensamiento racional.

Piaget sostiene que el egocentrismo se sitúa entre el autismo extremo y la lógica de
la razón, tanto cronológica como estructural y funcionalmente. Su concepción del
desarrollo del pensamiento se basa en la premisa, tomada del psicoanálisis, de que el
pensamiento del niño es autista en su origen y naturaleza y se convierte en pensamiento
realista sólo bajo una larga y sostenida presión social. Como señala Piaget, esto no
devalúa la inteligencia del niño: «La actividad lógica no equivale a la totalidad de la
inteligencia» (Piaget, 1969, pág. 201). La imaginación es importante para encontrar
soluciones a los problemas, pero no se preocupa de verificar y demostrar presupuestos

48



de la búsqueda de la verdad. La necesidad de verificar el pensamiento, esto es, la
necesidad de actividad lógica, surge tarde. Este retraso es de esperar, dice Piaget, pues el
pensamiento comienza por procurar satisfacciones inmediatas mucho antes que por
buscar la verdad; la forma más espontánea de pensamiento es el juego o las fantasías de
la imaginación que hacen parecer alcanzable lo que se desea. Hasta los 7 u 8 años de
edad, el juego domina el pensamiento infantil hasta tal punto que es muy difícil para el
niño distinguir la invención deliberada de la fantasía que él cree verdadera.

Esta misma idea se encuentra en Freud, quien mantiene que el principio de placer
precede al principio de realidad.

En resumen, el autismo se considera la forma original y más primitiva de
pensamiento; la lógica aparece relativamente tarde; y el pensamiento egocéntrico es el
vínculo genético entre ambos.7

Esta concepción, aunque nunca fue expuesta por Piaget de forma coherente y
sistemática, es la piedra angular de todo su edificio teórico. Ciertamente, afirma más de
una vez que su presupuesto de la naturaleza intermedia del pensamiento del niño es
hipotética, pero también dice que esta hipótesis está tan próxima al sentido común que le
parece poco más discutible que el hecho mismo del egocentrismo infantil. Descubre el
origen del egocentrismo en la naturaleza de la actividad práctica del niño y en su
desarrollo tardío de actitudes sociales: «Pero, desde el punto de vista genético, es
evidente que para explicar el pensamiento del niño debemos partir de su actividad. Ahora
bien, dicha actividad es, sin duda alguna, egocéntrica y egotista. El instinto social tarda en
desarrollarse. El primer estadio crítico se da a los 7 u 8 años de edad, y es precisamente
a esta edad cuando podemos situar el primer período de reflexión y unificación lógica»
(Piaget, 1969, pág. 209).

Antes de esta edad, Piaget tiende a ver el egocentrismo como algo omnipresente.
Considera todos los fenómenos de la lógica infantil, con toda su rica variedad, como
directa o indirectamente egocéntricos. Del sincretismo, una expresión importante del
egocentrismo, dice inequívocamente que impregna todo el pensamiento del niño, tanto en
la esfera verbal como en la perceptiva. Después de los 7 u 8 años, tiempo en que
empieza a tomar forma el pensamiento socializado, las características egocéntricas no se
desvanecen repentinamente. Desaparecen de las operaciones perceptivas del niño, pero
permanecen cristalizadas en el área más abstracta del pensamiento puramente verbal.

Esta concepción del predominio del egocentrismo en la niñez lleva a Piaget a
concluir que el egocentrismo del pensamiento está tan íntimamente relacionado con la
naturaleza psíquica del niño que es insensible a la experiencia. Las influencias a las que
los adultos someten a los niños «no se imprimen en el niño como en una placa
fotográfica; son “asimiladas”, es decir, deformadas por el ser vivo que cae bajo su
dominio, y son incorporadas a la sustancia propia de dicho ser. Es esta sustancia

49



psicológica del niño (sustancia desde el punto de vista psicológico), o más bien esta
estructura y funcionamiento peculiar de su pensamiento, lo que hemos intentado describir
y, en cierta medida, explicar» (Piaget, 1969, pág. 256).

Este pasaje sintetiza la naturaleza de los presupuestos básicos de Piaget y nos
enfrenta con el problema general de las uniformidades sociales y biológicas del desarrollo
psíquico, sobre el que volveremos en la sección III. Primero vamos a examinar la solidez
de la concepción del egocentrismo infantil de Piaget a la luz de los hechos en que se
basa.

II

Desde el punto de vista del desarrollo filo y ontogenético, salta a la vista que el
pensamiento autista no puede ser la forma más primitiva del desarrollo mental, ni
tampoco la original.

Aun cuando se asuma el punto de vista evolutivo y se considere el desarrollo infantil
en términos puramente biológicos, el pensamiento autista no puede desempeñar el papel
que le asignan Freud y Piaget. El pensamiento autista no es el primer paso ni la base
sobre la que podrían construirse todos los estadios ulteriores de desarrollo. También es
incorrecto describir el pensamiento autista como una forma de imaginación alucinatoria
inducida por el principio de placer, que supuestamente precede al principio de realidad.

Es muy notable que haya sido un psicólogo de orientación biológica, Eugen Bleuler,
quien haya desarrollado una crítica de tal concepto de autismo infantil. Bleuler dice que
la misma expresión «pensamiento autista» se ha convertido ya en fuente de confusión.
Hay algunos intentos de conectarla con el autismo esquizofrénico, el razonamiento
egotista, etc. Por esa razón Bleuler ha decidido usar la expresión «pensamiento
irrealista», como contrapuesto a pensamiento racional y realista. Ya en este cambio de
nombre se puede encontrar un signo claro de la revisión que la noción de autismo está
experimentando en la actualidad.

En su estudio sobre el pensamiento autista, Bleuler (1912) afronta directamente el
problema de la relación genética entre el razonamiento autista y el racional: «Puesto que,
en el curso de las enfermedades, el pensamiento realista y las formas complejas de
satisfacción de las necesidades objetivas se alteran más fácilmente que el pensamiento
autista, los psicólogos franceses, encabezados por Pierre Janet,8 concluyeron que la
“función de realidad” ocupa una posición superior y es más compleja. La postura de
Freud en esta cuestión es absolutamente clara. Sostiene que los mecanismos de
satisfacción del placer son los primarios. Supone que un bebé cuyas necesidades están
plenamente satisfechas por su madre vive una vida puramente autista, semejante a la de
un pollo todavía dentro del huevo. Un bebé “tiene alucinaciones” relativas a la

50



satisfacción de sus necesidades internas, manifiesta su irritación llorando y con una
reacción motriz, y entonces experimenta una satisfacción alucinatoria» (Bleuler, 1912,
págs. 25-26).

Como vemos, Bleuler se refiere precisamente al mismo concepto de autismo sobre
el que se ha construido la teoría psicoanalítica de la conducta infantil y que sirve de
punto de partida a la teoría de Piaget, que sitúa el pensamiento egocéntrico entre ese
autismo original y el pensamiento racional. Bleuler rechaza esta postura usando
argumentos evolutivos que, desde nuestro punto de vista, son irrefutables (Bleuler, 1912,
págs. 26-27):

No puedo estar de acuerdo con eso. No veo una satisfacción alucinatoria en un bebé; lo que sí veo es una
satisfacción tras la ingestión real de comida. Y debo decir que el pollo no encuentra el modo de salir del
huevo gracias a la imaginación, sino porque asimila física y químicamente las sustancias nutricias a su
alcance.

Observando niños más crecidos, tampoco logro encontrar predisposición alguna hacia una manzana
imaginaria en detrimento de una real. Un retrasado mental, lo mismo que un salvaje, es un «político»
pragmático; y, cuando el salvaje comete sus errores autistas (igual que nosotros), los comete donde su razón
y experiencia resultan ser insuficientes: en sus ideas sobre el cosmos, sobre ciertos fenómenos naturales,
sobre las causas de las dolencias, etc. En el retrasado mental, el pensamiento realista se simplifica tanto
como el autista. No puedo imaginar una criatura viva que no procure reaccionar en primer lugar ante la
realidad. Tampoco puedo imaginar cómo la función autista, que requiere una memoria compleja, puede
existir por debajo de un cierto nivel de desarrollo. La psicología animal, si pasamos por alto algunas
observaciones relativas a los animales superiores, sólo conoce la función de realidad.

Esta contradicción se puede resolver fácilmente: la función autista no es tan primitiva como las formas
más simples de la función de realidad, pero es más primitiva que las formas superiores y plenamente
desarrolladas de la función de realidad que encontramos en el hombre. Los animales inferiores sólo poseen la
función de realidad. Ningún ser viviente tiene la función autista sola; en cierto momento, la función autista se
une a la función de realidad y, a partir de entonces, ambas se desarrollan juntas.

Y, efectivamente, tan pronto como se pasa de la tesis general de la superioridad del
principio de placer sobre el pensamiento realista al proceso real del desarrollo
filogenético, se ve que la primacía del autismo es un sinsentido biológico. Hacer que el
principio de placer se convierta en punto de partida del desarrollo es oscurecer totalmente
el origen del pensamiento y la inteligencia. Lo mismo cabe decir respecto al desarrollo
ontogenético, pues no podemos ignorar el hecho obvio, mencionado por Bleuler, de que
la satisfacción procede de la ingestión de comida y no de una alucinación placentera.

Más tarde intentaremos demostrar que la fórmula de Bleuler de las relaciones
genéticas entre el pensamiento autista y el pensamiento realista no es plenamente
satisfactoria. Sin embargo, basta subrayar que estamos de acuerdo con Bleuler en que a)
la función autista es un producto tardío del desarrollo, y b) la idea de la primacía del
autismo no es válida biológicamente.

Bleuler sitúa la aparición de la función autista en el cuarto estadio del desarrollo
mental infantil. En este estadio de desarrollo mental, un niño es capaz de combinar
conceptos sin la estimulación directa del mundo exterior. La experiencia anterior

51



acumulada se puede extender a situaciones nuevas y desconocidas. En este estadio, se
puede elaborar un pensamiento coherente basado exclusivamente en imágenes de la
memoria, más que en estímulos y necesidades ocasionales (Bleuler, 1912, págs. 28-29):

Sólo en este estadio puede aparecer la función autista. Sólo entonces pueden aparecer las imágenes,
conectadas con un placer intenso, que satisfarán de forma fantaseada las necesidades generadas por esas
imágenes mismas. [Sólo entonces] puede el ser humano apartar los aspectos desagradables del mundo
exterior y sustituirlos por algunas características agradables que son producto de su propia imaginación. La
función irreal, por tanto, no puede preceder a la real, sino que debe experimentar un desarrollo paralelo.9

Conforme el pensamiento se va haciendo cada vez más complejo y diferenciado, se ajusta mejor a la
realidad exterior y depende menos de los afectos. Al mismo tiempo, los acontecimientos del pasado y las
proyecciones hacia el futuro que son emocionalmente significativos adquieren una influencia mayor. La
posibilidad de innumerables combinaciones de pensamientos permiten una fantasía sin fin, que es provocada
también por los recuerdos emotivos y las anticipaciones afectivas de acontecimientos futuros.

En el curso de su desarrollo, estos dos modos de inteligencia se convienen en dos tendencias divergentes
que acaban conviniéndose en antagonistas. Cuando se pierde el equilibrio entre ambos modos de inteligencia,
o nos encontramos con un soñador puro, que vive en elucubraciones fantásticas y desatiende la realidad, o
con un realista estricto, que sólo vive el presente y no intenta prever el futuro. Pese al paralelismo
filogenético entre el desarrollo del pensamiento realista y el del pensamiento irrealista, el primero resulta ser el
mejor desarrollado y el que más sufre cuando le afecta una dolencia.

Bleuler plantea una cuestión interesante: ¿cómo es posible que la función autista,
que aparece bastante tarde en la filogénesis, pueda estar ya presente en la mayoría de los
niños de 2 años, dirigiendo casi toda su actividad psicológica? La respuesta a esta
pregunta la sugiere el hecho de que el desarrollo del habla crea unas condiciones
favorables para el pensamiento autista, mientras que, por su parte, la función autista
fomenta el desarrollo de las destrezas intelectuales. Las capacidades combinatorias de la
mente del niño mejoran con la ejercitación de su fantasía, lo mismo que sus destrezas
motrices mejoran con los juegos al aire libre.

Pero si se acepta esta revisión del puesto genético del autismo, es necesario
acometer una revisión parecida de sus aspectos funcionales y estructurales. A este
respecto, el punto central resulta ser una pregunta: si el pensamiento autista es consciente
o no. Freud y Piaget han hecho del carácter inconsciente del pensamiento autista el punto
de partida de sus teorías. El pensamiento egocéntrico se considera también como no
plenamente consciente. Ocupa un puesto intermedio entre el razonamiento consciente de
los adultos y la actividad soñadora inconsciente: «Pues, en cuanto que piensa sólo para sí
mismo —dice Piaget (1969, pág. 213)—, el niño no tiene necesidad de ser consciente del
mecanismo de su propio razonamiento». Sin embargo, Piaget intenta evitar la expresión
«razonamiento inconsciente», que considera ambigua, y habla en cambio de la lógica de
la acción en oposición a la lógica del pensamiento: «La mayoría de los fenómenos de la
lógica infantil se pueden reducir a estos principios generales. Las raíces de esta lógica y
de sus deficiencias deben buscarse en el egocentrismo del pensamiento infantil hasta los 7
u 8 años y en la inconsciencia que dicho egocentrismo lleva consigo» (Piaget, 1969, pág.
215).

52



Piaget examina con todo detalle el problema de la insuficiente capacidad de los niños
para la introspección y llega a la conclusión de que la creencia comúnmente aceptada,
según la cual los egocéntricos son más conscientes de sí mismos, no es correcta: «El
concepto de autismo en el psicoanálisis ilumina plenamente el hecho de que la
incomunicabilidad del pensamiento implica cierto grado de inconsciencia» (Piaget, 1969,
págs. 209-210).

Por tanto, el egocentrismo infantil supone cierta inconsciencia, que, a su vez, explica
algunas peculiaridades de la lógica del niño. El estudio experimental de Piaget de la
introspección infantil confirmó esta idea.

Estrictamente hablando, la tesis del carácter inconsciente del pensamiento autista y
egocéntrico constituye uno de los temas centrales de la teoría de Piaget. Pero esta tesis
también ha sido cuestionada por Bleuler, quien ha observado que el modo en que Freud
usaba los conceptos de inconsciente y autismo hacía casi imposible su distinción. Bleuler
insistía en que estos dos conceptos se deben distinguir: «En principio, el pensamiento
autista puede ser tanto consciente como inconsciente» (Bleuler, 1912, pág. 19).

Finalmente, se ha puesto en tela de juicio la idea misma de que el pensamiento
autista y su variante egocéntrica estén desvinculados de la realidad: «Dependiendo de la
base sobre la que se esté desarrollando el pensamiento autista, podemos distinguir dos
variantes de autismo [...] El autismo de una persona normal en estado de vigilia se
conecta con la realidad y con conceptos firmemente establecidos» (Bleuler, 1912, págs.
14-15).

Como demostraremos después en este libro, la hipótesis de Bleuler de las dos
formas diferentes de autismo es especialmente cierta en lo que concierne al pensamiento
infantil. Una de estas formas está íntimamente conectada con el entorno real del niño y,
por consiguiente, está orientada hacia la realidad. La otra forma, que se manifiesta en los
sueños, está desvinculada de la realidad y la distorsiona.

Así pues, nos encontramos con que el pensamiento autista no se presenta, ni en sus
aspectos genéticos y estructurales ni en los funcionales, como una base y una fuerza
primitivas para el desarrollo del pensamiento. Por tanto, el pensamiento egocéntrico no se
puede considerar intermediario entre ese hipotético inicio y los estadios superiores del
desarrollo de la mente. Por tanto, debe revisarse el puesto y el papel del egocentrismo.

III

Como hemos visto, el concepto de egocentrismo infantil es un núcleo importante de
toda la teoría psicológica de Piaget. Aparentemente, la multitud caótica de rasgos dispares
de la lógica del niño encuentra su orden estructural y causa generativa en el principio del
egocentrismo. Por esa razón, cuestionar la primacía del egocentrismo es cuestionar toda
la construcción teórica de Piaget.

53



En el capítulo anterior, hemos intentado proporcionar una valoración crítica del
concepto de egocentrismo de Piaget dentro de un marco teórico. Sin embargo, sólo se
puede emitir un juicio definitivo tras examinar los datos en que Piaget basó su doctrina.
Por tanto, la crítica teórica debe ceder ahora el puesto a los hallazgos experimentales.
Después contrastaremos los hechos de Piaget comparándolos con los resultados de
nuestros propios experimentos.

La base empírica de la teoría de Piaget la proporciona su investigación del uso que
el niño hace del lenguaje. Sus observaciones sistemáticas le llevaron a concluir que las
conversaciones infantiles pueden clasificarse en dos grupos: las egocéntricas y las
socializadas. La diferencia entre ellas estriba principalmente en sus funciones: «Esa
conversación es egocéntrica —explica Piaget—, en parte porque el niño habla sólo sobre
sí mismo, pero sobre todo porque no intenta adoptar el punto de vista de su oyente»
(Piaget, 1959, pág. 9). El niño no intenta comunicar, no espera respuestas y, a menudo,
ni siquiera le importa si alguien le escucha. Parece el monólogo de una obra teatral: «El
niño habla consigo mismo como si estuviera pensando en voz alta. No se dirige a nadie»
(Piaget, 1959, pág. 9). Lo que Piaget llama «habla egocéntrica» es un acompañamiento
corriente de cualquier actividad que el niño pueda estar realizando. La función del habla
socializada es completamente diferente; con ella, un niño intenta realmente un
intercambio con los demás: pide, manda, amenaza, transmite información, hace
preguntas.

Los experimentos de Piaget demostraron que la mayor parte, con mucho, del habla
infantil durante el período preescolar es egocéntrica. Descubrió que del 44 al 47 % del
habla total registrada en niños de 6 años y medio era de naturaleza egocéntrica. Esta
cifra, dice, se debe incrementar considerablemente en el caso de niños más pequeños.
Investigaciones ulteriores con niños de 6 y 7 años demostraron que a esa edad ni siquiera
el habla socializada está totalmente exenta de pensamiento egocéntrico. Además, aparte
de sus pensamientos expresados, el niño tiene una gran cantidad de pensamientos
inexpresados. Algunos de ellos, según Piaget, permanecen inexpresados precisamente
porque son egocéntricos, es decir, incomunicables. Para transmitirlos a otros, el niño
tendría que ser capaz de adoptar su punto de vista: «Para decirlo de modo simple,
podemos decir que el adulto piensa socialmente aun cuando está solo y que el niño de
menos de 7 años piensa egocéntricamente incluso en compañía de otros» (Piaget, 1959,
pág. 40).

Según Piaget, la función del habla egocéntrica es «acompasar» los pensamientos o
las acciones propios. Dicha habla conserva muchos rasgos de los gritos de
acompasamiento mencionados en el estudio de Janet sobre el lenguaje. No sólo son
egocéntricas las palabras, que ayudan a acompasar la actividad del niño, sino los
pensamientos mismos.

54



Así pues, el coeficiente de pensamiento egocéntrico debe ser mucho más alto que el
coeficiente de habla egocéntrica. Pero son los datos acerca del habla, que se pueden
medir, los que proporcionan la prueba empírica sobre la que Piaget basa su concepción
del egocentrismo infantil.

¿Cuál es la razón del predominio del egocentrismo en los niños menores de 7 años?
¿Por qué no se comunican sus ideas unos a otros? «¿Cuál es la razón de esto? A nuestro
parecer, es doble. Se debe, en primer lugar, a la ausencia de toda relación social
continuada entre los niños menores de 7 u 8 años; y, en segundo lugar, al hecho de que el
lenguaje usado en la actividad fundamental del niño (el juego) está hecho de gestos,
movimientos e imitación tanto como de palabras. Como hemos dicho, no hay una
verdadera vida social entre niños menores de 7 u 8 años» (Piaget, 1959, pág. 40).

Por otra parte, el deseo de trabajar con otros se manifiesta por vez primera
precisamente entre los 7 y los 8 años. La opinión de Piaget es que la charla egocéntrica
pierde algo de su importancia justamente a esta edad. Al mismo tiempo, «la razón de que
el lenguaje del niño de aproximadamente 6 años y medio diste aún tanto de estar
socializado, y de que el papel desempeñado en él por las formas egocéntricas sea tan
considerable en comparación con la información y el diálogo, etc., estriba en el hecho de
que el lenguaje infantil incluye dos variedades distintas: la una compuesta de gestos,
movimientos, imitación, etc., que acompañan el uso de palabras o incluso lo sustituyen;
la otra, que consta solamente de palabra hablada» (Piaget, 1959, pág. 42).

El hecho de la preponderancia del habla egocéntrica sobre el habla comunicativa en
los niños más pequeños se convirtió en el verdadero fundamento de la teoría de Piaget.
Los lazos que conectan la hipótesis del egocentrismo infantil con los datos sobre el habla
egocéntrica, lejos de ser una simple cuestión de organización práctica del material de
investigación, revela la lógica interna de la postura teórica de Piaget. Por esta razón
decidimos convertir el problema del habla egocéntrica en núcleo de nuestra indagación
crítica. Nuestro objetivo, por tanto, es poner de manifiesto la filosofía subyacente tras el
sistema de Piaget, su unidad teórica, que no es ni clara ni obvia a primera vista. Como ya
hemos dicho, esa indagación no puede basarse sino en pruebas experimentales y clínicas.

IV

Piaget insiste en que el habla egocéntrica no proporciona comunicación. Es más bien
acompasamiento y acompañamiento de la melodía principal de la actividad del niño. El
habla egocéntrica no cambia nada en la melodía fundamental de la actividad. Entre ellas
hay una especie de concordancia, pero no conexiones intrínsecas. En las descripciones de
Piaget, el habla egocéntrica aparece como un subproducto de la actividad del niño, como
un reflejo del egocentrismo cognitivo del niño.

55



Por tanto, el habla egocéntrica carece de utilidad. No desempeña ningún papel
esencial en la conducta infantil. Es un habla para uno mismo, incomprensible para los
demás y más cercana a un sueño verbal que a una actividad consciente.

Pero, si dicha habla no desempeña ningún papel positivo en la conducta infantil, si
es un mero acompañamiento, no es más que un síntoma de la debilidad e inmadurez del
pensamiento del niño, un síntoma que debería desaparecer en el curso del desarrollo
infantil. Este acompañamiento, inútil y desconectado de la estructura de la actividad,
debería debilitarse cada vez más hasta desaparecer completamente de la práctica del
habla del niño.

Los datos empíricos reunidos por Piaget parecen apoyar este punto de vista. El
coeficiente del habla egocéntrica decrece con la edad y alcanza el punto cero a los 7 u 8
años (lo cual significa que el habla egocéntrica no es típica de los niños en edad escolar).
Sin embargo, Piaget supone que la pérdida del habla egocéntrica no obsta para que los
niños sigan siendo cognitivamente egocéntricos. El pensamiento egocéntrico cambia
simplemente su forma de manifestarse, apareciendo ahora en el razonamiento abstracto y
en los nuevos síntomas que no se asemejan al habla egocéntrica. Consecuentemente con
su idea de la inutilidad del habla egocéntrica, Piaget sostiene que este habla «se atrofia» y
desaparece en el umbral de la edad escolar.

Por nuestra parte, hemos realizado nuestros propios experimentos encaminados a
comprender la función y el destino del habla egocéntrica.10 Los datos obtenidos nos
llevan a una interpretación nueva de este fenómeno, profundamente diferente de la de
Piaget. Nuestra investigación sugiere que el habla egocéntrica juega un papel específico
en la actividad del niño.

Para determinar lo que produce la charla egocéntrica, las circunstancias que la
provocan, organizamos las actividades de los niños más o menos del mismo modo que
Piaget, pero añadimos una serie de impedimentos y dificultades. Por ejemplo, cuando un
niño se disponía a dibujar, descubría de pronto que no había papel o lápiz del color que
necesitaba. En otras palabras, obstruyendo su actividad espontánea, le hicimos encarar
problemas.

Descubrimos que en estas situaciones difíciles el coeficiente de habla egocéntrica
casi se doblaba, en comparación con la cifra normal de Piaget para la misma edad y
también con la nuestra relativa a niños que no afrontan estos problemas. El niño
intentaba comprender y remediar la situación hablándose a sí mismo: «¿Dónde está el
lápiz? Necesito el lápiz azul. No importa, pintaré con el rojo y lo mojaré con agua; se
pondrá oscuro y parecerá azul».

Cuando las mismas actividades se realizaban sin impedimentos, obtuvimos un
coeficiente de charla egocéntrica incluso ligeramente inferior al de Piaget. Es legítimo
suponer, pues, que la perturbación del curso normal de la actividad es un estímulo
importante del habla egocéntrica. Este descubrimiento concuerda con dos premisas a las
que el mismo Piaget alude varias veces en su libro. Una de ellas es la llamada «ley de la

56



toma de conciencia», que fue formulada por Claparède y que establece que un
impedimento o alteración en una actividad automática hace a su autor consciente de
dicha actividad. La otra premisa es que el habla es una expresión de ese proceso de toma
de conciencia.

Efectivamente, los fenómenos que acabamos de mencionar fueron observados en
nuestros experimentos: el habla egocéntrica aparecía cuando un niño intentaba
comprender la situación, encontrar una solución o planear una actividad en ciernes. Los
niños mayores se comportaban de modo diferente: examinaban el problema, pensaban
(según se podía deducir de las largas pausas) y después encontraban una solución.
Cuando a un niño así se le preguntaba en qué estaba pensando, respondía de una forma
que se parecía mucho al «pensamiento en voz alta» de un niño de preescolar. Así pues,
suponemos que las mismas operaciones mentales que el preescolar realiza mediante el
habla egocéntrica sonora están ya relegadas en los escolares al habla interna silenciosa.

Nuestros hallazgos indican que el habla egocéntrica no se limita por mucho tiempo a
ser un mero acompañamiento de la actividad del niño. Además de ser un medio de
expresión y de descarga de la tensión, pronto se convierte en un instrumento del
pensamiento propiamente dicho, en la búsqueda y planificación de la solución a un
problema. Un accidente que ocurrió durante uno de nuestros experimentos nos brinda un
buen ejemplo del modo en que el habla egocéntrica puede alterar el curso de una
actividad: un niño de 5 años y medio estaba dibujando un tranvía cuando se rompió la
punta de su lápiz. Sin embargo, intentó acabar el círculo de una rueda apretando fuerte el
lápiz sobre el papel, pero no se marcó nada salvo una profunda línea incolora. El niño
murmuró para sí «Está roto», dejó a un lado el lápiz, cogió en su lugar acuarelas y
comenzó a dibujar un tranvía roto tras un accidente, continuando de vez en cuando su
charla consigo mismo sobre el cambio de su dibujo. La expresión egocéntrica del niño,
provocada accidentalmente, afectó de modo tan manifiesto a su actividad que es
imposible confundirla con un mero subproducto, un acompañamiento que no interfiere
con la melodía. Nuestros experimentos mostraron cambios sumamente complejos en la
relación entre la actividad y la charla egocéntrica. Observamos cómo, al principio, el
habla egocéntrica marca el resultado final o un momento decisivo de una actividad,
después se va desplazando gradualmente hacia su punto medio y, finalmente, se sitúa al
inicio de la actividad, asumiendo una función directriz y planificadora y elevando los
actos del niño al nivel de conducta intencionada. Lo que ocurre con esto es parecido a la
conocida secuencia de la evolución en la denominación de los dibujos. Un niño pequeño
primero dibuja y después decide qué es lo que ha dibujado; a una edad ligeramente
mayor, pone nombre a su dibujo cuando está a medio hacer; y, al final, decide de
antemano lo que va a dibujar.

La noción revisada de la función del habla egocéntrica también ha de influir en el
concepto que tenemos de su destino posterior y debe ponerse en relación con la cuestión
de su desaparición al llegar la edad escolar. Los experimentos sólo pueden ofrecer

57



pruebas indirectas, pero no una respuesta definitiva sobre las causas de dicha
desaparición.

Por supuesto, Piaget no aporta nada en este sentido y cree que el habla egocéntrica
simplemente se va extinguiendo. El desarrollo del habla interna en el niño apenas se
aclara propiamente en sus estudios. Pero, puesto que el habla interna y el habla externa
egocéntrica desempeñan la misma función, la conclusión sería que si, como afirma
Piaget, el habla egocéntrica precede al habla socializada, entonces también el habla
interna debe preceder al habla socializada (suposición insostenible desde el punto de vista
genético).

Sin embargo, dejando a un lado la postura teórica de Piaget, sus propios hallazgos y
algunos de nuestros datos sugieren que el habla egocéntrica es, en realidad, un estadio
intermedio que conduce al habla interna. Naturalmente, esto es sólo una hipótesis, pero
teniendo en cuenta el estado actual de nuestros conocimientos sobre el habla del niño, es
la más plausible. Si comparamos en niños y adultos el volumen de lo que podría llamarse
habla egocéntrica, tendríamos que admitir que el habla «egocéntrica» de los adultos es
mucho más rica. Desde el punto de vista de la psicología funcionalista, todo pensamiento
silencioso no es sino habla «egocéntrica». Como habría dicho John B. Watson, dicha
habla sirve para un uso individual y no social. La primera característica que une el habla
interna de los adultos con el habla egocéntrica de los niños es su función de «habla para
uno mismo». Si aplicamos el experimento de Watson y pedimos a un sujeto que resuelva
algún problema pensando en voz alta, encontraremos una notable semejanza entre ese
pensamiento en voz alta de un adulto y el habla egocéntrica de los niños. En segundo
lugar, estas dos formas tienen también las mismas características estructurales: fuera de
contexto serían incomprensibles para los demás, porque omiten mencionar lo que es
obvio al hablante. Estas semejanzas nos llevan a suponer que cuando el habla egocéntrica
desaparece, no se atrofia simplemente, sino que «se oculta», es decir, se convierte en
habla interna.

Hemos observado que, a la edad en que está teniendo lugar este cambio, los niños
que afrontan situaciones difíciles recurren unas veces al habla egocéntrica, otras a la
reflexión silenciosa. Esto indica que las dos pueden ser equivalentes funcionalmente.
Nuestra hipótesis es que los procesos del habla interna se desarrollan y se estabilizan
aproximadamente al comienzo de la edad escolar y que esto produce la rápida
disminución del habla egocéntrica que se observa en este período.

Las observaciones hechas por Auguste Lemaître y otros autores apoyan esta
hipótesis.11 Establecieron que el habla interna de los niños en edad escolar es aún débil y
mudable. Esto significa que lo que observamos es, desde el punto de vista del desarrollo,
un proceso inmaduro todavía inestable e indeterminado.

Los experimentos y reflexiones que acabamos de reseñar difícilmente apoyan la
hipótesis de Piaget relativa al egocentrismo de los niños de 6 años. Desde nuestro punto
de vista, sus presupuestos no se ven confirmados por el fenómeno del habla egocéntrica,

58



al menos.
La función cognitiva del habla egocéntrica, muy probablemente ligada al desarrollo

del habla interna, no es en modo alguno un reflejo del pensamiento egocéntrico del niño,
sino que demuestra más bien que, en determinadas circunstancias, el habla egocéntrica se
transforma en un instrumento del pensamiento realista. Piaget suponía que si el habla de
un niño de 6 años y medio es egocéntrica en un 44-47 %, entonces su pensamiento debe
ser egocéntrico en la misma proporción. Sin embargo, nuestra investigación ha
demostrado que entre la charla egocéntrica y el pensamiento egocéntrico puede no haber
conexión alguna (lo que significa que la conclusión principal extraída de los datos de
Piaget podría ser errónea).

Así pues, tenemos un dato experimental que no tiene nada que ver con la corrección
o falsedad de nuestra propia hipótesis relativa al destino del habla egocéntrica. Es la
prueba empírica de que el habla egocéntrica del niño no refleja un pensamiento
egocéntrico, sino que más bien desempeña una función opuesta, la del pensamiento
realista.

En realidad, Piaget llevó a cabo tres estudios diferentes para apoyar su punto de
vista sobre el egocentrismo. Nos hemos centrado en el primero, que está dedicado al
habla egocéntrica, porque fue este primer estudio el que permitió a Piaget formular su
hipótesis. Los otros dos simplemente confirmaron y ampliaron el primero sin efectuar
cambios importantes.

V

Vamos a ocuparnos ahora de las conclusiones positivas que se pueden extraer de
nuestra crítica de la teoría de Piaget.

Pese al alcance limitado de nuestros hallazgos, creemos que ayudan a ver la línea
principal de desarrollo del lenguaje y el pensamiento con una perspectiva nueva y más
amplia. Según Piaget, las dos funciones siguen una misma trayectoria, del habla autista a
la socializada, de la fantasía subjetiva a la lógica de las relaciones. En el curso de este
cambio, la influencia de los adultos es deformada por los procesos psíquicos del niño,
pero acaba por imponerse. Para Piaget, el desarrollo del pensamiento es la historia de la
socialización gradual de los estados mentales profundamente íntimos, personales y
autistas. Incluso el habla social sigue al habla egocéntrica, no la precede.

La hipótesis que proponemos invierte esta trayectoria. Vamos a observar la
dirección del desarrollo del pensamiento durante un corto intervalo, desde la aparición del
habla egocéntrica hasta su desaparición, en el marco global del desarrollo del lenguaje.

Pensamos que el conjunto del desarrollo se realiza del modo siguiente. La función
primaria del lenguaje, tanto en niños como en adultos, es la comunicación, el contacto
social. El habla primitiva del niño es, por tanto, esencialmente social. Al principio, es
global y multifuncional; más tarde, sus funciones se diversifican. A cierta edad, el habla

59



social del niño se divide muy claramente en habla egocéntrica y habla comunicativa.
(Preferimos llamar comunicativa a la forma de habla que Piaget denomina socializada,
como si hubiera sido alguna otra cosa antes de convertirse en social. Desde nuestro punto
de vista, ambas formas, tanto la comunicativa como la egocéntrica, son sociales, aunque
sus funciones difieren.) El habla egocéntrica surge cuando el niño transfiere formas de
comportamiento social y colaborativo a la esfera de las funciones psíquicas
intrapersonales. Piaget conoce perfectamente la tendencia del niño a transferir a sus
procesos internos modelos de conducta que previamente eran sociales. En otro contexto
describe cómo las discusiones entre niños ponen en marcha los inicios de la reflexión
lógica. Creemos que algo parecido ocurre cuando el niño comienza a conversar consigo
mismo como lo ha estado haciendo con los demás. Cuando las circunstancias le fuerzan
a detenerse y pensar, es probable que piense en voz alta. El habla egocéntrica, separada
del habla social común, conduce en su momento al habla interna, que sirve tanto al
pensamiento autista como al lógico.

El habla egocéntrica como forma lingüística aparte es el vínculo genético más
importante en la transición del habla externa a la interna, un estadio intermedio entre la
diferenciación de las funciones del habla externa y la transformación final de una parte
del habla externa en habla interna. Es este papel transitorio del habla egocéntrica lo que le
da un interés teórico tan grande. El concepto global del desarrollo del habla varía
profundamente según sea la interpretación que se haga del papel del habla egocéntrica.
Así, nuestro esquema de desarrollo (primero el habla social, después la egocéntrica, por
último la interna) contrasta tanto con el esquema conductista tradicional (habla externa,
murmullo, habla interna) como con la secuencia de Piaget (del pensamiento autista no
verbal, a través del pensamiento y el habla egocéntricos, al habla socializada y el
pensamiento lógico).

Hemos mencionado el esquema conductista sólo porque casualmente tiene un
parecido metodológico con el de Piaget. Su autor, John B. Watson, sugería que la
transición del habla sonora al habla interna implica necesariamente un estadio intermedio
de murmullos. Piaget, desarrollando la misma idea de un estadio intermedio, que él
suponía egocéntrico, la utilizaba para conectar el pensamiento autista y el razonamiento
lógico.

Como vemos, la visión de conjunto del desarrollo del habla y el pensamiento del
niño es muy diferente según cuál sea el punto de partida que se adopte para dicho
desarrollo. En nuestra opinión, la verdadera dirección del desarrollo del pensamiento no
es de lo individual a lo social, sino de lo social a lo individual.12

VI

60



Nuestro análisis, algo prolijo, de la noción de egocentrismo de Piaget está llegando
ya a su fin. Hemos demostrado que, desde el punto de vista filo y ontogenético, el
concepto de egocentrismo infantil implica la contraposición, carente de fundamento, del
pensamiento autista y el pensamiento realista. También hemos demostrado que la base
empírica de la doctrina de Piaget, es decir, su estudio del habla egocéntrica, no conseguía
confirmar la tesis de que el pensamiento egocéntrico se manifestaría directamente en el
habla egocéntrica. Finalmente, hemos intentado demostrar que el habla egocéntrica no es
de ningún modo un mero subproducto de la actividad del niño. Por el contrario, como
han revelado nuestros datos, el habla egocéntrica participa activamente en la actividad del
niño, facilitando la transición del habla externa a la interna.

La primera y más importante conclusión que se puede sacar de nuestro análisis
crítico se refiere a la supuesta oposición entre las dos formas de pensamiento: la autista y
la realista. Dicha oposición sirvió de base tanto a la teoría de Piaget, como a la
aproximación del psicoanálisis al desarrollo infantil. Pensamos que es incorrecto oponer
el principio de satisfacción de las necesidades al principio de adaptación a la realidad. El
concepto mismo de necesidad, tomado desde la perspectiva evolutiva, contiene
necesariamente la noción de que la necesidad se satisface a través de cierta adaptación a
la realidad.

Como decía Bleuler, en el pasaje citado antes, el infante no satisface su necesidad
mediante una «alucinación placentera», sino con la ingestión real de comida. Y cuando el
niño mayor prefiere una manzana auténtica a una imaginaria, esto no sucede porque haya
abandonado su necesidad en favor del ajuste a la realidad, sino precisamente porque su
pensamiento y sus acciones están guiados por la necesidad.

El ajuste a la realidad objetiva no existe por sí mismo. Toda adaptación está
regulada por unas necesidades. Esta afirmación es sin duda una perogrullada, pero uno
no puede menos que maravillarse de cómo las teorías que acabamos de examinar
consiguieron pasarla por alto.

La necesidad y la adaptación deben considerarse en su unidad. Lo que encontramos
en su pensamiento autista bien desarrollado, es decir, el intento de obtener una
satisfacción imaginaria de los deseos que no se ven satisfechos en la vida real, es un
producto tardío del desarrollo del pensamiento realista y conceptual. Sin embargo, Piaget
decidió tomar de Freud la idea de que el principio de placer precede al principio de
realidad. Más aún, al hacer esto, recogió además toda la metafísica del principio de
placer, que, en vez de mantenerse como un aspecto técnica y biológicamente
subordinado, pasó a presentarse como una fuerza vital primordial, un primum movens, es
decir, un generador de todo el desarrollo psicológico.

Piaget pensaba que uno de los principales logros del psicoanálisis era su
demostración de que el autismo desconoce la adaptación a la realidad, porque para el yo
es el placer lo que domina la vida: «Así, la única función del pensamiento autista es dar

61



satisfacción inmediata e ilimitada a los deseos e intereses, deformando la realidad para
adaptarla al yo» (Piaget, 1969, pág. 244).

Tras separar el placer y la necesidad de la adaptación a la realidad, Piaget se vio
forzado lógicamente a considerar el pensamiento realista como ajeno a toda necesidad,
interés y deseo, y a confinarlo en una esfera de pensamiento puro. Pero dicho
pensamiento puro no existe en la naturaleza, pues no hay necesidad sin adaptación, y
ningún niño piensa por amor a una indagación pura, ajena a sus necesidades, deseos e
intereses: «No se afana por la verdad, sino por la satisfacción de sus impulsos», dice
Piaget sobre el pensamiento autista. Pero ¿el deseo excluye siempre la realidad? ¿Existe
algún pensamiento infantil que intente establecer la verdad por la verdad,
independientemente de las necesidades prácticas? De ese modo sólo pueden definirse las
fórmulas abstractas vacías y las ficciones lógicas, sólo las hipóstasis metafísicas, pero
nunca los verdaderos itinerarios del pensamiento del niño.

En sus comentarios sobre la crítica de Aristóteles al concepto pitagórico de los
números y al concepto platónico de las ideas, separados del mundo sensible, V. I. Lenin
escribió lo siguiente (Lenin, 1961, pág. 372):

Idealismo primitivo: el (concepto, idea) universal es un ente particular. Esto parece disparatado,
monstruosamente (más exactamente, puerilmente) estúpido. Pero ¿no es de la misma naturaleza
(absolutamente idéntica) el idealismo moderno, Kant, Hegel, la idea de Dios? Las mesas, las sillas y las ideas
de mesa y silla; el mundo y la idea del mundo (Dios); el fenómeno y el «noúmeno», la incognoscible «cosa
en sí misma»; la conexión de la Tierra y el Sol, la naturaleza en general; y la ley, el logos, Dios. La dicotomía
del conocimiento humano y la posibilidad del idealismo (= religión) se dan ya en la primera abstracción
elemental.

La aproximación de la mente (humana) a la cosa particular, la obtención de una copia (= un concepto) de
ella, no es un acto simple e inmediato, un reflejo pasivo, sino un acto complejo, escindido en dos, como un
zigzag, que incluye en él la posibilidad del vuelo de la fantasía desde la vida; más aún: la posibilidad de la
transformación (por cierto, una transformación imperceptible, de la que el hombre no es consciente) del
concepto abstracto, la idea, en una fantasía (in letzter Instanz = Dios). Pues incluso en la generalización más
simple, en la idea general más elemental («mesa» en general), hay una cierta dosis de fantasía.

Difícilmente se puede expresar la idea de la unidad y contradicción de la
imaginación y el pensamiento de un modo más claro. La imaginación y el pensamiento
aparecen en su desarrollo como dos caras de la misma moneda, cuya unidad está ya
presente en la primera generalización, en el primer concepto formado por el hombre.

Esta coexistencia de la unidad y la oposición, este zigzag característico del desarrollo
de la fantasía y el pensamiento, que se revela en el «vuelo» de la imaginación, por un
lado, y en su reflejo más profundo de la vida real, por otro (pues hay una parte de
fantasía en todo concepto general), todos estos aspectos, nos ayudan a encontrar un
modo correcto de estudiar el pensamiento realista y el pensamiento autista.

Hemos demostrado que el habla egocéntrica de un niño, lejos de ser independiente
de la actividad del niño, en realidad forma parte integral de ella. Vimos que este habla se
va intelectualizando gradualmente y comienza a servir de mediadora para la actividad

62



intencionada y las complejas acciones de la planificación. La actividad y la práctica son,
pues, los factores que nos permiten descubrir aspectos del habla egocéntrica
desconocidos hasta el momento.

Piaget sostiene que las «cosas no modelan la mente del niño». Pero hemos visto
que, en situaciones reales, cuando el habla egocéntrica de un niño se conecta con su
actividad práctica, las cosas sí modelan su mente. Aquí entendemos por «cosas» la
realidad, pero no la reflejada pasivamente en la percepción del niño ni considerada de
modo abstracto, sino la realidad con que se encuentra un niño en su actividad práctica.

VII

La psicología moderna en general y la psicología infantil en particular manifiestan
una tendencia a combinar las cuestiones psicológicas y filosóficas. El psicólogo alemán
Narziss Ach resumió acertadamente esta tendencia cuando señaló al final de un período
de trabajo: «¡Pero esto es filosofía experimental!».13 Y, en efecto, muchas cuestiones en
el complejo campo del pensamiento infantil lindan con la epistemología, la lógica y otras
ramas de la filosofía. El estudio de Piaget que estamos examinando alude continuamente
a una u otra de estas cuestiones filosóficas.

El mismo Piaget percibe esa actividad filosófica como un peligro. Advierte contra la
generalización «prematura», en la que ve un riesgo de introducir un sistema lógico
parcial. Su intención explícita es mantenerse dentro del marco del análisis de los hechos,
sin adentrarse en sus implicaciones filosóficas. Al mismo tiempo, no le queda otro
remedio que reconocer que la lógica, la epistemología y la historia de la filosofía están
más estrechamente conectadas con el estudio de la inteligencia infantil de lo que se pueda
imaginar. Por ello, de vez en cuando Piaget alude inadvertidamente a una u otra de estas
cuestiones, pero, con una coherencia notable, se refrena y cambia de tema.

En su introducción a El lenguaje y el pensamiento del niño pequeño, Claparède
subrayaba que Piaget combina felizmente la actitud del naturalista que «tiene un talento
especial para dejar que el material hable por sí mismo» con una profunda erudición en
cuestiones filosóficas: «Está familiarizado con todas las trampas de la vieja lógica, la
lógica de los manuales, y conoce todos sus rincones; comparte las esperanzas de la nueva
lógica y está al tanto de los delicados problemas de la epistemología. Pero este dominio
absoluto de otras esferas de conocimiento, lejos de hacerle caer en especulaciones
dudosas, le ha permitido distinguir muy claramente entre la psicología y la filosofía y
mantenerse con todo rigor del lado de la primera. Su trabajo es puramente científico»
(Claparède, 1959, págs. xv-xvi).

No podemos estar de acuerdo con la última afirmación de Claparède, pues, a pesar
de su intención expresa de evitar teorizar, Piaget no consigue mantener su obra dentro de
los límites de la ciencia empírica pura. Rehuir deliberadamente la filosofía es de por sí

63



una filosofía. Y lo que vamos a determinar ahora es qué tipo de filosofía representa; para
ello tomaremos como ejemplo las opiniones de Piaget sobre el puesto que ocupa en la
ciencia la explicación causal.

Piaget intenta abstenerse de pensar en causa alguna al presentar sus hallazgos. Con
ello se acerca peligrosamente a lo que llama en el niño «precausalidad», aunque él mismo
prefiera considerar su renuncia como un complejo estadio «supracausal», en el que el
concepto de causalidad ha sido superado. Propone reemplazar la explicación de los
fenómenos en términos de causa y efecto por un análisis genético desde el punto de vista
de las secuencias temporales y por la aplicación de una fórmula, concebida
matemáticamente, de la interdependencia funcional de los fenómenos.

Así pues, las relaciones evolutivas y la interdependencia funcional reemplazaron a la
explicación funcional (Piaget, 1969, pág. 200):

Pero ¿qué significa explicar los fenómenos psicológicos? En psicología, como ha demostrado Baldwin con
su sutil análisis, sin el método genético nunca podemos estar seguros de no tomar los efectos por causas, ni
siquiera de haber formulado correctamente los problemas de la explicación. Por tanto, la relación causa-
efecto debe ser sustituida por la de sucesión genética, que añade la noción de dependencia funcional, en el
sentido matemático de la palabra, a la de lo anterior y lo posterior. De este modo, podremos decir de dos
fenómenos A y B que A es una función de B, como B es una función de A, y, sin embargo, contaremos con
la posibilidad de tomar el primero de los fenómenos, es decir, el más explicativo genéticamente hablando,
como el punto de partida de nuestra descripción.

Así pues, Piaget sugiere que la relación causa-efecto debe ser sustituida como
explicación por las relaciones genéticas y funcionales. Aquí pasó por alto un principio,
brillantemente formulado por Goethe, según el cual la ascensión del efecto a la causa es
la comprensión histórica pura. Piaget olvidó también la famosa tesis de Francis Bacon de
que el verdadero conocimiento es el que se remonta a las causas. En su intento de
sustituir la explicación genética de las causas por una explicación funcional, Piaget vació
sin darse cuenta el concepto mismo de desarrollo. En su concepción todo es relativo: A
puede considerarse una función de B, pero también B puede considerarse, a la vez, una
función de A.

Tal postura exime a Piaget de la necesidad de contestar a la pregunta relativa a las
causas y los factores del desarrollo. Todo cuanto puede hacer es escoger los fenómenos
que parecen más prometedores desde el punto de vista de una explicación genética
(Piaget, 1969, pág. 201):

¿Qué son, pues, estos fenómenos explicativos? En este punto, la psicología del pensamiento se encuentra
siempre con dos factores fundamentales, cuya interconexión tiene que explicar: el factor biológico y el factor
social. La mente se hace consciente de sí misma y, por consiguiente, sólo existe psicológicamente hablando
cuando está en contacto con objetos o con otras mentes. Tenemos aquí dos planos diferentes, teóricamente
independientes entre sí y que lógicamente uno desearía mantener separados; pero, en la práctica, ambos
planos siempre estarán asociados mientras que el niño tenga padres que representen para él la sociedad y
experimente sensaciones que constituyan un entorno biológico. Quien describa la evolución del pensamiento
desde el punto de vista puramente biológico o, como amenaza ser moda, desde el punto de vista puramente
sociológico, se arriesga a dejar en la sombra la mitad del verdadero proceso. Se deben tener presentes ambos

64



polos a la vez, sin sacrificar ninguno; pero, para comenzar debemos elegir un lenguaje en perjuicio del otro.
Nosotros hemos elegido el lenguaje de la sociología, pero deseamos insistir en que no es preciso que la
elección sea excluyente. Nos reservamos el derecho a volver a la explicación biológica del pensamiento
infantil y a poner esta descripción nuestra en sintonía con ella. Lo que hemos pretendido hacer en primer
lugar ha sido ordenar nuestra decripción desde el punto de vista de la psicología social, tomando como punto
de partida el fenómeno más característico: el egocentrismo del pensamiento infantil.

Así llegamos a la paradójica conclusión de que la presentación del material se puede
transformar de sociológica en biológica. La elección del punto de vista sociológico parece
una decisión arbitraria del autor, que es muy libre de escoger el lenguaje descriptivo que
prefiera dejando el otro. Esta postura no es fortuita en Piaget y arroja algo de luz sobre
su forma de ver el papel del factor social dentro del desarrollo infantil en general.

El libro de Piaget está impregnado de la idea de que las estructuras y funciones del
pensamiento se van socializando gradualmente. En el prefacio a la edición rusa de su
obra, Piaget expresa esta idea de forma clara (Piaget, 1932, págs. 55-56):

La idea que domina esta obra es la de los factores sociales determinantes en la formación del pensamiento
del niño. El pensamiento del niño no puede resultar sólo de los factores psicobiológicos innatos y de los
factores del entorno físico. Con ello no se quiere decir que un niño simplemente refleja las ideas y opiniones
de su ambiente, lo cual sería banal. Lo que sostengo es que la estructura misma del pensamiento depende del
ambiente social. Cuando un individuo piensa para sí mismo, piensa egocéntricamente, sus pensamientos se
subordinan entonces a su fantasía, sus deseos y las tendencias de su personalidad. Éste es el caso especial
de la psique del niño, que revela una serie de formas peculiares de pensamiento, pero no tiene nada que ver
con el pensamiento racional. Sin embargo, cuando un individuo experimenta la influencia sistemática de
ciertos factores sociales, como es el caso del niño respecto a la autoridad de los adultos, entonces el
pensamiento individual se forma de acuerdo con reglas «externas» [...] A medida que los individuos
cooperan, las reglas de su cooperación proporcionan al pensamiento una especie de disciplina que
fundamenta el razonamiento en sus dos aspectos, práctico y teórico.

Así pues, el egocentrismo, la constricción y la cooperación son los tres ejes entre los que oscila
continuamente el pensamiento en desarrollo del niño. El pensamiento de un adulto también se inclina hacia
uno u otro de estos ejes, dependiendo de si es autista o pertenece a algún tipo de organización social.

Aparentemente, la afirmación anterior declara sin lugar a dudas que el factor social
es el decisivo en el desarrollo infantil. Y, sin embargo, como hemos visto, sólo refleja la
decisión previa de Piaget de escoger la aproximación sociológica. Como él mismo decía,
la aproximación biológica es casi igualmente posible. Esto nos lleva al problema de la
relación entre los factores biológicos y sociales del desarrollo en la teoría de Piaget.

Esta relación, tal y como la presenta Piaget, parece más bien una ruptura. Los
factores biológicos aparecen como fuerzas primarias y originales que componen la
sustancia psicológica de la mente del niño. Los factores sociales actúan como una fuerza
exterior «ajena», que, mediante el uso de la constricción, reemplaza las formas biológicas
originales de la vida mental. Por tanto, no es extraño que Piaget sitúe la constricción
como un término medio entre el autismo y la cooperación. La constricción es el concepto
que refleja el modo en que Piaget comprende el mecanismo por el que los factores
sociales entran en la mente del niño.

65



A este respecto, el punto de vista de Piaget tiene mucho en común con el del
psicoanálisis, en el que también se considera que el ambiente es «ajeno» y constrictivo,
una fuerza que limita la expresión de los deseos individuales, los cambia y los lleva por
vías indirectas.

Ya hemos visto cómo Piaget usa el concepto de asimilación para dar cuenta del
papel de los factores sociales en el desarrollo infantil. Estos factores penetran en la
sustancia psicológica del niño, pero dicha sustancia está determinada en sí misma por los
factores autistas y biológicos. Piaget no considera al niño como una parte del todo social.
Los factores sociales son presentados como una fuerza exterior que se introduce en la
mente infantil y desplaza las formas de pensamiento propias de la inteligencia del niño.
Este aspecto de la teoría de Piaget fue descrito muy acertadamente por Claparède (1959,
págs. xii-xiii):

Nuestro autor nos demuestra que la mente del niño se teje en dos telares diferentes, que parecen
superponerse. Durante los primeros años, el más importante, con mucho, es el trabajo realizado en el plano
inferior. Éste es el trabajo hecho por el niño mismo, que acapara y cristaliza en torno a sus carencias todo
cuanto puede satisfacerlas. Es el plano de la subjetividad, de los deseos, los juegos y los caprichos, del
Lustprinzip, como diría Freud. El plano superior, por el contrario, va siendo construido paulatinamente por el
entorno social, que presiona cada vez más sobre el niño conforme pasa el tiempo. Es el plano de la
objetividad, del habla y de las ideas lógicas; en una palabra, el plano de la realidad. Tan pronto como uno lo
sobrecarga, se comba, se quiebra y se derrumba, y los elementos que lo componen caen al plano inferior y
se mezclan con los que pertenecen propiamente a éste. Algunos fragmentos se quedan a medio camino,
suspendidos entre el cielo y la tierra. Es comprensible que un observador cuyo punto de vista no le
permitiera observar esta dualidad de planos y supusiera que todo ese cambio está teniendo lugar en un solo
plano, tendría una impresión de gran confusión, porque cada uno de estos planos tiene una lógica propia que
protesta enérgicamente al ser confundida con la del otro.

Como vemos, lo característico del pensamiento del niño parece ser el resultado del
trabajo de dos telares diferentes, el primero de los cuales trabaja en el plano de la
subjetividad, los deseos y caprichos. Aun cuando Piaget y Claparède no hubieran
mencionado a Freud, estaría claro que nos hallamos ante una concepción biológica que
intenta deducir lo específico de la psique infantil de su naturaleza biológica.

La conclusión principal a la que llega aquí Piaget, y que desarrolló ulteriormente en
sus obras posteriores, presenta al niño viviendo una doble realidad. La primera de ellas
corresponde a la inteligencia original, intrínseca y natural del niño; la segunda aparece
producida por las formas lógicas de pensamiento impuestas al niño desde fuera. Estas
dos realidades son incompatibles; cada una tiene una lógica propia que «protesta
enérgicamente» al ser confundida con la de la otra. El pensamiento autista, según Piaget,
produce su propia realidad, la realidad del sueño.

Así pues, habría que contestar a la siguiente pregunta: ¿cuál de estos dos planos de
pensamiento, cuál de estas dos realidades, es más importante para un niño? Claparède
afirmaba claramente que el plano subjetivo es el más importante durante los primeros
años de vida. Piaget, como veremos después, añade que nuestra realidad es mucho
menos real para un niño que su propia realidad soñada. Siguiendo esta línea de

66



argumentación es inevitable admitir que el alma del niño es moradora de dos mundos y
que su pensamiento, como dice el poeta ruso Tiutchev, «pugna a las puertas de una
doble existencia».

«¿Existe para el niño sólo una realidad —pregunta Piaget—, es decir, una realidad
suprema que sea la piedra de toque de todas las demás (como es el mundo de los
sentidos para un adulto, el mundo construido por la ciencia, o incluso, para otros, el
mundo invisible de la mística)? ¿O se encuentra el niño, según esté en un estado
egocéntrico o socializado, en presencia de dos mundos que son igualmente reales y de los
que ninguno consigue desplazar al otro? Es obvio que la segunda hipótesis es la más
probable» (Piaget, 1969, pág. 245).

Piaget cree que puede haber varias realidades para el niño, y que dichas realidades
pueden ser igualmente reales en su momento, en vez de estar organizadas en una sola
jerarquía, como ocurre en los adultos. Durante el primer estadio del desarrollo de un
niño, que dura de dos a tres años, puede decirse que la realidad es sólo y únicamente lo
que es deseado. El «principio de placer» de Freud deforma y rehace el mundo a su
antojo. El segundo estadio marca la aparición de dos realidades heterogéneas pero
igualmente reales, el mundo del juego y el mundo de la observación: «Por tanto, puede
decirse que el juego infantil constituye una realidad autónoma. Esto significa que la
“verdadera” realidad a la que contrapone es mucho menos verdadera para el niño que
para nosotros» (Piaget, 1969, pág. 248).

Esta idea no es exclusiva de Piaget. Recientemente, ha sido expresada claramente
por Eliasberg en su estudio sobre el «habla infantil autónoma».14 Eliasberg llega a la
conclusión de que la imagen del mundo que aparece en esas formas de lenguaje no
corresponde a la naturaleza del niño, que se revela en sus juegos y dibujos. Sólo
mediante el habla de los adultos adquiere el niño las formas categóricas de lo subjetivo y
lo objetivo, de yo y tú, de aquí y allí, de ahora y entonces (das alles vollig
unkindgemass). Y, repitiendo los versos de Goethe, Eliasberg afirma que en el niño
habitan dos almas: la infantil, llena de relaciones diferentes, y la segunda, que surge bajo
la influencia de los adultos y experimenta el mundo mediante categorías. Esta conclusión
es simplemente el resultado lógico de la opinión básica que considera los factores sociales
y biológicos como extraños entre sí.

VIII

Así pues, Piaget sugiere una teoría de la socialización verdaderamente peculiar. En
primer lugar, la socialización es una fuerza ajena a la naturaleza del niño. Acontece
cuando se supera el egocentrismo infantil. El niño por sí mismo nunca llegaría al
pensamiento lógico: «Amplía la realidad sensible [...] por medio de la realidad verbal y

67



mágica que él pone en el mismo plano. Estas cosas no bastan por sí solas para hacer
sentir a la mente ninguna necesidad de verificación, ya que las cosas mismas han sido
hechas por la mente» (Piaget, 1969, pág. 203).

Decir esto equivale a afirmar que la realidad externa no juega un papel importante
en el desarrollo del pensamiento infantil. Es la «colisión» de nuestro pensamiento con el
pensamiento de los demás lo que genera la duda y requiere verificación: «Si no hubiera
otras personas, los contratiempos de la experiencia conducirían a la supercompensación y
a la demencia. Estamos incubando continuamente un enorme número de ideas falsas,
pretensiones vanas, utopías, explicaciones místicas, sospechas y fantasías
megalomaníacas que desaparecen cuando entramos en contacto con otras personas. La
necesidad social de compartir el pensamiento de los demás y comunicar con éxito el
propio está en la raíz de nuestra necesidad de verificación. La prueba es consecuencia de
la discusión. Por otra parte, todo esto es doctrina común de la psicología
contemporánea» (Piaget, 1969, pág. 204).

Difícilmente se podrá expresar mejor la idea de que la necesidad de pensamiento
lógico, y la búsqueda de la verdad en general, procede de la comunicación entre la
conciencia del niño y la conciencia de otras personas. Por su naturaleza filosófica, esta
idea está muy próxima a la doctrina de Émile Durkheim y de los sociólogos que hacen
derivar de la organización social de la vida humana el tiempo, el espacio y la realidad.
También tiene un gran parecido con la tesis de Alexander Bogdanov de que el carácter
objetivo de la realidad física, tal y como se presenta en nuestra experiencia, se verifica en
última instancia mediante la organización social de las experiencias de los otros.15

No cabe ninguna duda de que en esto el pensamiento de Piaget se acerca al de Ernst
Mach, especialmente si se recuerda la postura de Piaget respecto al problema de la
causalidad.16 En este punto, Piaget sigue a Claparède en su «ley de la toma de
conciencia», que establece que la toma de conciencia de un problema tiene lugar cuando
la adaptación automática de las propias acciones no consigue alcanzar su objetivo:
«¿Cómo ha llegado el individuo a plantearse preguntas acerca de la causa, la finalidad o
el lugar, etc.? Este problema de los orígenes es el mismo que el de saber cómo el
individuo ha ido interesándose poco a poco por la causa, la finalidad y el lugar de las
cosas, etc. Y tenemos motivos para creer que su interés por estas “categorías” aparece
cuando su acción no consigue adaptarse a alguna de ellas. La necesidad crea la
conciencia, y la conciencia de la causa (o de la finalidad, o del lugar, etc.) sólo surge en la
mente cuando se siente la necesidad de adaptarse a la causa» (Piaget, 1959, pág. 288).

Cuando la mente trabaja dentro del marco de la adaptación automática, no sabe de
categorías. La ejecución del acto automático no plantea ningún problema y, por tanto, no
precisa toma de conciencia.

Al formular esta línea argumentativa de Claparède, Piaget añade que (Piaget, 1959,
págs. 229-230)

68



en cierto sentido, hemos ido más lejos en la senda de la psicología funcionalista al afirmar que el hecho de
tomar conciencia de una categoría altera la naturaleza real de ésta. Por tanto, si aceptamos la fórmula «El
niño es causa mucho antes de disponer de la noción de causa», se debe recordar que sólo la aceptamos por
conveniencia. Sólo podemos hablar de «causalidad» como relación enteramente independiente de la
conciencia que se pueda tener de ella haciendo una especie de concesión al lenguaje (concesión que si no
tenemos cuidado puede llevarnos a una teoría del conocimiento absolutamente realista, enteramente fuera del
ámbito de la psicología). De hecho, hay tantos tipos de causalidad como tipos y grados de toma de
conciencia de ella. Cuando el niño «es causa», o actúa como si supiera que una cosa es causa de otra, aun
cuando no tenga conciencia de la causalidad, ésa es una forma inicial de relación causal y, si se quiere, el
equivalente funcional de la causalidad. Después, cuando ese mismo niño llega a ser consciente de la relación
en cuestión, esa toma de conciencia, precisamente porque depende de las necesidades e intereses del
momento, puede adoptar varias formas diferentes: causalidad animista, artificial, finalista, mecánica (por
contacto), dinámica (fuerza), etc. La lista de formas nunca puede considerarse cerrada, y los tipos de
relación usados hoy en día por los adultos y los científicos son probablemente tan provisionales como los
utilizados por el niño y el salvaje.

Al negar el carácter objetivo de la causalidad, y de otras categorías, Piaget adopta la
postura idealista y psicologista y advierte que la «genética del pensamiento tendrá que
señalar, por tanto, la aparición y el uso de estas categorías en cada estadio de inteligencia
atravesado por el niño y reducir esos hechos a leyes funcionales del pensamiento»
(Piaget, 1959, págs. 230-231). Piaget rechaza tanto el realismo escolástico como el
apriorismo kantiano, y alaba la postura de los empiristas pragmáticos que «han dado a la
teoría de las categorías un giro que no es exagerado caracterizar de psicológico, puesto
que la tarea que se han propuesto es definir las categorías de acuerdo con su génesis en
la historia del pensamiento y con su uso progresivo en la historia de las ciencias» (Piaget,
1959, pág. 230). Como vemos, Piaget no sólo toma una postura de idealismo subjetivo,
sino que contradice sus propios datos, que, como él mismo reconoce, pueden conducirle
a una teoría realista del pensamiento.

No representa ninguna sorpresa que en sus estudios posteriores Piaget diga que el
realismo, el artificialismo y el animismo son las tres características principales de la
mentalidad infantil (Piaget, 1927). En este estudio, Piaget intentó encontrar apoyo
experimental para la tesis de Mach, según la cual la distinción entre la realidad física y la
realidad psicológica no es innata. Piaget observó que la tesis de Mach en cuanto tal es
puramente teórica y que la «lógica genética» de Baldwin es también un concepto
subjetivo más que experimental. Por tanto, un nuevo estudio de la lógica infantil podía
convenirse en una demostración empírica de la fórmula de Mach. Pero, al intentar
conseguir esta prueba necesaria, Piaget incurrió en una contradicción, pues califica de
realista el estado inicial de la mente del niño. Desarrollando su argumento, Piaget llegó a
la siguiente formulación de la relación entre la lógica y la realidad: «La experiencia
modela el pensamiento y el pensamiento modela la experiencia. Hay relación entre la
razón y la realidad. El problema de esta relación pertenece ante todo a la epistemología,
pero el mismo problema se plantea también en la psicología genética del modo siguiente:
o la evolución de la lógica determina las categorías reales de la causalidad o, de otro
modo, la causalidad real determina la lógica» (Piaget, 1927, pág. 337).

69



Piaget señalaba que hay una semejanza, y hasta cierto paralelismo, entre las
categorías reales de la experiencia y las de la lógica formal. Desde este punto de vista, no
sólo existe, por ejemplo, un egocentrismo lógico, sino también un egocentrismo
ontológico. Las categorías lógicas y ontológicas de un niño experimentan un desarrollo
paralelo.

La afirmación final de Piaget respecto a esta cuestión es muy prudente. Intenta
mantener una postura agnóstica, que le permita situarse en el límite entre el idealismo y el
materialismo. Sin embargo, rechaza de hecho la objetividad de las categorías lógicas,
compartiendo así el punto de vista de Mach: «Una vez establecido el hecho del
paralelismo entre la lógica y la experiencia, hemos de indagar si el contenido del
pensamiento concreto determina las formas lógicas o si, por el contrario, y como parece
probable, las formas lógicas determinan el contenido del pensamiento. Pero, planteada
así, la cuestión no tiene sentido; sólo si cambiamos “lógica” por “psicológica” podemos
obtener una respuesta razonable. Sin embargo, preferimos no anticipar qué respuesta
pueda ser» (Piaget, 1927, pág. 342).

IX

Si tuviéramos que resumir los principales defectos de la teoría de Piaget, tendríamos
que señalar que en ella se echan de menos la realidad y las relaciones entre el niño y esa
realidad. El proceso de socialización aparece como una comunicación directa de las
almas que es ajena a la actividad práctica del niño.

La adquisición del conocimiento y de las formas lógicas que supone se consideran
productos de la adaptación de una serie de pensamientos a otra. La confrontación
práctica con la realidad no juega ningún papel en este proceso. Si se dejara abandonado a
sí mismo, un niño desarrollaría sólo un pensamiento delirante. La realidad nunca le
enseñaría lógica alguna.

Este intento de hacer derivar el pensamiento lógico infantil y todo su desarrollo del
puro diálogo de las conciencias, que es ajeno a la actividad práctica y que no tiene en
cuenta la experiencia social, es el punto central de la teoría de Piaget.

En sus comentarios a la Lógica de Hegel, V. I. Lenin menciona opiniones filosóficas
y psicológicas idealistas que tienen mucho en común con las que acabamos de examinar
(Lenin, 1961, págs. 190 y 217):

Cuando Hegel intenta (a veces incluso con esfuerzo) reducir la actividad intencional del hombre a las
categorías de la lógica, diciendo que esta actividad es el «silogismo» (Schluss), que el sujeto (humano) juega
el papel de «miembro» en la «figura» lógica del «silogismo», etc., no se trata meramente de una licencia
literaria, de un simple juego. Tiene un contenido muy profundo, puramente materialista. Hay que darle la
vuelta: la actividad práctica del hombre tuvo que hacer repetir a su conciencia las diversas figuras lógicas
miles de millones de veces para que esas figuras pudieran adquirir el valor de axiomas [...] Las prácticas

70



humanas, repetidas mil millones de veces, se fijan en la conciencia del hombre mediante figuras lógicas.
Precisamente (y sólo) debido a esa repetición de miles de millones de veces, dichas figuras tienen la
estabilidad de un prejuicio, un carácter axiomático.

No es ninguna sorpresa que el pensamiento verbal abstracto, como ha demostrado
Piaget, sea incomprensible para un niño. La comunicación sin acción le resulta
ininteligible: «Naturalmente, cuando los niños juegan juntos, o manejan todos el mismo
material, se entienden unos a otros, porque, por muy elíptico que pueda ser su lenguaje,
va acompañado por el gesto y la imitación, que es un inicio de acción y sirve de ejemplo
al interlocutor. Pero cabe preguntarse si los niños entienden realmente el pensamiento
verbal y el lenguaje de los otros; dicho de otro modo, si los niños se entienden entre sí
cuando hablan sin actuar. Este problema es de capital importancia, puesto que es en el
plano verbal donde el niño hace el principal esfuerzo de adaptación al pensamiento adulto
y para la adquisición de hábitos lógicos» (Piaget, 1969, págs. 207-208).

Esta idea, según la adquisición del razonamiento lógico procede de la comprensión
del pensamiento verbal independiente de la acción, constituye la base del descubrimiento
de Piaget de la falta de entendimiento en la infancia. Fue el mismo Piaget quien demostró
claramente que la lógica de la acción precede a la lógica del pensamiento y, sin embargo,
insiste en que el pensamiento está desligado de la realidad. Y, naturalmente, como la
función del pensamiento es reflexionar sobre la realidad, este pensamiento carente de
acción parece un desfile de fantasmas y una danza de sombras más que el verdadero
pensamiento de un niño. Por esta razón el estudio de Piaget, que intenta sustituir las
leyes de la causalidad por los principios del desarrollo, acaba perdiendo la noción misma
de desarrollo. Piaget no pone lo específico del pensamiento infantil en una relación con el
razonamiento lógico que revele cómo se desarrolla éste en la psique del niño. Por el
contrario, Piaget intenta demostrar cómo la lógica penetra en el razonamiento del niño, se
deforma y acaba desplazándolo.

Por tanto, no es sorprendente que a la pregunta de si la lógica infantil produce un
sistema coherente, Piaget conteste que la verdad está en el término medio: el niño
manifiesta la originalidad de una organización mental cuyo desarrollo, no obstante,
depende de las circunstancias. Así, Piaget indica claramente que la originalidad del
razonamiento de un niño es innata y no es fruto del desarrollo. Por tanto, el desarrollo no
es desarrollo de sí mismo, sino que obedece a la «lógica» de las circunstancias. Pero
donde no hay desarrollo de sí mismo no puede haber desarrollo en el sentido estricto del
término, sólo un desplazamiento de una forma por otra.

Un ejemplo será suficiente para aclarar nuestro punto de vista. Piaget intentó
demostrar que el pensamiento del niño es ilógico e irracional. Pero, si el pensamiento del
niño es exclusivamente sincrético, ¿cómo le es posible adaptarse, entonces? Esta misma
pregunta le fue planteada, hace algún tiempo, a Lucien Lévy-Bruhl en relación con su
teoría del pensamiento prelógico primitivo.

71



A la luz de estos hechos, las conclusiones de Piaget requieren matizaciones en lo
que respecta a dos puntos importantes. En primer lugar, las peculiaridades del
pensamiento infantil examinadas por Piaget, tales como el sincretismo, no se extienden en
absoluto a un área tan amplia como cree Piaget. Nos inclinamos a pensar (y nuestros
experimentos lo confirman) que el niño piensa de modo sincrético en asuntos de los que
no tiene conocimientos ni experiencia, pero no recurre al sincretismo en relación con
cosas familiares o que están al alcance de una fácil comprobación práctica (y el número
de estas cosas depende del método educativo). Además, dentro del mismo sincretismo
cabe esperar que encuentren algunos precursores de las futuras nociones causales que
Piaget menciona de pasada. Los mismos esquemas sincréticos, pese a sus fluctuaciones,
llevan al niño gradualmente hacia la adaptación; su utilidad no se debe subestimar. Antes
o después, mediante una estricta selección, reducción y adaptación mutua, se afinarán
hasta convertirse en instrumentos excelentes de investigación en las áreas donde son
útiles las hipótesis.

El segundo punto que exige revisión y limitación es la aplicabilidad de los hallazgos
de Piaget a los niños en general. Sus experimentos le llevaron a creer que el niño era
insensible a la experiencia. Piaget hace una analogía que nos parece iluminadora: el
hombre primitivo, dice, aprende de la experiencia sólo en unos pocos casos especiales y
limitados de actividad práctica; y cita como ejemplos de esos casos raros la agricultura, la
caza y la fabricación de utensilios: «Pero ni siquiera este contacto fugaz y parcial con los
hechos tiene efecto alguno sobre la orientación del pensamiento [del hombre primitivo].
Esto mismo se aplica al niño con mayor razón aún [...]» (Piaget, 1969, pág. 203).

En el caso del hombre primitivo, nosotros no llamaríamos a la agricultura y la caza
contactos insignificantes con la realidad; son prácticamente la totalidad de su existencia.
La opinión de Piaget puede mantenerse como verdadera para el grupo concreto de niños
que él estudió, pero carece de significación universal. Él mismo nos dice la causa de las
características especiales del pensamiento que observaba en sus niños: «Por el contrario,
el niño nunca entra realmente en contacto con las cosas porque no trabaja. Juega con
ellas, o simplemente las cree sin intentar averiguar la verdad» (Piaget, 1969, pág. 203).

Las regularidades del desarrollo establecidas por Piaget sólo se aplican al ambiente
que reúna las condiciones del estudio de Piaget. No son leyes naturales, sino que están
determinadas histórica y socialmente. Stern ha criticado ya a Piaget por no tener
suficientemente en cuenta la importancia del ambiente y el contexto social. Que la charla
del niño sea más egocéntrica o más social no depende sólo de su edad, sino también de
las condiciones circundantes. Piaget observó a niños que jugaban juntos en un jardín de
infancia concreto, y sus coeficientes son válidos sólo para este ambiente especial.

Cuando la actividad de un niño consiste únicamente en jugar, se acompaña de
extensos soliloquios. Marta Muchow, en Hamburgo, señalaba que la organización
estructural de la actividad en los jardines de infancia es de importancia decisiva.17 En los

72



jardines de infancia de Ginebra, donde, como en los de Montessori, los niños
simplemente juegan unos al lado de los otros, el coeficiente de habla egocéntrica es más
alto que en los jardines de infancia alemanes, donde hay más actividad de grupo.18

Aún más acusado es el aspecto social del habla del niño en su casa, donde el
proceso mismo de aprender a hablar está completamente socializado. En casa, el niño
tiene tanto que preguntar y entender, tiene tantas necesidades prácticas e intelectuales
que satisfacer, que el deseo de entender y ser entendido aparece muy pronto (véase C. y
W. Stern, 1928, págs. 148-149).

Lo que nos interesa en este momento no es tanto los datos del habla egocéntrica
como la naturaleza de las relaciones que subyacen tras dichos datos. Las relaciones
descubiertas por Piaget resultaron ser válidas sólo para el ambiente social en que vivían
los sujetos que estudió. Puede imaginarse lo importantes que deben ser las diferencias
entre los datos recogidos en jardines de infancia ginebrinos y soviéticos. Piaget aborda
directamente este problema cuando escribe en el prefacio a la edición rusa de su libro:
«Cuando uno trabaja, como yo, en un único ambiente social en Ginebra, no puede
delimitar las aportaciones sociales e individuales al desarrollo del pensamiento de un niño.
Para alcanzar esta meta, habría que estudiar a los niños en los ambientes sociales más
variados y diversos» (Piaget, 1932, pág. 56). Piaget subrayaba que dicha meta hace
particularmente valiosa la colaboración entre los psicólogos occidentales y los soviéticos.

También nosotros estamos convencidos de que el estudio del desarrollo del
pensamiento en niños de diferentes entornos sociales, y especialmente de niños que, a
diferencia de los niños de Piaget, trabajan, debe llevar a resultados que permitan formular
leyes con una esfera de aplicación mucho más amplia.

En las últimas páginas del Fausto de Goethe, un coro entona un canto a las eternas
cualidades femeninas que tienen la virtud de elevarnos. En tiempos recientes, la
psicología infantil, a través de su portavoz Volkelt, ha entonado un canto a la «unidad
primitiva que distingue la psique normal del niño y constituye la esencia y el valor
supremo de lo eternamente infantil» (Volkelt, 1930, pág. 138).19 Así, Volkelt ponía de
manifiesto una tendencia importante en la psicología infantil, cuyo propósito es descubrir
en el carácter del niño lo eternamente infantil. Pero el verdadero objetivo de la psicología
debería ser más bien descubrir lo «históricamente infantil». Esta piedra que los
constructores rechazaron debería ser la piedra angular.20

73



3. LA TEORÍA DE STERN SOBRE EL DESARROLLO DEL LENGUAJE

Lo que mejor se conoce del sistema de William Stern, y lo que realmente ha ganado
terreno a lo largo de los años, es su concepción intelectualista del desarrollo del habla
infantil (C. y W. Stern, 1928). Sin embargo, es precisamente esta concepción lo que
revela claramente las limitaciones e inconsistencias del personalismo filosófico y
psicológico de Stern, sus fundamentos idealistas y su falta de validez científica.1

El mismo Stern define su punto de vista como «personalistagenético».
Examinaremos el principio personalista más tarde. Vamos primero a fijarnos en cómo
trata Stern el aspecto genético, y vamos a afirmar ya desde el principio que su teoría es,
como todas las teorías intelectualistas, antievolutiva por naturaleza.

Stern distingue tres raíces del habla: la tendencia expresiva, la social y la
«intencional». Mientras las dos primeras subyacen también tras los rudimentos de habla
observados en los animales, la tercera es específicamente humana. Stern define la
intencionalidad, en este sentido, como una orientación hacia un determinado contenido
o significado: «En cierto estadio de su desarrollo psíquico —dice—, el hombre adquiere
la capacidad de significar algo, de referirse a algo objetivo, al articular sonidos» (C. y W.
Stern, 1928, pág. 126). En esencia, esos actos intencionales son ya actos de
pensamiento; su aparición supone la intelectualización y objetivación del habla.

Algunos de los psicólogos cognitivos modernos, entre los que destacan Karl Bühler
y Reimut, subrayan también el factor lógico en el habla del niño.2 Aunque Stern
considera excesiva su insistencia en dicho factor, aprueba plenamente su orientación.
Señala un momento preciso en el desarrollo del habla en que «la intencionalidad se
introduce en el habla y le confiere sus características humanas» (C. y W. Stern, 1928,
pág. 127).

No tenemos nada en contra de la afirmación de que el habla humana avanzada
posee significado objetivo y presupone, por tanto, un cierto grado de desarrollo del
pensamiento; y estamos de acuerdo en que es necesario tener en cuenta la estrecha
relación existente entre el lenguaje y el pensamiento lógico. El problema es que Stern ve
la intencionalidad (un rasgo del habla avanzada que exige más bien una explicación
genética, es decir, de cómo ha llegado a existir en el proceso evolutivo), como una de las
raíces del desarrollo del habla, una fuerza impulsora, una tendencia innata, casi un
instinto, en cualquier caso algo primordial, genéticamente equiparable a las tendencias
expresiva y comunicativa, que efectivamente sí se encuentran en los inicios mismos del
habla. Al ver la intencionalidad de este modo («die “intentionale” Triebfeder des
Sprachdranges»), sustituye la explicación genética por la intelectualista.

74



Esta forma de «explicar» una cosa por la cosa misma que necesita explicación es el
defecto básico de las teorías intelectualistas en general y de la de Stern en particular; de
ahí su vaciedad y su naturaleza antigenética (rasgos pertenecientes al habla avanzada son
retrotraídos a sus inicios). A la pregunta de por qué y cómo adquiere significado el habla
Stern responde diciendo: a partir de la tendencia intencional, es decir, la tendencia hacia
el significado. Nos recuerda el médico de Molière que explicaba el efecto somnífero del
opio por sus propiedades soporíferas. Stern insiste en que, en un cierto estadio de su
desarrollo intelectual, el ser humano adquiere una capacidad (Fähigkeit) para llegar a
algún contenido objetivo cuando emite palabras. Pero ¿qué es esto sino una explicación
de médico de Molière?

Por la famosa descripción que hace Stern del gran descubrimiento realizado por el
niño de entre 1 año y medio y 2, podemos ver a qué exageraciones puede conducir un
énfasis excesivo en los aspectos lógicos. A esa edad, el niño se da cuenta por primera vez
de que cada objeto tiene su símbolo permanente, un patrón sonoro que lo identifica, es
decir, que cada cosa tiene su nombre. Stern cree que, en el segundo año de vida, el niño
puede tomar conciencia de los símbolos y su necesidad, y considera ya este
descubrimiento como un proceso de pensamiento en el sentido propio de la palabra: «La
comprensión de la relación entre el signo y el significado, que apunta en el niño en este
momento, es algo fundamentalmente diferente del simple uso de imágenes sonoras, de
imágenes de objetos y de sus asociaciones. Y la exigencia de que cada objeto, sea del
tipo que sea, tenga su nombre se puede considerar una verdadera generalización hecha
por el niño, posiblemente la primera» (Stern, 1914, págs. 109-110).

¿Hay algún motivo empírico o teórico para suponer que un niño de 1 año y medio y
2 se da cuenta de la función simbólica del lenguaje y tiene conciencia de una regla
general, un concepto general? Todos los estudios de este problema realizados en los
últimos veinte años sugieren una respuesta negativa a esta pregunta.

Todo lo que sabemos de la mentalidad del niño de entre 1 año y medio y 2 choca
con la idea de que sea capaz de operaciones intelectuales tan complejas. Tanto la
observación como los estudios experimentales indican que sólo mucho después
comprende la relación entre el signo y el significado o el uso funcional de los signos; todo
ello excede en mucho las posibilidades de un niño de 2 años. Además, investigaciones
experimentales sistemáticas han demostrado que la comprensión de la relación entre el
signo y el significado y la transición a operar con signos nunca se deben a un
descubrimiento o invención repentinos por parte del niño. Stern cree que el niño
descubre el significado del lenguaje de una vez para siempre. En realidad, éste es un
proceso extremadamente complejo, que tiene su «historia natural» (es decir, sus primeros
inicios y formas de transición en los niveles más primitivos de desarrollo) y también su
«historia cultural» (también con su propia serie de fases, su propio crecimiento
cuantitativo, cualitativo y funcional, su propia dinámica y leyes).

75



Stern ignora prácticamente los intrincados caminos que conducen a la maduración
de la función significativa; su concepción del desarrollo lingüístico es enormemente
simplista. El niño descubre de pronto que el lenguaje tiene significado. Esta explicación
de cómo se hace significativa el habla merece ciertamente ponerse en el mismo grupo
que la teoría de la invención deliberada del lenguaje, la teoría racionalista del contrato
social y otras famosas teorías intelectualistas. Todas ellas prescinden de las realidades
genéticas y no explican nada en realidad.

En el plano de los hechos, la teoría de Stern tampoco consigue sostenerse. Wallon,
Koffka, Piaget, Delacroix y muchos otros en sus estudios sobre niños normales, y K.
Bühler en su estudio sobre niños sordomudos, han descubierto: 1) que el descubrimiento
por parte del niño del vehículo entre la palabra y el objeto no conduce inmediatamente a
una conciencia clara de la relación simbólica entre el signo y el referente, característica de
un pensamiento bien desarrollado; que, durante largo tiempo, la palabra le parece al niño
un atributo o una propiedad del objeto, más que un mero signo; que el niño capta la
estructura externa objeto-palabra antes de poder captar la relación interna signo-
referente; y 2) que el descubrimiento realizado por el niño no es en realidad un
acontecimiento repentino cuyo instante exacto pueda precisarse. Una serie de lentos y
complicados cambios «moleculares» conduce hasta ese momento crítico en el desarrollo
del habla.3

Durante los veinte años transcurridos desde que se publicó por primera vez el
estudio de Stern, se ha confirmado, más allá de toda duda, que su observación básica era
correcta: en efecto, hay un momento de descubrimiento que a una observación
superficial le parece no preparado. Ese viraje decisivo en el desarrollo lingüístico, cultural
e intelectual del niño, descubierto por Stern existe (aunque se equivocó al interpretarlo de
modo intelectualista). Stern señala dos síntomas objetivos de la presencia del crítico
cambio: la aparición de preguntas sobre los nombres de los objetos y el consiguiente
aumento acusado y brusco del vocabulario del niño, ambos de gran importancia para el
desarrollo del habla.

La búsqueda activa de palabras por parte del niño, que no tiene parangón en el
desarrollo del «habla» animal, marca el comienzo de una nueva fase de su desarrollo. El
habla del niño deja de ser una función señalizadora y pasa a ser significante. El niño pasa
del uso de los sonidos a su producción activa. Algunos psicólogos (por ejemplo, Wallon y
Delacroix) solían cuestionar la universalidad de este síntoma y le daban diferentes
explicaciones. Sin embargo, no hay duda de que es en ese tiempo cuando el «grandioso
sistema de señales del habla», por citar a Pavlov, emerge para el niño de entre la masa de
todas las demás señales y asume una función específica en su comportamiento, la
función de significación. Haber establecido este hecho sobre una base objetiva firme es
uno de los grandes logros de Stern. Con un trasfondo así, sorprende aún más lo
desajustado de su explicación de los hechos.

76



A diferencia de las otras dos raíces del lenguaje, la expresiva y la comunicativa,
cuyo desarrollo se ha encontrado desde los animales sociales inferiores hasta los
antropoides y el hombre, la «tendencia intencional» parece salir de la nada; no tiene
historia ni condicionamientos. Según Stern, es básica, primordial; surge espontáneamente
«de una vez para siempre»; es la propensión que capacita al niño para descubrir la
función del habla por medio de una operación puramente lógica.

Desde luego, Stern no afirma esto explícitamente. Incluso reprocha a Reimut y
Ament el atribuir demasiada lógica al habla del niño. Sin embargo, al discutir las teorías
antiintelectualistas del habla de Wundt, Meumann e Idelberger, Stern adopta, de hecho, la
misma postura intelectualista que Reimut y Ament.4 Stern se considera a sí mismo
«moderado», pero en realidad va mucho más lejos que Ament. El intelectualismo de
Ament tiene un carácter empírico, mientras que el de Stern se convierte en metafísico.
Ament sobrevalora ingenuamente la capacidad del niño para razonar lógicamente. Stern
comete un error más grave al atribuir al intelecto el puesto metafísico de primacía, el de
origen del habla significativa, su causa primera inanalizable.

Paradójicamente, un intelectualismo de este tipo resulta especialmente inadecuado
para el estudio de los procesos intelectuales, aunque, a primera vista ese ámbito podría
parecer su esfera legítima de aplicación. Fue Wolfgang Köhler quien puso de manifiesto
dicha inadecuación. Pero la obra misma de Stern lo confirma. Podría esperarse, por
ejemplo, que, al considerar la dimensión significativa del lenguaje como el resultado de
una operación intelectual, se arrojara mucha luz sobre la relación entre el habla y el
pensamiento. Sin embargo, tal aproximación, al postular un intelecto ya formado, en
realidad bloquea la investigación de las interacciones dialécticas implicadas entre el
pensamiento y el habla. El análisis que Stern dedica a este aspecto básico del problema
del lenguaje está lleno de incoherencias y es la parte más floja de su obra (C. y W. Stern,
1928).

Stern apenas menciona temas tan importantes como el habla interna, su aparición y
conexión con el pensamiento. Sólo examina los resultados de la investigación de Piaget
del habla egocéntrica al analizar las conversaciones infantiles, ignorando las funciones,
estructura y significación de esa forma de habla en relación con el desarrollo. En general,
Stern no llega a relacionar los complejos cambios funcionales y estructurales del
pensamiento con el desarrollo del habla.

Aun cuando Stern caracteriza correctamente los fenómenos del desarrollo, su marco
teórico le impide sacar las conclusiones obvias de sus propias observaciones. Este hecho
es especialmente evidente en su incapacidad para ver las implicaciones de su propia
«traducción» de las primeras palabras del niño al lenguaje de los adultos. La
interpretación de las primeras palabras del niño es la piedra de toque de toda teoría del
habla infantil; es el punto central en el que confluyen las principales tendencias de las
teorías modernas del habla. Podría decirse sin exagerar que toda la estructura de una
teoría está determinada por su traducción de las primeras palabras del niño.

77



Stern cree que no se deben interpretar ni desde la perspectiva puramente
intelectualista ni desde la puramente afectivo-conativa. Reconoce el gran mérito de
Meumann al oponerse a la teoría intelectualista, según la cual las primeras palabras del
niño designan en realidad objetos como tales (Meumann, 1902). Sin embargo, no
comparte con Meumann el presupuesto de que las primeras palabras sean mera expresión
de las emociones y deseos del niño.

Stern señala que, en las primeras palabras del niño, la «indicación del objeto»
(«Hindeuten auf das Objekt») predomina sobre el tono moderadamente emocional (C. y
W. Stern, 1928, pág. 183). Este es un momento sumamente importante. Hay pruebas
objetivas de que la «indicación del objeto» aparece ya en los preestadios más primitivos
del desarrollo («in primitivieren Entwicklungs-Stadien») del habla infantil, antes de
cualquier intencionalidad. El mismo Stern admitía estos hechos. Parece que esta
evidencia constituye por sí sola un argumento suficiente contra la hipótesis de la primacía
de la intencionalidad.

Otros hechos de los que informa Stern también hablan contra el principio de
intencionalidad: por ejemplo, el papel mediador de los gestos en la definición del
significado de las primeras palabras; el hecho de que la referencia objetiva eclipsa el
aspecto afectivo; la función indicativa de las primeras palabras, etc. (C. y W. Stern,
1928, págs. 160 y 166).

Sin embargo, Stern rechazó la única explicación posible de estos fenómenos: la
genética. Se negó a aceptar la idea de que la intencionalidad se desarrolle a partir del
gesto indicador y la primera palabra. Optó por el atajo intelectualista, según el cual la
dimensión significativa aparece como resultado de una tendencia hacia lo significativo, y
dejó de lado el camino más largo y dialéctico de la explicación genética.

Así es como Stern traduce las primeras palabras: «El mamá infantil, traducido a un
habla avanzada, no equivale a la palabra “madre”, sino más bien a una sentencia como
“Mamá, ven aquí”, o “Mamá, dame”, o “Mamá, ponme en la silla”, o “Mamá,
ayúdame”» (C. y W. Stern, 1928, pág. 180).

Sin embargo, cuando observamos al niño en acción, resulta obvio que no es sólo la
palabra mamá la que significa, pongamos por caso «Mamá, ponme en la silla», sino la
totalidad del comportamiento del niño en ese momento (gatea hacia la silla, intenta
agarrarse bien a ella, etc.). Aquí, la indicación «afectivoconativa» de un objeto (por usar
los términos de Meumann) es todavía inseparable de la «tendencia intencional» del
habla. Las dos siguen formando un todo homogéneo, y la única traducción correcta de
mamá, o de cualquier otra de las primeras palabras, es el gesto que señala. La palabra, al
principio, es un sustituto convencional del gesto: aparece mucho antes del crucial
«descubrimiento del lenguaje» por parte del niño y antes de que sea capaz de realizar
operaciones lógicas. El mismo Stern admite el papel mediador de los gestos,
especialmente el señalar, en el establecimiento del significado de las primeras palabras. La
conclusión inevitable sería que el acto de señalar precede, de hecho, a la «tendencia

78



intencional». Sin embargo, Stern rehúsa seguir la pista de la historia genética de dicha
tendencia. Para él, no se desarrolla a partir del acto de señalar (gesto o primeras
palabras), con su carga afectiva de indicación objetiva, sino que surge de la nada y
explica la aparición del significado.

La misma aproximación antigenética caracteriza también el análisis que hace Stern
de todas las demás cuestiones importantes examinadas en su denso libro, tales como el
desarrollo de los conceptos y los principales estadios de desarrollo del habla y el
pensamiento. Y no puede ser de otro modo: dicha aproximación es una consecuencia
directa de las premisas filosóficas del personalismo, el sistema desarrollado por Stern.

Stern intenta superar ambos extremos, el empirismo y el innatismo. Por un lado,
opone su propia opinión sobre el desarrollo del habla a la de Wundt, que ve el habla
infantil como un producto del entorno, mientras que la participación propia del niño es
esencialmente pasiva; y, por otro lado, la contrapone a la opinión de Ament, para quien el
habla primaria (las onomatopeyas y la «charla de guardería») es la invención de
incontables generaciones de niños. Stern procura no desatender la parte que toca a la
imitación en el desarrollo del habla, ni el papel de la actividad espontánea del niño,
aplicando a estas cuestiones su concepto de «convergencia»: la conquista del habla,
llevada a cabo por el niño, tiene lugar mediante una interacción constante entre las
disposiciones internas que mueven al niño a hablar y las condiciones externas que le
proporcionan estímulos y materiales para la realización de dichas disposiciones.

Para Stern, la convergencia es un principio general que debe aplicarse para explicar
todo comportamiento humano. En realidad, es un ejemplo más en el que puede decirse,
con Goethe, que «las palabras de la ciencia ocultan su sustancia». La sonora palabra
«convergencia», que denota aquí un principio metodológico absolutamente indiscutible (a
saber, que el desarrollo se debe estudiar como un proceso determinado por la interacción
del organismo y su entorno), de hecho exime al autor de la tarea de analizar los factores
sociales y ambientales en el desarrollo del habla. Desde luego, Stern insiste mucho en que
el entorno social es el factor principal en el desarrollo del habla, pero, de hecho, limita su
papel simplemente a acelerar o ralentizar el desarrollo, cuyo curso obedece a sus propias
leyes inmanentes. Como hemos intentado dejar claro con el ejemplo de su explicación de
cómo surge el significado en el habla, Stern sobreestimó en exceso el papel de los
factores internos del organismo.

Esa parcialidad es consecuencia directa de su marco de referencia personalista. La
«persona» es para Stern una realidad psicofísicamente neutral que, «a pesar de sus
múltiples funciones parciales, manifiesta una actividad unitaria y encaminada a un fin»
(Stern, 1905, pág. 16). Esta concepción idealista y «monádica» de la persona individual
conduce forzosamente a una teoría que ve el lenguaje enraizado en una teleología
personal; de ahí el intelectualismo y el prejuicio antigenético de la aproximación de Stern
a los problemas del desarrollo lingüístico. Al ignorar el aspecto social de la personalidad,
el personalismo de Stern, aplicado al mecanismo eminentemente social del

79



comportamiento lingüístico, lleva a absurdos patentes. Su concepción metafísica de la
personalidad, que hace derivar de la teleología personal todos los procesos de desarrollo,
trastoca las verdaderas relaciones genéticas entre la personalidad y el lenguaje: en lugar
de una historia del desarrollo de una personalidad misma, en la que el lenguaje juega un
papel que dista de ser secundario, nos encontramos con una teoría metafísica según la
cual la personalidad genera el lenguaje a partir de la tendencia intencional de su propia
naturaleza básica.

80



4. LAS RAÍCES GENÉTICAS DEL PENSAMIENTO Y EL HABLA

I

El descubrimiento más importante del estudio genético del pensamiento y el habla es
el hecho de que su relación sufre muchos cambios. El progreso en el pensamiento no es
paralelo al progreso en el habla. Sus dos curvas de crecimiento se cruzan una y otra vez.
Pueden alinearse y correr juntas, incluso fundirse por un tiempo, pero siempre vuelven a
separarse. Esto es aplicable tanto a la filogenia como a la ontogenia. Los casos de
deterioro patológico y de involución de funciones, como intentaremos demostrar
después, indican también que la relación entre el pensamiento y el habla no es inmutable.
En todos los casos de alteración o retraso hay un equilibrio específico entre el
pensamiento deteriorado y el habla deteriorada.

En los animales, el lenguaje y el pensamiento brotan de raíces diferentes y se
desarrollan en diferentes líneas. Este hecho es confirmado por los estudios recientes
realizados con monos por Köhler, Yerkes y otros (Köhler, 1921/1973; Yerkes y Learned,
1925). Los experimentos de Köhler han probado que la aparición en los animales de un
intelecto embrionario, es decir, de pensamiento en sentido propio, no está relacionada en
modo alguno con el lenguaje. Las «invenciones» de los monos al hacer y usar
instrumentos, o al encontrar rodeos para solucionar problemas, aunque revelan sin duda
un intelecto rudimentario, pertenecen a una fase prelingüística del desarrollo del
pensamiento.

En opinión de Köhler, sus investigaciones probaban que el chimpancé presenta un
inicio de conducta intelectual idéntica, por su especie y tipo, a la del hombre. Al mismo
tiempo, escribía: «Una gran cantidad de años pasados con chimpancés me llevan a
aventurar la opinión de que, además de la ausencia del habla, la principal diferencia entre
los antropoides y los seres humanos, incluso los más primitivos, estriba en los límites
sumamente estrechos en esta dirección. Así pues, la falta de una inestimable ayuda
técnica (el habla) y la gran limitación de los componentes básicos del pensamiento
(llamados «imágenes») serían las causas que impiden al chimpancé alcanzar ni siquiera
los rudimentos del desarrollo cultural» (Köhler, 1973, pág. 267).

Las principales conclusiones que se desprenden del estudio de Köhler son: la
existencia en los antropoides de una inteligencia semejante a la humana, la ausencia en
ellos de todo indicio de habla semejante a la humana y, por tanto, la independencia de las
acciones del chimpancé respecto de su «habla».

81



Hay un desacuerdo considerable entre los psicólogos de diferentes escuelas acerca
de la interpretación teórica de los hallazgos de Köhler. La mayor parte de la literatura
crítica que han suscitado sus estudios representa puntos de vista diversos. El mismo
Köhler limitó de algún modo su tarea. No desarrolló una teoría general de las acciones
intelectuales. Fundamentalmente, se limita a examinar los hallazgos empíricos y pasa a la
teoría sólo cuando quiere demostrar que las acciones intelectuales no se pueden reducir a
las de ensayo y error, y que, por tanto, una «teoría de probabilidades» resulta inaplicable
en este caso.

Al rechazar la «teoría de probabilidades», Köhler parece estar satisfecho con su
postura teórica, definida sólo negativamente. También es puramente negativa su postura
respecto al concepto de inconsciente de Eduard von Hartmann, del «élan vital» de Henri
Bergson y de las «fuerzas propositivas» de los neo y psicovitalistas. Para Köhler,
ninguna de estas teorías, que presuponen explícita o implícitamente una fuerza que está
más allá de la experiencia, es científica: «Deseo subrayar, por tanto, que la alternativa no
se establece en absoluto entre la casualidad y los factores ajenos a la experiencia
(Agenten jenseits der Erfahrung)» (Köhler, 1973, pág. 211).

Al mismo tiempo, ambos grupos de adversarios de Köhler, es decir, los psicólogos
de orientación biológica (Edward Thorndike, Vladimir Vagner y Vladimir Borovski) y los
psicólogos subjetivistas(KarlBühler,JohannesLindworskyyEricJaensch), cuestionaban su
conclusión principal según la cual la inteligencia del chimpancé no se puede explicar en
términos de aprendizaje por ensayo y error.1 También discrepaban de la opinión de
Köhler de que las operaciones intelectuales del chimpancé son afines a las humanas.

En este contexto, es particularmente importante que incluso los psicólogos que,
como Borovski, no ven en las acciones del chimpancé nada más que los mecanismos del
instinto y del aprendizaje por ensayo y error («nada en absoluto excepto el ya conocido
proceso de la formación de hábitos»), reconozcan a) los hallazgos empíricos de Köhler y
b) la independencia de las acciones del chimpancé respecto a su «habla» (Borovski,
1927, pág. 179). Ambas cosas son reconocidas también por los introspeccionistas, que,
asustados, se negaron a rebajar la inteligencia ni siquiera al nivel de las formas más
desarrolladas de comportamiento de los monos.

Bühler dice, con mucho acierto, que «los logros del chimpancé son completamente
independientes del lenguaje y, en el caso del hombre, incluso en épocas posteriores de
su vida, el pensamiento técnico, o instrumental (Werkzeugdenken), guarda una relación
mucho menor con el lenguaje y los conceptos que otras formas de pensamiento»
(Bühler, 1919/1930, págs. 50-51).

Volveremos más tarde sobre esta idea de Bühler. Los datos que manejamos de la
psicología experimental y clínica indican que, incluso para adultos humanos, la relación
entre el habla y el pensamiento varía dependiendo de la forma de la actividad verbal e
intelectual.

82



Discutiendo la noción de Hobhous2 del «razonamiento práctico» de los animales y
el concepto de Yerkes de «ideación» en los monos, Borovski plantea la cuestión
siguiente: «¿Hay en los animales algo que se parezca a los hábitos del habla humana?»; y
contestaba: «Me parece que, en el estado actual de nuestros conocimientos, no hay
motivos para creer que los monos ni ningún otro animal, salvo los humanos, tengan
hábitos verbales» (Borovski, 1927, pág. 189).

La cuestión sería bastante simple si los monos no tuvieran rudimentos de lenguaje,
nada que se pareciera al habla. Sin embargo, encontramos en el chimpancé un
«lenguaje» relativamente bien desarrollado y, en algunos aspectos (la mayoría de ellos
fonéticos), idéntico al habla humana. Lo destacable en su lenguaje es que funciona al
margen de su intelecto. Köhler, que estudió chimpancés durante muchos años en la
Estación Antropoidea de las Islas Canarias, nos dice: «Puede darse como positivamente
probado que su gama de fonética es totalmente “subjetiva” y sólo puede expresar
emociones, nunca designar o describir objetos» (Köhler, 1973, pág. 305). Pero la
fonética del chimpancé y la humana tienen tantos elementos en común que podemos
estar seguros de que la ausencia de un habla semejante a la humana no se debe a ninguna
causa periférica. Henri Delacroix observó muy acertadamente que los gestos e
imitaciones de los monos no tienen ninguna referencia objetiva; es decir, no desempeñan
una función de significación (Delacroix, 1924, pág. 77).

El chimpancé es un animal extremadamente gregario y reacciona intensamente ante
la presencia de otros de su especie. Köhler describe formas sumamente diversificadas de
«comunicación lingüística» entre chimpancés. La primera de ellas es su vasto repertorio
de expresiones afectivas: mímica facial, gestos de saludo, etc. Los monos son capaces
tanto de «comprender» unos los gestos de los otros como de «expresar» con gestos
deseos que implican a otros animales. Habitualmente, un chimpancé iniciará un
movimiento o acción que quiere que otro animal realice o comparta; por ejemplo,
empujará al otro y ejecutará los movimientos iniciales de caminar cuando «invite» al otro
a seguirle, o pretenderá asir el aire cuando quiera que el otro le de un plátano. Todos
estos gestos se relacionan directamente con la acción misma. Köhler dice que el
experimentado acaba usando formas parecidas de comunicación elemental para transmitir
a los monos lo que se espera de ellos.

En general, estas observaciones confirman la opinión de Wundt de que los gestos
indicadores, el primer estadio de desarrollo del habla humana, no aparecen aún en los
animales, pero que algunos gestos de los monos son una forma de transición entre asir y
señalar (Wundt, 1900, pág. 219). Consideramos este gesto de transición un paso muy
importante en el camino de la expresión afectiva pura al lenguaje objetivo.

Sin embargo, no hay pruebas de que los animales alcancen el estadio de
representación objetiva en ninguna de sus actividades. Los chimpancés de Köhler
jugaban con arcilla de colores, «pintando» primero con los labios y la lengua, después
con verdaderos pinceles; pero estos animales, que normalmente transfieren al juego el

83



uso de instrumentos y otras conductas aprendidas «en serio» (es decir, en experimentos),
y, a la inversa, transfieren la conducta lúdica a la «vida real», nunca mostraron la menor
intención de representar algo en sus dibujos ni la más mínima señal de que atribuyeran
ningún significado objetivo a sus producciones. Bühler dice: «Hay hechos que nos
impiden valorar en demasía los logros de los chimpancés. Sabemos que ningún
explorador ha confundido nunca gorilas o chimpancés con hombres. Nunca se han
encontrado entre ellos instrumentos tradicionales ni métodos de usarlos que fueran
diferentes de una tribu a otra (lo que indicaría la transmisión de algún descubrimiento de
una generación a la siguiente). No sabemos de ninguna marca en arena o arcilla que
constituya un dibujo figurativo, ni siquiera de un simple adorno garabateado durante el
juego, ni de ningún lenguaje figurativo, es decir, sonidos que signifiquen nombres. Debe
haber alguna razón interna para todo esto» (Bühler, 1930, pág. 15).

Yerkes parece ser el único entre los observadores modernos de monos que no
explica su carencia de habla recurriendo a «causas intrínsecas». Su investigación sobre el
intelecto de los orangutanes ha proporcionado datos muy semejantes a los de Köhler;
pero va más lejos en sus conclusiones: admite una «ideación superior» en los
orangutanes, aunque apenas alcanza el nivel de un niño de 3 años (Yerkes, 1916, pág,
132).

Yerkes deduce la ideación meramente de semejanzas superficiales entre el
comportamiento antropoide y el comportamiento humano; no tiene pruebas objetivas de
que los orangutanes resuelvan problemas con la ayuda de la ideación, es decir, de
«imágenes» o huellas de estímulos. En el estudio de los animales superiores, la analogía
se puede usar con buenos resultados dentro de los límites de la objetividad, pero basar
una suposición en la analogía no es una procedimiento muy científico.

Köhler, por otra parte, fue más allá del mero uso de la analogía al explorar la
naturaleza de los procesos mentales del chimpancé. Demostró, mediante un meticuloso
análisis experimental, que el éxito de las acciones de los animales dependía de si podían
ver simultáneamente todos los elementos de una situación; éste era un factor decisivo en
su conducta. Si, especialmente durante los primeros experimentos, el palo que usaban
para alcanzar algún fruto que estaba más allá de los barrotes se movía ligeramente, de
modo que no pudieran ver a la vez el instrumento (el palo) y el objetivo (el fruto), la
solución del problema resultaba muy difícil, a menudo imposible. Los monos habían
aprendido a hacer un instrumento más largo empalmando un palo en una abertura del
otro. Si accidentalmente los dos bastones se cruzaban en sus manos, formando una X,
eran incapaces de realizar la familiar y repetida operación de alargar el instrumento. Se
podrían citar docenas de ejemplos parecidos de los experimentos de Köhler.

Köhler considera la presencia visual real de una situación bastante simple como
condición indispensable de cualquier investigación del intelecto del chimpancé, una
condición sin la cual su intelecto no se puede hacer funcionar en absoluto; concluye que

84



las limitaciones intrínsecas de la representación (o «ideación») son una característica
básica de la conducta intelectual del chimpancé. Si aceptamos la tesis de Köhler,
entonces la suposición de Yerkes parece aún más dudosa.

En relación con sus recientes estudios experimentales y de observación del intelecto
y el lenguaje de los chimpancés, Yerkes presenta nuevo material sobre su desarrollo
lingüístico y una teoría nueva e ingeniosa para explicar su carencia de auténtica habla.
«Las reacciones vocales —dice— son muy frecuentes y variadas en los chimpancés
jóvenes, pero el habla en sentido humano está ausente» (Yerkes y Learned, 1925, pág.
53). Su aparato fonador está tan bien desarrollado como el del hombre y funciona igual
de bien. Lo que falta es la tendencia a imitar sonidos. Su imitación depende casi
enteramente de los estímulos ópticos: copian acciones, pero no sonidos. Son incapaces
de hacer lo que el loro realiza con tanto éxito: «Si la tendencia imitativa del loro se
combinara con la capacidad intelectual del chimpancé, éste sin duda poseería habla, pues
tiene un mecanismo fonador comparable al del hombre, así como un intelecto del tipo y
nivel que le capacitaría para usar los sonidos con fines auténticamente lingüísticos»
(Yerkes y Learned, 1925, pág. 53).

En sus experimentos, Yerkes aplicó cuatro métodos para enseñar a los chimpancés a
hablar. Ninguno de ellos tuvo éxito. Naturalmente, ese tipo de fracasos nunca zanja
definitivamente una cuestión. En este caso, aún no sabemos si es posible o no enseñar a
hablar a los chimpancés. No es infrecuente que el fallo esté en el experimentador. Köhler
dice que si los estudios anteriores sobre el intelecto del chimpancé no consiguieron
demostrar su existencia, no fue porque el chimpancé carezca realmente de él, sino debido
a los medios inadecuados, la ignorancia de los límites de dificultad en que se puede
manifestar el intelecto del chimpancé, el desconocimiento de su dependencia respecto a
una situación visual global: «El experimentador debería reconocer —ironizaba Köhler—
que cada test de inteligencia pone a prueba a la criatura examinada tanto como al mismo
experimentador» (Köhler, 1973, pág. 265).

Aun sin zanjar la cuestión definitivamente, los experimentos de Yerkes demostraron,
una vez más, que los antropoides no tienen nada parecido al habla humana, ni siquiera en
embrión. Relacionando esto con lo que sabemos por otras fuentes, cabe suponer que,
probablemente, los monos son incapaces de una verdadera habla.

¿Cuáles son las causas de su incapacidad para hablar, dado que poseen el aparato
fonador y la gama fonética necesarios? Yerkes la atribuye a la ausencia o debilidad de la
capacidad imitativa vocal. Es razonable pensar que ésta haya podido ser la causa
inmediata de los resultados negativos de sus experimentos, pero probablemente se
equivoca al considerarla la causa fundamental de la ausencia de habla en los monos.
Aunque Yerkes presenta esta tesis como establecida, todo lo que sabemos sobre el
intelecto del chimpancé la contradice.

85



Para comprobar su tesis, Yerkes tenía a su disposición un medio excelente del que,
por alguna razón, no hizo uso y que nosotros aplicaríamos con mucho gusto si
tuviéramos los medios. Excluiríamos el factor auditivo al adiestrar a los animales en una
habilidad lingüística. El lenguaje no tiene que depender del sonido. Allí están, por
ejemplo, el lenguaje de signos de los sordomudos y la lectura de los labios, que es
también interpretación de movimientos. En las lenguas de los pueblos primitivos, los
gestos se usan junto con el sonido y juegan un papel fundamental (Lévy-Bruhl, 1918).
En principio, el lenguaje no depende de la naturaleza de su material. Si es verdad que el
chimpancé tiene el intelecto suficiente para adquirir algo análogo al lenguaje humano y
que todo el problema consiste en su carencia de capacidad imitativa vocal, entonces
debería ser posible, en el marco experimental, que dominara algunos gestos
convencionales cuya función psicológica fuera exactamente la misma que la de los
sonidos convencionales. Como el mismo Yerkes conjetura, el chimpancé podría ser
adiestrado, por ejemplo, para usar gestos manuales en lugar de sonidos. El medio da lo
mismo; lo que importa es el uso funcional de signos, sean cuales sean, que puedan jugar
un papel análogo al del habla en los humanos.

Este método no ha sido puesto a prueba y no podemos estar seguros de cuáles
podrían ser sus resultados; pero todo lo que sabemos de la conducta de los chimpancés,
incluidos los datos de Yerkes, disipa la esperanza de que puedan aprender una habla
funcional. No tenemos ni un solo indicio de que usen signos. Lo único que sabemos con
certeza objetiva no es que tengan «ideación», sino que en ciertas circunstancias son
capaces de hacer instrumentos muy simples y de recurrir a «rodeos» y que en dichas
circunstancias se incluye una situación completamente visible y absolutamente clara. En
todos los problemas que no incluyen estructuras visuales percibidas inmediatamente, sino
que se centran en alguna otra forma de estructura (mecánica, por ejemplo) los
chimpancés pasaban de un tipo de comportamiento inteligente al método puro y simple
de ensayo y error.

Las condiciones requeridas para el funcionamiento intelectual efectivo de los monos,
¿son las mismas que se precisan para descubrir el habla o el uso funcional de los signos?
Desde luego que no. El descubrimiento del habla no puede depender, en situación alguna,
de una organización óptica. Exige una operación intelectual de una especie diferente. No
tenemos ninguna indicación de que una operación así esté al alcance de los chimpancés,
y la mayoría de los investigadores cree que carecen de capacidad para ello. Dicha
carencia sería la diferencia principal entre el intelecto del chimpancé y el humano.

Köhler introdujo el término «intuición» (Einsicht) para designar las operaciones
intelectuales asequibles a los chimpancés. La elección del término no es accidental.
Gustav Kafka señaló que, con él, Köhler parece querer decir, en primer lugar, ver en el
sentido literal y, sólo por extensión, el «ver» de las relaciones en general o la
comprensión como opuesta a la acción a ciegas (Kafka, 1922, pág. 130).3

86



Debe decirse que Köhler nunca define la «intuición» ni explica con detalle su
estatuto teórico. Falto de interpretación teórica, el término es algo ambiguo en su
aplicación: a veces denota las características específicas de la operación misma, la
estructura de las acciones de los chimpancés; y a veces indica el proceso psicológico que
precede y prepara esta acciones, un «plan de operaciones» interno, podríamos decir.
Bühler insistió particularmente en el carácter interno de este proceso (Bühler, 1930, pág.
12). Borovski supone también que si el mono no muestra signos visibles de «afrontar» la
tarea, lo debe estar haciendo mediante una actividad muscular interior (Borovski, 1927,
pág. 184).

Köhler no avanza ninguna hipótesis sobre el mecanismo de la reacción intelectual,
pero es claro que, sea cual sea el funcionamiento del intelecto y lo situemos donde lo
situemos (en las acciones mismas del chimpancé o en algún proceso preparatorio interno,
cerebral o de inervación muscular), sigue siendo válida la tesis de que esta reacción no
está determinada por las huellas del recuerdo, sino por la situación tal y como se presenta
visualmente. Para el chimpancé, incluso el mejor instrumento para resolver un problema
dado es inútil si no puede verlo simultánea, o casi simultáneamente, al objetivo. Con
«percepción cuasi-simultánea» Köhler se refiere a los casos en que el instrumento y el
objetivo se han visto juntos un momento antes, o cuando se han usado juntos tantas
veces en una situación idéntica que psicológicamente son percibidos de modo
prácticamente simultáneo (Köhler, 1973, págs. 99-100). Así pues, esta reflexión sobre la
«intuición» no modifica nuestra conclusión de que sería sumamente improbable que el
chimpancé llegara a conquistar el habla, aun cuando poseyera las dotes del loro.

Sin embargo, como hemos dicho, el chimpancé tiene un lenguaje propio bastante
rico. Learned, el colaborador de Yerkes, compiló un diccionario de treinta y dos
elementos de habla o «palabras», que no sólo se parecen fonéticamente al habla humana,
sino que también tienen algún significado, en el sentido de que son provocados por
ciertas situaciones u objetos relacionados con el placer o el displacer, o que inspiran
deseo, malevolencia o temor (Yerkes y Learned, 1925, pág. 54). Estas «palabras» se
anotaron mientras los monos esperaban su alimento y durante las comidas, en presencia
de humanos y cuando dos chimpancés estaban solos. Son reacciones vocales afectivas,
más o menos diferenciadas y hasta cierto punto conectadas, de un modo condicionado-
reflejo, con estímulos relacionados con la alimentación u otras situaciones vitales: un
lenguaje estrictamente emocional.

Quisiéramos decir tres cosas en relación a esta descripción del habla de los monos.
En primer lugar, la coincidencia de la producción sonora con gestos afectivos,
especialmente obvia cuando los chimpancés están muy excitados, no se limita a los
antropoides; por el contrario, es muy común entre los animales dotados de voz.
Ciertamente, el habla humana tuvo su origen en esta misma especie de reacciones
vocales expresivas.

87



En segundo lugar, los estados afectivos, que producen abundantes reacciones
vocales en los chimpancés, son poco propicios al funcionamiento del intelecto. Köhler
dice repetidamente que, en los chimpancés, las reacciones emocionales, particularmente
las de gran intensidad, excluyen toda operación intelectual simultánea.

En tercer lugar, se debe subrayar de nuevo que la descarga emocional como tal no
es la única función del habla de los monos. Como en otros animales y en el hombre,
también es un medio de contacto psicológico con otros de su especie.4 Tanto en los
chimpancés de Yerkes y Learned como en los monos observados por Köhler esta
función del habla es inconfundible. Pero no está conectada con las reacciones
intelectuales, es decir, con el pensamiento. Tiene su origen en la emoción y forma parte
claramente del síndrome emocional total, pero desempeña una función específica, tanto
biológica como psicológicamente. Está muy lejos de los intentos deliberados y
conscientes de informar o influenciar a otros. Es esencialmente una reacción instintiva, o
algo muy parecido.

No cabe duda de que, biológicamente, esta función del habla es una de las más
antiguas y se relaciona genéticamente con las señales visuales y vocales dadas por los
jefes de los grupos de animales. En un estudio publicado recientemente sobre el lenguaje
de las abejas, Karl von Frisch (1923)5 describe formas de comportamiento muy
interesantes y de gran importancia teórica, que desempeñan funciones de comunicación o
contacto y, sin duda, tienen su origen en el instinto. Pese a las diferencias fenotípicas,
estas manifestaciones de comportamiento son básicamente similares a la comunicación
vocal de los chimpancés. Esta semejanza pone de relieve, una vez más, la independencia
de las «comunicaciones» del chimpancé respecto a cualquier actividad intelectual.

Hemos emprendido este análisis de varios estudios sobre el lenguaje y el intelecto de
los monos para esclarecer la relación entre el pensamiento y el habla en el desarrollo
filogenético de estas funciones. Podemos sintetizar ahora nuestras conclusiones, que nos
serán útiles en el posterior análisis del problema.

1. El pensamiento y el lenguaje tienen diferentes raíces genéticas.
2. Las dos funciones se desarrollan en dos líneas diferentes e independientes entre

sí.
3. No hay una correlación precisa y constante entre ellas en la filogénesis.
4. Los antropoides manifiestan un intelecto algo parecido al del hombre en unos

aspectos (el uso rudimentario de instrumentos) y un lenguaje algo parecido al del hombre
en otros aspectos totalmente diferentes (la dimensión fonética de su habla, su función de
descarga emocional, los rudimentos de una función social).

5. La estrecha correspondencia entre el pensamiento y el habla, característica del
hombre, está ausente en los antropoides.

88



6. En la filogenia del pensamiento y el habla, se distinguen claramente una fase
prelingüística en el desarrollo del pensamiento y una fase preintelectual en el desarrollo
del habla.

II

Ontogenéticamente, la relación entre el desarrollo del pensamiento y del habla es
mucho más intrincada y oscura; pero también aquí podemos distinguir dos líneas
separadas que brotan de dos raíces genéticas diferentes.

La existencia en la infancia de una fase prelingüística en el desarrollo del
pensamiento no ha sido corroborada por pruebas objetivas hasta hace poco. Los
experimentos de Köhler con chimpancés, adecuadamente modificados, fueron realizados
con niños que aún no habían aprendido a hablar. El mismo Köhler experimentó
ocasionalmente con niños para establecer comparaciones, y Bühler emprendió un estudio
sistemático de un niño en la misma línea. Los hallazgos fueron similares en niños y
monos.

«Las acciones del niño —nos dice Bühler— eran exactamente del mismo tipo que
las que conocemos en los chimpancés [...] En efecto, hay una fase en la vida del niño
que se podría llamar perfectamente la “edad del chimpancé”. En el caso de este niño
concreto, fue sobre los 10, 11 y 12 [sic] meses [...] Por tanto, es en la edad del
chimpancé cuando el niño hace sus pequeños descubrimientos iniciales. Por supuesto,
son descubrimientos sumamente primitivos, pero son de la mayor importancia para su
desarrollo mental» (Bühler, 1930, pág. 48).

En estos experimentos, como en los de chimpancés, lo más importante desde el
punto de vista teórico es el descubrimiento de la independencia de las reacciones
intelectuales rudimentarias respecto al lenguaje. Señalando esto, Bühler comenta: «Se ha
dicho que el lenguaje es el preludio de la llegada del hombre. Puede ser, pero incluso
antes del lenguaje llega el pensamiento instrumental, es decir, la realización de conexiones
mecánicas y la invención de medios mecánicos para fines mecánicos. Dicho brevemente,
antes del advenimiento del habla, la acción llega a tener un significado subjetivo; es
decir, se convierte en conscientemente intencional» (Bühler, 1930, pág. 51).

Las raíces preintelectuales del habla en el desarrollo del niño se conocen desde hace
mucho. El balbuceo y los gritos del niño, incluso sus primeras palabras, son, muy
claramente, estadios del desarrollo del habla que no tienen nada que ver con el desarrollo
del pensamiento. Estas manifestaciones se han considerado en general como una forma
de comportamiento predominantemente emocional. Sin embargo, no todas ellas sirven
simplemente a la función de descarga. Investigaciones recientes de las formas iniciales del
comportamiento del niño y de sus primeras reacciones ante la voz humana, realizadas
por Ch. Bühler, Hetzer y Tudor Hart,6 han demostrado que la función social del habla se
hace claramente patente ya durante el primer año, es decir, en el estadio preintelectual del

89



desarrollo del habla. Ya durante la tercera semana de vida se observaron reacciones
bastante definidas ante la voz humana y, durante el segundo mes, la primera reacción
social específica (Ch. Bühler, Hetzer y Tudor-Hart, 1927, pág. 124). Estas
investigaciones establecieron también que la risa, los sonidos articulados, los
movimientos, etc., son medios de contacto social desde los primeros meses de la vida del
niño.

Así pues, las dos funciones del habla que observamos en el desarrollo filogenético
están ya presentes y manifiestas en el niño de menos de 1 año de edad.

Pero el descubrimiento más importante es que, en un cierto momento,
aproximadamente a la edad de 2 años, las curvas de desarrollo del pensamiento y el
habla, hasta entonces separadas, se encuentran y juntan, dando origen a una nueva
forma de comportamiento. La descripción que Stern ha hecho de este evento
trascendental ha sido la primera y la mejor. Ha mostrado cómo la voluntad de conquistar
el lenguaje sigue a la primera vaga conciencia del propósito del habla, cuando el niño
«hace el mayor descubrimiento de su vida», el de que «cada cosa tiene su nombre»
(Stern, 1914, pág. 108).

Este instante crucial, en que el habla comienza a servir al intelecto y los
pensamientos comienzan a ser dichos, se reconoce por dos síntomas objetivos
inconfundibles: 1) la repentina y activa curiosidad del niño por las palabras, su pregunta
sobre cada cosa nueva: «¿Qué es esto?»; y 2) el consiguiente aumento, rápido y brusco,
de su vocabulario.

Antes de este momento decisivo, el niño reconoce (como algunos animales) un
pequeño número de palabras que sustituyen, como en forma condicionada, objetos,
personas, acciones, estados o deseos. A esa edad, el niño sólo sabe las palabras que le
proporcionan los demás. Ahora la situación cambia: el niño siente la necesidad de las
palabras y, mediante sus preguntas, intenta aprender activamente los signos conectados
con los objetos. Parece haber descubierto la función simbólica de las palabras. El habla,
que en el estadio anterior era afectivo-conativa, entra ahora, como ha demostrado
Meumann, en la fase intelectual. «Este proceso —escribe Stern— puede llamarse
intelectual en el sentido estricto de la palabra. La comprensión de la relación entre el
signo y el significado, que aparece en este estadio, es algo enteramente diferente del mero
uso de las imágenes y sus asociaciones. La comprensión de que todo objeto debe tener
su propio nombre se convierte en el primer concepto general adquirido por el niño»
(Stern, 1914, pág. 109).

En este punto aparece el núcleo del problema del pensamiento y el lenguaje.
Detengámonos y consideremos exactamente qué es lo que ocurre cuando el niño hace su
«gran descubrimiento» y si la interpretación de Stern es correcta.

Bühler y Koffka comparan este descubrimiento con las invenciones del chimpancé.
Bühler observa: «Lo mires como lo mires, en el momento decisivo aparecerá un
paralelismo psicológico con los descubrimientos del chimpancé» (Bühler, 1930, pág. 58).

90



La misma idea ha sido desarrollada por Koffka: «La función nominativa [Namengebung]
es un descubrimiento del niño plenamente análogo a las invenciones de los chimpancés.
Ambas son acciones estructuradas. El nombre entra en la estructura del objeto, igual que
el palo pasa a formar parte de la situación de querer alcanzar la fruta» (Koffka, 1925,
pág. 243).7

Examinaremos más tarde la solidez de esta analogía, cuando examinemos las
relaciones funcionales y estructurales entre pensamiento y habla. Por el momento,
señalaremos simplemente que el «mayor descubrimiento del niño» sólo resulta posible
cuando se ha alcanzado un nivel relativamente alto en el desarrollo del pensamiento y el
habla. En otras palabras, el habla no puede ser «descubierta» sin pensar.

Brevemente, hemos de concluir que:

1. En su desarrollo ontogenético, el pensamiento y el habla tienen raíces diferentes.
2. En el desarrollo del habla del niño podemos constatar un estadio preintelectual y,

en su desarrollo del pensamiento, un estadio prelingüístico.
3. Hasta un determinado momento, los dos siguen líneas diferentes, independientes

entre sí.
4. En ese determinado momento dichas líneas se encuentran, por lo que el

pensamiento se hace verbal, y el habla, racional.

III

No importa cómo nos acerquemos al controvertido problema de la relación entre el
pensamiento y el habla: tendremos que ocuparnos ampliamente del habla interna. Su
importancia en el conjunto de nuestro pensamiento es tan grande que muchos psicólogos,
Watson entre otros, llegan a identificarla con el pensamiento (al que consideran como un
habla inhibida y silenciosa). Pero la psicología aún no sabe cómo se efectúa el paso del
habla externa a la interna, ni a qué edad tiene lugar, mediante qué proceso o por qué.

Watson dice que no sabemos en qué momento de la organización de su habla pasan
los niños del habla abierta a la murmurada y finalmente a la interna, porque ese problema
ha sido estudiado sólo incidentalmente. Nuestras propias investigaciones nos llevan a
creer que Watson plantea el problema incorrectamente. No hay razones válidas para
suponer que el habla interna se desarrolla de un modo mecánico, mediante la reducción
gradual de la audibilidad del habla (murmullo).

Es verdad que Watson menciona otra posibilidad: «Quizás —dice—, las tres formas
se desarrollan simultáneamente» (Watson, 1919, pág. 322). Esta hipótesis nos parece tan
infundada, desde el punto de vista genético, como la secuencia «habla en voz alta —
murmullo— habla interna». No hay datos objetivos que apoyen ese «quizás». Contra él
dan testimonio las profundas diferencias entre el habla externa y la interna, reconocidas
por todos los psicológos, incluido Watson.

91



«En realidad piensan en voz alta —observa Watson—. Probablemente, los niños
son tan habladores a una temprana edad porque su entorno no les obliga a un cambio
rápido del lenguaje explícito al implicito [...] Aun cuando pudiéramos desplegar los
procesos implícitos y registrarlos en un disco sensible o un cilindro de fonógrafo, es
posible que estuvieran tan abreviados y economizados que resultaran irreconocibles, a
menos que su formación hubiera sido observada desde el punto de transición, en que
están completos y son de carácter social, hasta su estadio final, en que servirán para
adaptaciones individuales, pero no sociales» (Watson, 1919, págs. 322-324).

No hay motivos para suponer que estos dos procesos, tan diferentes funcionalmente
(la adaptación social como opuesta a la personal) y estructuralmente (la economía
extrema y elíptica del habla interna, que modifica el patrón del habla hasta hacerlo casi
irreconocible), puedan ser genéticamente paralelos y concurrentes. Ni parece plausible
(por volver a la tesis principal de Watson) que estén unidos por el habla murmurada, que
ni por su función ni por su estructura se puede considerar un estadio de transición entre
el habla externa y el habla interna. Se sitúa entre las dos sólo fenotípicamente, no
genotípicamente.

Nuestros estudios del murmullo de los niños pequeños lo prueban plenamente.
Hemos descubierto que, estructuralmente, casi no hay diferencia entre murmurar y
hablar en voz alta; funcionalmente, el murmullo difiere profundamente del habla interna
y no manifiesta ninguna tendencia hacia las características típicas de ésta. Además, no se
desarrolla espontáneamente hasta la edad escolar, aunque puede ser inducido: bajo
presión social, un niño de tres años puede bajar la voz o murmurar durante períodos
cortos y con gran esfuerzo. Éste es el único punto que puede apoyar, al parecer, la
opinión de Watson.

Hemos analizado la opinión de Watson, no sólo porque es muy común en las teorías
del lenguaje y el pensamiento y porque ayuda a esclarecer la oposición entre las
aproximaciones fenotípicas y genéticas, sino también porque contiene un aspecto
metodológico correcto. Aunque discrepamos de la tesis de Watson relativa al papel del
murmullo, creemos que ha dado con la aproximación metodológica correcta: para
resolver el problema, debemos buscar el eslabón intermedio entre el habla externa y la
interna.

Nos inclinamos a ver ese eslabón en el habla egocéntrica del niño, descrita por
Piaget (véase el capítulo 2). Apoyan nuestro punto de vista las observaciones hechas por
Lemaître y otros autores que han estudiado el habla interna de niños en edad escolar.
Dichas observaciones demostraban que el habla interna de los escolares es frágil e
inmadura; es decir, que se trata de una función genéticamente «nueva». Además de su
papel de acompañamiento de la actividad y sus funciones expresiva y de descarga, el
habla egocéntrica asume pronto una función planificadora, es decir, se convierte, de
forma bastante natural y fácil, en pensamiento propiamente dicho.

92



Si se demuestra que nuestra hipótesis es correcta, tendremos que concluir que el
habla se interioriza antes psicológica que físicamente. Por sus funciones, el habla
egocéntrica es habla interna; es habla en camino hacia dentro, conectada íntimamente
con la ordenación del comportamiento del niño, ya parcialmente incomprensible para los
otros, pero aún externa en su forma y sin ninguna tendencia visible a transformarse en
murmullo ni en ninguna otra clase de habla medio insonora.

Entonces tendríamos también la respuesta a la pregunta de por qué el habla se
vuelve hacia dentro. Se vuelve hacia dentro porque su función cambia. Su desarrollo
seguiría teniendo tres estadios; no los que indicaba Watson, sino éstos: habla externa,
habla egocéntrica y habla interna. Tendríamos también a nuestra disposición un excelente
método para estudiar el habla interna «en vivo», por decirlo así, mientras van tomando
forma sus peculiaridades estructurales y funcionales; sería un método objetivo, puesto
que dichas peculiaridades aparecen cuando el habla es todavía audible, es decir, accesible
a la observación y la medida.

Nuestras investigaciones demuestran que el desarrollo del habla sigue el mismo
curso, y obedece a las mismas leyes, que el desarrollo de todas las demás operaciones
mentales que implican el uso de signos, tales como contar o memorizar
mnemotécnicamente.8 Hemos descubierto que estas operaciones se desarrollan, por lo
general, en cuatro estadios. El primero es el estadio primitivo o natural, que corresponde
al habla preintelectual y al pensamiento preverbal; en dicho estadio, estas operaciones
aparecen en su forma original, tal y como se desarrollaban en el nivel primitivo del
comportamiento.

A continuación viene el estadio que podríamos llamar de «psicología ingenua», por
analogía con lo que se llama «física ingenua» (la experiencia del niño sobre las
propiedades físicas de su propio cuerpo y de los objetos que lo rodean y la aplicación de
esta experiencia al uso de instrumentos: el primer ejercicio de la incipiente inteligencia
práctica del niño).

Esta fase aparece muy claramente definida en el desarrollo del habla del niño. Se
manifiesta en el uso correcto de las formas y estructuras gramaticales, antes de que el
niño haya entendido las operaciones lógicas que representan. El niño puede operar con
cláusulas subordinadas, con palabras como porque, si, cuando y pero, mucho antes de
que comprenda las relaciones causales, condicionales o temporales. Domina la sintaxis
del habla antes que la sintaxis del pensamiento. Los estudios de Piaget probaron que la
gramática se desarrolla antes que la lógica y que el niño aprende relativamente tarde las
operaciones mentales correspondientes a las formas verbales que ha estado usando por
largo tiempo.

Con la gradual acumulación de experiencia psicológica ingenua, el niño entra en un
tercer estadio, que se distingue por los signos externos, operaciones externas, que le
sirven de ayuda en la resolución de problemas internos. Éste es el estadio en que el niño

93



cuenta con los dedos, recurre a apoyos mnemotécnicos, etcétera. En el desarrollo del
habla, se caracteriza por el habla egocéntrica.

Al cuarto estadio lo llamamos estadio de «crecimiento interno». La operación
externa se vuelve hacia adentro y, en ese proceso, experimenta un cambio profundo. El
niño comienza a contar mentalmente, a usar la «memoria lógica», es decir, a operar con
relaciones internas y signos internos. En el desarrollo del habla, éste es el estadio final, el
del habla interna y silenciosa. Continúa en este punto la constante interacción entre las
operaciones externas e internas, con transformaciones frecuentes y sin esfuerzo de una
forma en la otra y viceversa. El habla interna puede acercarse mucho en su forma al
habla externa, como ha demostrado Delacroix, o incluso hacerse idéntica a ella cuando
sirve de preparación para el habla externa (por ejemplo, cuando se piensa en una
conferencia que se ha de dar). No hay una división clara entre el comportamiento interno
y el externo, y ambos se influyen mutuamente.

Al considerar la función del habla interna en los adultos, una vez que el desarrollo se
ha completado, debemos preguntarnos si, en su caso, los procesos mentales y lingüísticos
están necesariamente conectados, si se pueden identificar los dos. De nuevo, como en el
caso de los animales y de los niños, tenemos que responder negativamente.

Esquemáticamente, podemos imaginar el pensamiento y el habla como dos círculos
que se cortan. En sus partes superpuestas, el pensamiento y el habla coinciden,
produciendo lo que se llama «pensamiento verbal». Sin embargo, el pensamiento verbal
no incluye en modo alguno todas las formas de pensamiento ni todas las formas de habla.
Hay una extensa área de pensamiento que no tiene directa relación con el habla. El
pensamiento manifestado en el uso de instrumentos pertenece a esta área, como el
intelecto práctico en general. Además, las investigaciones realizadas por los psicólogos de
la Escuela de Würzburg han demostrado que el pensamiento puede funcionar sin
imágenes verbales ni movimientos de habla detectables mediante autoobservación. Estos
experimentos demuestran también que no hay correspondencia directa entre el habla
interna y los movimientos de la lengua o la laringe del sujeto.

Tampoco hay razones psicológicas para hacer derivar del pensamiento todas las
formas de actividad lingüística. Contra lo que dice Watson, no es necesario suponer
ningún proceso de pensamiento cuando un sujeto recita en silencio para sí mismo un
poema aprendido de memoria o repite mentalmente una sentencia que se le ha
proporcionado con fines experimentales. Finalmente, hay un habla «lírica», suscitada por
la emoción. Aunque tiene todas las características del habla, apenas puede clasificarse
como actividad intelectual en el sentido propio de la palabra.

Por tanto, nos vemos forzados a concluir que la fusión del pensamiento y el habla,
tanto en adultos como en niños, es un fenómeno limitado a un área restringida. El
pensamiento no verbal y el habla no intelectual no participan en esta fusión, y sólo se ven
afectados por los procesos del pensamiento verbal de forma indirecta.

94



IV

Podemos resumir ya los resultados de nuestro análisis. Comenzamos intentando
rastrear las raíces genéticas del pensamiento y el habla, usando los datos de la psicología
comparada. Dichos datos son insuficientes para determinar con algún grado de certeza
las vías del desarrollo del pensamiento y el habla prehumanos. La cuestión básica, si los
antropoides poseen el mismo tipo de intelecto que el hombre, sigue siendo controvertida.
Köhler la contesta afirmativamente; otros, negativamente. Pero, dejando aparte cómo
puedan resolver este problema futuras investigaciones, una cosa queda clara: en el
mundo animal, la vía hacia un intelecto semejante al humano no es la misma que la vía
hacia un habla semejante a la humana; el pensamiento y el habla no brotan de la misma
raíz.

Incluso quienes niegan el intelecto de los chimpancés no pueden negar que los
monos poseen algo de intelecto en ciernes; que la forma de elaboración de hábitos más
elevada que presentan es un intelecto embrionario.

Thorndike, que estudió la conducta de los titis y concluyó que no hay en ella signos
de inteligencia, admitía sin embargo que los simios muestran la forma más avanzada de
comportamiento animal. Los experimentos de Thorndike demostraron que, como los
humanos, los simios son capaces de desechar movimientos ineficaces y de adquirir casi
instantáneamente movimientos eficaces nuevos. En este sentido, difieren notablemente
de los animales inferiores, como los gatos, los perros y las gallinas, que no son capaces
de inhibir los movimientos ineficaces sino muy poco a poco (Thorndike, 1901).

Otros autores, como Borovski, cuestionan la existencia misma de una función
intelectual situada por encima de los hábitos, y no sólo en los animales, sino también en
los humanos. Obviamente, para ellos, el problema de la semejanza entre la inteligencia
del mono y la humana se debe formular de otro modo.

En nuestra opinión, los monos prefiguran una conducta humana, al menos en su uso
de instrumentos. Para los marxistas, los descubrimientos de Köhler no constituyen una
sorpresa. Marx dijo hace mucho tiempo que «el uso y la creación de instrumentos de
trabajo, aunque presentes en forma embrionaria en algunas especies de animales, son una
característica específica del proceso del trabajo humano» (Marx, 1920, pág. 153). Georgi
Plejanov amplió esta idea, diciendo que «la zoología introduce en la historia un homo ya
capaz de producir y manejar algunas herramientas primitivas» (Plejanov, 1922, pág.
138). Merece la pena destacar que Plejanov habla de la producción y el uso de
herramientas, es decir, de las operaciones intelectuales, y no de la actividad instintiva,
como la construcción de presas por parte de los castores.9

Por tanto, podemos decir que, teóricamente, los logros más recientes en
zoopsicología no parecen una absoluta novedad para el marxismo. Engels, al explicar la
distinción de Hegel entre razón e inteligencia, señalaba: «El hombre y los animales tienen
formas de actividad intelectual en común: inducción, deducción, abstracción, análisis

95



(partir una nuez es un comienzo de análisis), síntesis (astucia animal) y, como unidad de
todas ellas, el experimento (cuando aparece un obstáculo inesperado). Tipológicamente,
todos estos métodos, es decir, todas las construcciones lógicas ordinarias empleadas por
la ciencia, son comunes a los animales y al hombre. Sólo es diferente su nivel de
desarrollo» (Engels, 1925, págs. 59).10 Engels continúa hablando categóricamente sobre
la conducta verbal animal, aduciendo un criterio objetivo de la comprensión que los
animales son capaces de alcanzar: «Enseñen al loro a repetir palabras soeces (que es uno
de los pasatiempos favoritos de los marineros que regresan de países tropicales) de modo
que entienda su significado de forma aproximada; después moléstenlo y verán que el loro
suelta los improperios tan correctamente como una Frau verdulera berlinesa. Cuando
pida una golosina, el loro usará las palabras que le valgan esa recompensa» (Engels,
1925, pág. 93).11

No pretendemos afirmar que Engels atribuyera a los animales la capacidad de
pensar y hablar en el mismo grado que el hombre, cosa que tampoco nosotros
defendemos. Más tarde definiremos los limites exactos y el verdadero significado de las
afirmaciones de Engels. Pero, por ahora, sólo queremos dejar claro que no hay razones
suficientes para negar en los animales la presencia de un pensamiento y lenguaje
embrionarios, del mismo tipo que los del hombre y que se desarrollan por vías separadas,
también como en el hombre.12 La capacidad de un animal para expresarse vocalmente no
indica el grado de desarrollo de su inteligencia.

Resumamos ya los datos pertinentes ofrecidos por los últimos estudios sobre niños.
Descubrimos que, también en el niño, las raíces y el curso del desarrollo del intelecto
difieren respecto a los del habla (inicialmente el pensamiento no es verbal, y el habla, no
intelectual). Stern afirma que, en un determinado momento, las dos líneas de desarrollo
se encuentran, conviniéndose el habla en racional y el pensamiento en verbal. El niño
«descubre» que «cada cosa tiene su nombre» y comienza a preguntar cómo se llama
cada objeto.

Algunos psicólogos, entre los que destaca Delacroix, no están de acuerdo con Stern
en que esta primera «edad de las preguntas» constituya un fenómeno universal y sea
necesariamente síntoma de un descubrimiento transcendental (Delacroix, 1924, pág.
286). Wallon sugería que hay un período en el que el niño ve la palabra como atributo de
un objeto, más que como su sustituto: «Cuando un niño de año y medio pregunta los
nombres de los objetos, nada hace suponer que se trate de algo más que una simple
atribución. Sólo la generalización sistemática de tales preguntas probaría que lo que
vemos es una función embrionaria de significación, y no una asociación pasiva y
accidental» (Delacroix, 1924, pág. 287).

Koffka adopta una postura media entre la de Stern y la de sus oponentes. Como
Bühler, subraya la analogía entre la invención de instrumentos por parte del chimpancé y
el descubrimiento que hace el niño de la función nominativa del lenguaje; pero el alcance

96



de dicho descubrimiento, según Koffka, no es tan amplio como supone Stern. En opinión
de Koffka, la palabra se convierte en una característica de la estructura de un objeto, en
pie de igualdad con sus demás peculiaridades.

Pero una característica como ésa, un nombre, es inseparable (verschiedbar) del
objeto. Se pueden ver cosas sin oír sus nombres: «Nosotros mismos, de un modo
ingenuo, diremos que un vestido es azul incluso en la oscuridad, cuando en realidad no
podemos percibir su color. Pero, dado que el nombre es una característica de todo
objeto, el niño completa todas sus estructuras siguiendo esta regla» (Koffka, 1925, pág.
244).

Bühler observó también que cada objeto nuevo constituye un problema para el niño,
un problema para el que tiene el esquema general de solución (pronunciar una palabra),
pero no siempre el medio concreto (una palabra determinada). Cuando le falta la palabra
para designar un objeto nuevo, la pregunta a los adultos (Bühler, 1930, pág. 57).

Creemos que esta opinión es la que más se acerca a la verdad y resuelve la disputa
entre Stern y Delacroix. Los datos sobre el lenguaje de los niños (confirmados por datos
antropológicos) indican claramente que, durante largo tiempo, la palabra es para el niño
una propiedad, y no un símbolo de un objeto; el niño capta la estructura externa de una
palabra-objeto antes que su estructura simbólica interna.

Optamos por esta hipótesis «media» entre las varias que se nos ofrecen porque,
basándonos en los datos de que disponemos, nos parece difícil creer que un niño entre 1
y medio a 2 años sea capaz de «descubrir» la función simbólica del habla. Nuestro punto
de vista se ve confirmado por los datos experimentales, que demuestran que el uso
funcional de signos, incluso los que son más elementales que las palabras, excede la
capacidad del niño de esa edad. Los estudios del habla infantil han demostrado también
que, durante un largo período de tiempo, el niño no es consciente del papel simbólico del
lenguaje y usa las palabras como simples atributos de las cosas. Según Bühler, las
observaciones sobre niños discapacitados (entre los que destaca el caso de Helen Keller)
han revelado que los niños sordomudos no experimentan un descubrimiento instantáneo
del habla, sino que más bien la van adquiriendo poco a poco, mediante una serie de
cambios «moleculares» (Bühler, 1930, pág. 59).

La hipótesis por la que optamos se ajusta perfectamente al modelo general, que
bosquejábamos en la sección precedente, del desarrollo en el dominio de los signos.
Incluso en los niños en edad escolar, el uso funcional de un signo nuevo va precedido por
un estadio de «psicología ingenua», es decir, por un período de progresivo dominio de la
estructura externa del signo.

Es bien conocido el carácter preintelectual del balbuceo infantil. Meumann sugería
que las primeras palabras son, además, puramente afectivas, expresión de sentimientos y
emociones; están desprovistas de significado objetivo y reflejan, como el «lenguaje» de
un animal, reacciones puramente subjetivas (Meumann, 1902). Tanto Stern como
Delacroix han cuestionado algunos aspectos de la posición de Meumann. Pero, al mismo

97



tiempo, ambos están de acuerdo en que las primeras palabras no tienen un significado
permanente y objetivo, de modo que en esto son como las palabrotas del loro
«amaestrado».

Así pues, la tesis del «descubrimiento» de Stern exige ser revisada y matizada. Sin
embargo, su principio básico sigue siendo válido: es claro que, ontogenéticamente, el
pensamiento y el habla se desarrollan en líneas separadas y que, en un determinado
momento, dichas líneas se encuentran. Este hecho fundamental queda ya definitivamente
establecido, sin que importe cómo se puedan resolver en estudios ulteriores los detalles
sobre los que discuten todavía los psicólogos (si ese encuentro se produce en uno o en
varios momentos; como un descubrimiento verdaderamente repentino o tras una larga
preparación mediante el uso práctico y el lento cambio funcional; y si tiene lugar a los 2
años o dentro de la edad escolar).

Resumamos ya nuestra investigación sobre el habla interna. También aquí hemos
considerado diversas hipótesis, y la conclusión a la que hemos llegado es que el habla
interior se desarrolla mediante una lenta acumulación de cambios funcionales y
estructurales; que se separa del habla externa del niño al mismo tiempo que se produce la
diferenciación de las funciones social y egocéntrica del habla; y, finalmente, que las
estructuras del habla dominadas por el niño se convierten en las estructuras básicas de su
pensamiento.

Esto nos lleva a otro hecho indiscutible de gran importancia: el desarrollo del
pensamiento está determinado por el lenguaje, es decir, por los instrumentos lingüísticos
del pensamiento y por la experiencia sociocultural del niño. El desarrollo del habla interna
depende fundamentalmente de factores externos; el desarrollo de la lógica del niño es,
como han demostrado los estudios de Piaget, una función directa de su habla socializada.
El crecimiento intelectual del niño depende de su dominio de los medios sociales del
pensamiento, esto es, del lenguaje.

Ya podemos formular las principales conclusiones que deben sacarse de nuestro
análisis. Si comparamos el desarrollo inicial del habla y el intelecto (que, como hemos
visto, se desarrollan en líneas separadas, tanto en los animales como en los niños muy
pequeños) con el desarrollo del habla interna y el pensamiento verbal, hemos de concluir
que este último estadio no es una simple continuación del primero. La naturaleza misma
del desarrollo se transforma, de biológica a sociohistórica. El pensamiento verbal no es
una forma de comportamiento innata y cultural, y tiene propiedades y leyes específicas,
que no se encuentran en las formas naturales del pensamiento y el habla. Una vez
reconocido el carácter histórico del pensamiento verbal, debemos considerarlo sometido a
todas las premisas del materialismo histórico, que son válidas para cualquier fenómeno
histórico de la sociedad humana. Es razonable suponer que, en este nivel, el desarrollo de
la conducta estará regido básicamente por las leyes generales del desarrollo histórico de la
sociedad humana.

98



Así pues, el problema del pensamiento y el lenguaje se extiende más allá de los
límites de las ciencias naturales y se convierte en el problema central de la psicología
histórica humana, es decir, de la psicología social. Por consiguiente, se debe presentar de
modo diferente. Este segundo problema planteado por el estudio del pensamiento y el
habla será objeto de una investigación aparte.13

99



5. ESTUDIO EXPERIMENTAL DEL DESARROLLO DE LOS CONCEPTOS

I

Hasta hace poco, quien investigaba la formación de los conceptos estaba limitado
por la falta de un método experimental que le permitiera observar la dinámica interna de
ese proceso.

Los métodos tradicionales de estudio de los conceptos se dividen en dos grupos.
Típico del primero es el llamado método de la definición, en sus distintas versiones. Se
usa para investigar los conceptos ya formados en el niño mediante la definición verbal de
sus contenidos. Dos inconvenientes importantes hacen inadecuado este método para el
estudio en profundidad del proceso. En primer lugar, se ocupa del resultado final de la
formación de conceptos, pasando por alto la dinámica y el desarrollo del proceso mismo.
Más que captar el pensamiento del niño, a menudo sólo consigue una mera reproducción
de los conocimientos verbales del niño, de definiciones que se le han proporcionado ya
hechas desde el exterior. Puede ser un examen del conocimiento y la experiencia del
niño, o de su desarrollo lingüístico, pero no el estudio de un proceso intelectual
propiamente dicho. En segundo lugar, este método, que se concentra en la palabra, no
tiene en cuenta la percepción ni la elaboración mental del material sensitivo que da lugar
al concepto. Tanto el material sensitivo como la palabra son elementos indispensables en
la formación de los conceptos. El estudio separado de la palabra sitúa el proceso en el
plano puramente verbal, impropio del pensamiento del niño. La relación entre el
concepto y la realidad continúa inexplorada; al significado de una palabra se accede
mediante otra palabra, y lo que se descubra mediante esta operación no será tanto una
descripción de los conceptos del niño, cuanto un registro de la relación que existe en la
mente del niño entre las familias de palabras formadas previamente.

El segundo grupo de métodos lo forman los usados en el estudio de la abstracción.
Se ocupan de los procesos psíquicos que conducen a la formación de conceptos. Se pide
al niño que descubra algún rasgo común entre una serie de impresiones distintas,
abstrayéndolo de todos los demás rasgos con que está fundido en la percepción. Los
métodos de este grupo descuidan el papel jugado por el símbolo (la palabra) en la
formación de los conceptos; un marco simplificado sustituye la compleja estructura del
proceso total por un proceso parcial.

Así pues, ambos métodos tradicionales separan la palabra del material de la
percepción y pasan a operar con una o con el otro. La creación de un método nuevo, que
permite el tratamiento combinado de ambos elementos, ha supuesto un gran avance. Este

100



nuevo método introduce en el marco experimental palabras sin sentido que, al principio,
no significan nada para el sujeto. También introduce conceptos artificiales, uniendo cada
palabra sin sentido con una combinación concreta de atributos objetivos para los que no
disponemos de ningún concepto ni palabra. Por ejemplo, en los experimentos de Ach, la
palabra gatsun llega poco a poco a significar «grande y pesado»; la palabra fal, «pequeño
y ligero» (Ach, 1921).

En el curso del experimento, se despliega ante nosotros todo el proceso de
comprensión de las «palabras» sin sentido y de desarrollo de los conceptos. Este método
puede usarse tanto con niños como con adultos, puesto que la solución del problema,
debido al carácter artificial de las «palabras», no presupone experiencia ni conocimiento
previos por parte del sujeto.

Como hemos dicho ya, una de las principales limitaciones del método de la
definición radica en su alejamiento de los verdaderos procesos de resolución de los
problemas que se plantean al niño en su vida cotidiana. El nuevo método supera esta
limitación centrándose en las condiciones fundamentales de la formación de los
conceptos. Tiene en cuenta que un concepto no es una formación aislada, fosilizada e
inmutable, sino una parte activa del proceso intelectual, puesta continuamente al servicio
de la comunicación, el entendimiento y la resolución de problemas.

Aunque Ach mismo no realizó experimentos especiales dedicados al estudio de la
formación de los conceptos en adolescentes, se dio cuenta de que a esta edad se produce
un cambio fundamental tanto en la forma como en el contenido del pensamiento; esto se
debe a la influencia ejercida por la transición del uso de medios preconceptuales de
razonamiento al uso de medios conceptuales.

Franz Rimat ha dedicado un estudio cuidadosamente planeado a la formación de
conceptos en los adolescentes, usando una variante de este método. Su conclusión
principal ha sido que la verdadera formación de conceptos excede las capacidades de los
preadolescentes y sólo se inicia en el umbral de la pubertad. Escribe: «Hemos establecido
de modo definitivo que sólo al final del duodécimo año se manifiesta un incremento
acusado en la capacidad del niño para formar, sin ayuda ninguna, conceptos objetivos
generalizados [...] El pensamiento por conceptos, emancipado de la percepción, plantea
al niño exigencias que exceden sus posibilidades mentales antes de los doce años»
(Rimat, 1924, pág. 112).

No vamos a analizar aquí estos experimentos ni su metodología. Lo que nos interesa
es su conclusión general: que la verdadera formación de conceptos y el razonamiento
abstracto sólo aparecen en los adolescentes. Estos hallazgos cuestionan la posición de
algunos psicólogos, que sostienen que en la adolescencia no se producen cambios
radicales en la función intelectual y que todas las operaciones intelectuales básicas, que se
activarán más tarde, están ya formadas a los 3 años.

101



Las investigaciones de Ach y Rimat refutan la opinión según la cual la formación de
conceptos se basaría en conexiones asociativas. Ach demostró que, por numerosas y
fuertes que sean las asociaciones existentes entre los símbolos verbales y los objetos, no
bastan por sí solas para formar conceptos. Sus hallazgos experimentales no han
confirmado la vieja idea de que un concepto se desarrolla gracias al fortalecimiento
máximo de las conexiones asociativas que implican los atributos comunes a un grupo de
objetos, y al debilitamiento de las asociaciones correspondientes a los atributos en que
difieren dichos objetos.

Los experimentos de Ach demostraron que la formación de conceptos es un proceso
creativo, no mecánico ni pasivo; que un concepto surge y toma forma en el curso de una
operación compleja encaminada a la solución de un problema; y que la mera presencia de
condiciones externas favorables a una vinculación mecánica de la palabra y el objeto no
basta para producir un concepto. En su opinión, el factor decisivo en la formación de
conceptos es la llamada «tendencia determinante».

Antes de Ach, la psicología postulaba que el flujo de nuestras ideas lo gobiernan dos
tendencias básicas: la reproducción por asociación y la perseveración. La primera
recupera las imágenes que, en la experiencia pasada, han estado conectadas con la que en
el momento actual ocupa la mente. La segunda es la tendencia de toda imagen a regresar
y penetrar de nuevo en el flujo de las imágenes. En sus primeras investigaciones, Ach
demostró que estas dos tendencias no conseguían explicar los actos intencionales y
conscientemente dirigidos del pensamiento. Por tanto, supuso que esos pensamientos
estaban regulados por una tercera tendencia, la «tendencia determinante», creada por la
imagen del objetivo. El estudio de los conceptos realizado por Ach ha demostrado que
nunca se forma un concepto nuevo sin que medie el efecto regulador de la tendencia
determinante creada por la tarea experimental.

Según el esquema de Ach, la formación de conceptos no sigue el modelo de una
cadena asociativa en la que un eslabón da lugar al siguiente; es un proceso dirigido hacia
un objetivo, una serie de operaciones que sirven de pasos hacia una meta final.
Memorizar palabras y conectarlas con objetos no conduce por sí solo a la formación de
conceptos; para que el proceso se ponga en marcha, ha de surgir un problema que no se
pueda resolver sino mediante la formación de conceptos nuevos.

Sin embargo, esta caracterización del proceso de formación de conceptos sigue
siendo insuficiente. Los niños pueden entender y asumir la tarea experimental mucho
antes de los 12 años, pero hasta esa edad son incapaces de formar conceptos nuevos. El
propio estudio de Ach demostró que los niños no difieren de los adolescentes y adultos
en su modo de comprender el objetivo, sino en el modo en que sus mentes trabajan para
alcanzarlo. El detallado estudio experimental de Dmitri Uznadze sobre la formación de
conceptos en preescolares demostró también que, a esa edad, el niño aborda los
problemas exactamente igual que el adulto cuando opera con conceptos, pero plantea su
solución de una forma enteramente diferente. La única conclusión posible es que los

102



responsables de la diferencia fundamental entre el pensamiento conceptual del adulto y
las formas de pensamiento características del niño pequeño no son el objetivo ni la
tendencia determinante, sino otros factores, inexplorados por estos investigadores.

Uznadze destaca un aspecto funcional concreto, cuya importancia ha sido
demostrada por Ach, a saber, el aspecto comunicativo del habla: «La palabra,
obviamente, es un instrumento del mutuo entendimiento humano. Este aspecto juega un
papel decisivo en la formación de los conceptos. En el marco de la comunicación
interpersonal, un grupo de sonidos adquiere un significado determinado, convirtiéndose
así en una palabra o concepto. Sin este aspecto funcional del entendimiento mutuo,
ningún grupo de sonidos llegaría nunca a ser portador de significado, y nunca aparecería
concepto alguno» (Uznadze, 1966, pág. 76).1

Desde el primer momento, un niño es educado en un «entorno verbal» y comienza
a usar los mecanismos del habla ya tras su segundo año de vida: «Sin duda, usa palabras
articuladas y no complejas de sonidos sin sentido, y en el curso de su desarrollo estas
palabras adquieren significados cada vez más diferenciados» (Uznadze, 1966, pág. 77).

Al mismo tiempo, se puede considerar probado que es mucho más tarde cuando el
pensamiento del niño alcanza el grado de socialización necesario para el desarrollo de
conceptos maduros: «Así pues, vemos que el verdadero concepto, que corresponde al
grado más alto de socialización del pensamiento, aparece relativamente tarde. Al mismo
tiempo, los niños comienzan muy pronto a usar palabras y a establecer comunicación con
los adultos. Esto significa que las palabras asumen la función de conceptos y pueden
servir de medio de comunicacion mucho antes de alcanzar el nivel de conceptos,
característico de un pensamiento plenamente desarrollado. Un estudio especial revelaría
el desarrollo de tales formas de pensamiento, que, aunque no son conceptuales,
proporcionan un equivalente funcional de los conceptos» (Uznadze, 1966, pág. 77).

Los estudios de Uznadze demostraron que estos «equivalentes funcionales» difieren
esencialmente, en su aspecto estructural y cualitativo, de los conceptos maduros usados
por adolescentes y adultos. Sin embargo, debe tenerse en cuenta que esta diferencia no
puede basarse en sus papeles funcionales (como sugería Ach), pues es precisamente la
semejanza funcional lo que hizo que estos equivalentes parecieran conceptos.

Nos encontramos, pues, con el siguiente estado de cosas. Un niño es capaz de
captar un problema, y de visualizar el objetivo que le marca, en un estadio temprano de
su desarrollo. Dado que las tareas de entendimiento y comunicación son básicamente
semejantes para el niño y el adulto, el niño desarrolla equivalentes funcionales de los
conceptos a una edad sumamente temprana; pero las formas de pensamiento que usa al
hacer frente a estas tareas difieren profundamente de las del adulto en su composición,
estructura y forma de operar. La cuestión principal relativa al proceso de formación de
conceptos, o a cualquier actividad dirigida hacia un objetivo, es la cuestión de los medios
a través de los cuales se lleva a cabo la operación. El trabajo, por ejemplo, no se explica
satisfactoriamente diciendo que lo impulsan las necesidades humanas. Debemos

103



considerar también el uso de instrumentos, la movilización de los medios adecuados sin
los cuales el trabajo no se podría realizar. Para explicar las formas superiores de la
conducta humana, debemos desvelar los medios por los que el hombre aprende a
organizar y dirigir su comportamiento.

La principal debilidad del método de Ach es que descuida los aspectos genéticos y
dinámicos de la formación de conceptos. Los medios de la formación de conceptos, es
decir, las palabras experimentales, están dadas desde el comienzo mismo del experimento
y no cambian durante su transcurso. Incluso el método de manipulación de dichas
palabras queda determinado de antemano en las instrucciones. Pero las palabras no
desempeñan el papel de signo espontáneamente. Al principio, no se distinguen de los
demás estímulos, de los objetos que deben designar.

Pese a su crítica de la teoría asociacionista sobre la formación de los conceptos, Ach
conservó el enfoque tradicional, que presenta la formación de conceptos como un
proceso que va de abajo arriba, es decir, de los objetos aislados a unos pocos conceptos
generalizadores. Pero, como han demostrado los mismos experimentos de Ach, dicho
enfoque no refleja el proceso real de formación de los conceptos. Este proceso, como
dice Peter Vogel, no se puede limitar a un movimiento unidireccional desde la base de la
pirámide de conceptos a su cima, de lo concreto a lo más abstracto.

Los experimentos de Ach y Rimat, aunque tienen el mérito de haber desacreditado
de una vez para siempre la visión mecanicista de la formación de conceptos, no han
puesto de manifiesto la auténtica naturaleza (genética, funcional y estructural) de este
proceso. Al adoptar una interpretación puramente teleológica, ambos han seguido una
orientación equivocada, que equivale a afirmar que el objetivo mismo crea la actividad
apropiada por medio de la tendencia determinante; es decir, que el problema lleva en sí
mismo su propia solución.

Aparte de su incoherencia filosófica y metodológica, esta opinión no permite
comprender por qué, en la resolución de problemas, niños y adultos alcanzan objetivos
equivalentes funcionalmente con ayuda de formas de razonamiento radicalmente
diferentes. Este punto de vista deja sin aclarar el proceso mismo de desarrollo de los
conceptos. Los estudios de Ach y Rimat no han aportado ninguna explicación
dinámicocausal de la formación de conceptos, dejando así abierto el problema.

II

Para estudiar el proceso de la formación de conceptos en sus diversas fases de
desarrollo, hemos usado el método elaborado por uno de nuestros colaboradores, Lev
Sajarov (1930). Podría llamarse «método de la doble estimulación»: se presentan al
sujeto dos series de estímulos; una, como objeto de su actividad; la otra, como signo que
pueden servir para organizar dicha actividad:2

104



El material usado en las pruebas de formación de conceptos consiste en 22 bloques de madera de distinto
color, forma, altura y tamaño. Hay cinco colores distintos, seis formas diferentes, dos alturas (los bloques
altos y los bloques planos) y dos tamaños de superficie horizontal (grande y pequeño). En la parte de abajo
de cada figura, invisible para el sujeto, está escrita una de estas cuatro palabras sin sentido: lag, bik, mur y
cev. Prescindiendo del color o la forma, lag está escrito en todas las figuras altas, bik en todas las figuras
planas, mur en las altas y pequeñas y cev en las pequeñas y planas. Al comienzo del experimento, todos los
bloques, bien mezclados en cuanto a color, tamaño y forma, se diseminan en una mesa delante del sujeto [...]
El examinador da la vuelta a uno de los bloques (la «muestra»), enseña su nombre y lo lee al sujeto, y le pide
que entresaque todos los bloques que piense que pueden pertenecer a la misma clase. Después de que el
sujeto lo ha hecho [...] el examinador vuelve uno de los bloques «erróneamente» seleccionados, muestra que
es un bloque de una clase diferente y anima al sujeto a seguir intentándolo. Tras cada nuevo intento se vuelve
otro de los bloques colocados erróneamente. Conforme aumenta el número de los bloques vueltos, el sujeto
va obteniendo poco a poco una base para descubrir a qué características se refieren las palabras sin sentido
de los bloques. Tan pronto como hace este descubrimiento, las [...] palabras [...] pasan a significar
determinadas clases de objetos (por ejemplo, lag: los bloques grandes y altos; bik: los grandes y planos) y
así se construyen conceptos nuevos para los que el lenguaje no brinda ningún nombre. El sujeto es entonces
capaz de completar la tarea de separar las cuatro clases de bloques indicados por las palabras sin sentido. De
este modo, el uso de conceptos tiene un valor funcional definido para la ejecución requerida por esta prueba.
De la naturaleza de los grupos que construye y de su procedimiento para construirlos se puede deducir si el
sujeto usa o no realmente el pensamiento conceptual para intentar resolver el problema [...]: casi cada paso
de su razonamiento se refleja en su manipulación de los bloques. El primer ataque al problema; el manejo de
la muestra; la reacción ante la correccion; el hallazgo de la solución: todos estos estadios del experimento
proporcionan datos que pueden servir como indicadores del nivel de pensamiento del sujeto.

Este procedimiento modifica completamente, en varios aspectos importantes, los
experimentos de Ach sobre la formación de conceptos. Ach comienza dando al sujeto un
período de aprendizaje o práctica; puede manejar los objetos y leer las palabras sin
sentido escritas en cada uno antes de que se le diga cuál será su tarea. En nuestros
experimentos, el problema se plantea al sujeto desde el principio y se mantiene idéntico
todo el tiempo, pero las pistas hacia la solución se introducen paso a paso, cada vez que
se da la vuelta a otro bloque. Nos decidimos por esta secuencia porque creemos que
enfrentar al sujeto con la tarea es necesario para conseguir poner en marcha todo el
proceso. La introducción gradual de los medios de solución nos permite estudiar el
proceso total de la formación de conceptos en todas sus fases dinámicas. La formación
del concepto va seguida de su transferencia a otros objetos; el sujeto es inducido a usar
los nuevos términos al hablar sobre objetos distintos de los bloques experimentales y a
definir su significado de forma generalizada.

Es de capital importancia que tal organización del experimento ponga «cabeza
abajo» la pirámide de los conceptos. La resolución de problemas sigue, en nuestros
experimentos, el mismo camino que toma en la vida real, donde el movimiento desde la
cima de la pirámide hasta su base no es menos importante que la ascensión desde lo
concreto a lo más abstracto.

El proceso real de la formación de conceptos no tiene nada en común con las
fotografías compuestas de Galton, en que las características concretas van cediendo
paso, poco a poco, a un abstracto «retrato de familia».3

105



Finalmente, el momento funcional, mencionado por Ach, juega un papel importante.
En lugar de tomarlo como una realidad aislada y estática, el concepto se estudia dentro
de un proceso vivo de pensamiento. El conjunto del experimento puede dividirse en
varios estadios, cada uno de los cuales presenta un uso funcional específico del concepto.
Al principio tiene lugar la formación de conceptos; después, la aplicación a nuevos
objetos de un concepto ya formado; a continuación, el uso del concepto en asociaciones
libres; y finalmente, el papel de los conceptos en la formación de juicios y nuevos
conceptos.

III

En la serie de investigaciones del proceso de la formación de conceptos, iniciada en
nuestro laboratorio por Sajarov y completada por nosotros y nuestras colaboradoras J.
Kotelova y E. I. Pashkovskaia, fueron estudiados más de trescientos individuos, niños,
adolescentes y adultos, incluyendo algunos con perturbaciones patológicas de las
actividades intelectuales y lingüísticas.

Los principales hallazgos de nuestro estudio se pueden resumir del modo siguiente:
el desarrollo de los procesos que al final acaban formando conceptos comienza en la más
tierna infancia, pero las funciones intelectuales que, en una combinación específica,
constituyen la base psicológica del proceso de la formación de conceptos sólo maduran,
toman forma y se desarrollan al llegar la pubertad. Antes de esa edad, encontramos
ciertas formaciones intelectuales que realizan funciones similares a las de los auténticos
conceptos venideros. Con respecto a su composición, estructura y funcionamiento, estos
equivalentes funcionales de los conceptos se encuentran respecto a los conceptos
auténticos en la misma relación que el embrión respecto al organismo plenamente
formado. Identificar los dos es ignorar el largo proceso evolutivo entre los estadios inicial
y final.

No sería exagerado decir que equiparar las operaciones intelectuales de niños de 3
años con las de adolescentes (como hacen algunos psicólogos) tiene la misma lógica que
negar la existencia de maduración sexual en la pubertad sólo porque ciertos elementos de
la sexualidad están ya presentes en los niños.

Más tarde analizaremos con detalle los verdaderos conceptos y sus equivalentes
preconceptuales. Pero ya ahora debemos centrarnos en el proceso de la formación de
conceptos en general. Nuestro estudio experimental ha demostrado que lo que juega un
papel central en la formación de conceptos es un uso funcional de la palabra, o de
cualquier otro signo, como medio para fijar la atención, seleccionar los rasgos definitivos,
analizarlos y sintetizarlos.

La formación de conceptos es el resultado de una actividad muy compleja, en la que
intervienen todas las funciones intelectuales básicas. Por tanto, este proceso no se puede
reducir a asociación,atención(G.E.Müller),imágenesyjuicio(K.Bühler), ni a tendencias

106



determinantes (N. Ach). Todos estos factores son indispensables, pero insuficientes sin el
uso de un signo o palabra. Las palabras y otros signos son los medios que dirigen
nuestras operaciones mentales, controlan su curso y las canalizan hacia la solución del
problema que afrontamos.

Ninguna de las funciones que acabamos de mencionar sufre un cambio sustancial en
la adolescencia. Estas funciones elementales continúan su desarrollo preadolescente sin
ningún cambio espectacular. Pero una vez que quedan inmersas en el proceso de la
formación de conceptos, aparecen en él de una forma totalmente nueva. Entran en él, no
como realidades independientes, con su propia lógica de desarrollo, sino como funciones
subordinadas cuya ejecución es mediada por la palabra o el signo. Es con este nuevo
papel como estas funciones contribuyen al proceso de resolución de los problemas,
entrando al mismo tiempo en esas novedosas relaciones entre unas y otras que no
pueden menos que revelar su verdadero significado psicológico funcional.

Podemos decir, por tanto, que ni el incremento del número de asociaciones, ni la
mejora de la atención, ni la acumulación de imágenes y representaciones, ni las
tendencias determinantes, que ninguno de estos procesos, por muy avanzados que estén,
pueden llevar a la formación de conceptos. Los verdaderos conceptos son imposibles sin
palabras, y el pensamiento por conceptos no existe más allá del pensamiento verbal. Por
esta razón, el factor principal en la formación de los conceptos, y su causa generativa, es
un uso específico de las palabras como «instrumentos» funcionales.

Ya hemos dicho que la presencia de un problema que resolver mediante la
formación de conceptos no se puede considerar la causa de la formación de conceptos.
Puede desencadenar el proceso, pero no sostener su desarrollo. Convertir los objetivos
en principio explicativo sería como pretender explicar la trayectoria de una bala de cañón
a partir de su blanco. Naturalmente, el blanco entra en la ecuación del movimiento, pero
sólo como uno de sus parámetros. Del mismo modo, el carácter de las tareas y objetivos
que se pueden alcanzar con la ayuda de la formación de conceptos entran en la ecuación
de la formación de conceptos.

A diferencia del desarrollo de los instintos, el pensamiento y la conducta de los
adolescentes no son inducidos desde dentro, sino desde fuera, por el ambiente social. Las
tareas que la sociedad impone al adolescente cuando éste entra en el mundo cultural,
profesional y cívico de los adultos, sin duda se convierte en un factor importante en la
aparición del pensamiento conceptual. Si el medio no presenta tales tareas al adolescente,
no le plantea nuevas exigencias ni estimula su intelecto proporcionándole una serie de
metas nuevas, su pensamiento no consigue alcanzar los estadios superiores o los alcanza
con mucho retraso.

Sin embargo, la tarea cultural no explica per se el mecanismo mismo del desarrollo
que desemboca en la formación de conceptos. El investigador debe procurar entender los
vínculos intrínsecos entre las tareas externas y la dinámica del desarrollo, y ver la
formación de conceptos como una función del conjunto del crecimiento social y cultural

107



del adolescente, que no sólo afecta al contenido de su pensamiento, sino también a su
método. El nuevo uso significativo de la palabra, su uso como un medio de formación de
conceptos, es la causa psicológica inmediata del cambio radical en el proceso intelectual
que tiene lugar en el umbral de la adolescencia.

A esta edad, no aparece ninguna función elemental nueva, sustancialmente diferente
de las ya existentes, pero todas ellas son incorporadas a una nueva estructura, forman
una síntesis nueva, se convierten en partes de un todo nuevo y complejo; las leyes que
rigen este todo determinan también el destino de cada parte individual. Aprender a dirigir
los procesos mentales propios con la ayuda de palabras o signos forma parte integrante
del proceso de la formación de conceptos. La capacidad para regular las acciones
personales utilizando medios auxiliares sólo alcanza su pleno desarrollo en la
adolescencia.

La hipótesis de Thorndike relativa a la afinidad entre el mecanismo básico de los
procesos intelectuales superiores, la asociación elemental y la formación de conceptos,
está en contradicción con los datos experimentales sobre la formación de conceptos, que
no representaban ningún indicio de tal afinidad. Dichos datos se han obtenido en
experimentos con niños y adultos y se han extraído de casos clínicos.

El proceso de la formación de conceptos, como cualquier otra forma superior de
actividad intelectual, no es una superación cuantitativa de la actividad asociativa inferior,
sino un tipo cualitativamente nuevo. A diferencia de las formas inferiores, que se
caracterizan por la inmediatez de los procesos intelectuales, esta nueva actividad está
mediada por signos.

La estructura significativa, que juega un papel formativo en todos los tipos
superiores de conducta, no coincide con la estructura asociativa de los procesos
elementales. El crecimiento cuantitativo de las conexiones asociativas nunca conduciría a
una actividad intelectual superior.

La teoría de Thorndike sobre el origen de la inteligencia ponía énfasis en que tras las
funciones mentales elementales, y también las superiores, se encuentra un único tipo de
conexiones fisiológicas. Desde este punto de vista, en realidad no hay diferencia entre la
inteligencia de un niño y la de un adolescente, salvo en el número de conexiones
asociativas. Como ya hemos dicho, la postura de Thorndike está en contradicción con los
datos experimentales. El estudio del desarrollo ontogenético de los conceptos demuestra
que el camino desde las formas inferiores de inteligencia hasta las superiores, lejos de ser
un simple crecimiento cuantitativo, implica cambios radicales.

El habla misma se basa en la relación entre un signo y una estructura de operaciones
intelectuales superiores, más que en conexiones puramente asociativas. Tampoco desde
la perspectiva de la filogénesis hay razones para suponer que la aparición de la
inteligencia sea el resultado de un incremento de las asociaciones. Los estudios de Köhler
y Yerkes apoyan la postura contraria, al igual que todo lo que sabemos acerca de los
llamados «hombres primitivos».

108



IV

Nuestra investigación ha dado como resultado que la ascensión hasta la formación
de conceptos se hace en tres fases básicas, cada una de ellas dividida a su vez en varios
estadios. En ésta y en las seis próximas secciones, describiremos estas fases y sus
subdivisiones, tal y como se presentan al estudiarlas con el método de la «doble
estimulación».

El niño pequeño da el primer paso hacia la formación de conceptos cuando agrupa
varios objetos en un rimero desorganizado, o «montón», para solucionar un problema
que los adultos resolveríamos normalmente con la formación de un concepto nuevo. El
montón, consistente en objetos dispares agrupados sin ningún criterio, pone de manifiesto
que el significado del signo (palabra artificial) se extiende, de forma difusa y no dirigida, a
objetos sin relación intrínseca, vinculados al azar en la percepción del niño.

En ese estadio, el significado de la palabra no denota para el niño nada más que un
vago conglomerado sincrético de objetos individuales que, de un modo u otro, se han
fundido en una imagen en su mente. Debido a su origen sincrético, dicha imagen es
sumamente inestable.

En la percepción, el pensamiento y la acción, el niño tiende a mezclar los más
diversos elementos en una imagen indiferenciada, basándose en alguna impresión casual.
Claparède denominó «sincretismo» este rasgo bien conocido del pensamiento del niño.
Pavel Blonski lo llamó la «coherencia incoherente» del pensamiento del niño.4 Hemos
descrito este fenómeno en otro lugar como el resultado de una tendencia a compensar la
escasez de relaciones objetivas bien percibidas con una superabundancia de conexiones
subjetivas, y a confundir estos vínculos subjetivos con los verdaderos vínculos entre las
cosas. Estas relaciones sincréticas, y los montones de objetos agrupados en torno al
significado de una palabra, reflejan también vínculos objetivos, en la medida en que éstos
coinciden con las relaciones entre las percepciones o impresiones del niño. Por tanto,
muchas palabras tienen, en parte, el mismo significado para el niño y para el adulto,
especialmente aquéllas que se refieren a objetos concretos en el entorno habitual del
niño. Los significados que atribuyen a una palabra el niño y el adulto a menudo «se
encuentran», por decirlo así, en el mismo objeto concreto, y esto basta para asegurar el
mutuo entendimiento.

La primera fase de la formación de conceptos, que acabamos de esbozar,
comprende tres estadios diferentes. Pudimos observarlos con detalle dentro del marco del
estudio experimental.

El primer estadio de la formación de montones sincréticos, que representan para el
niño el significado de una palabra artificial dada, es una manifestación del estadio de
ensayo y error en el desarrollo del pensamiento. El grupo se crea al azar y cada objeto

109



añadido es una mera conjetura o ensayo; es reemplazado por otro objeto cuando la
conjetura se demuestra equivocada, es decir, cuando el experimentador da la vuelta al
objeto y muestra que tiene un nombre diferente.

Durante el siguiente estadio, la composición del grupo queda determinada en gran
medida por la posición espacial de los objetos experimentales, es decir, por una
organización puramente sincretista del campo visual del niño. La imagen o grupo
sincrético se forma debido a la contigüidad de los elementos simples en el espacio o en el
tiempo, o cuando éstos son integrados en una relación más compleja por la percepción
inmediata del niño.

Durante el tercer estadio de la primera fase de la formación de conceptos, la imagen
sincrética descansa sobre una base más compleja; se compone de elementos tomados de
diferentes grupos o montones que ya han sido formados por el niño en las formas
descritas anteriormente. Entre estos elementos combinados de nuevo no existen
vínculos intrínsecos, de modo que la nueva agrupación tiene la misma «coherencia
incoherente» que los primeros montones. La única diferencia es que al intentar dar
significado a una palabra nueva, el niño pasa por una operación en dos tiempos, pero esta
operación más elaborada continúa siendo sincrética y no redunda en un grado de orden
mayor que el del simple agrupamiento en montones.

V

La segunda fase principal del camino hacia la formación de conceptos comprende
muchas variaciones de un tipo de pensamiento que llamaremos «pensamiento por
complejos». En un complejo, los objetos individuales no están unidos en la mente del
niño sólo por sus impresiones subjetivas, sino también por los vínculos que existen
realmente entre dichos objetos. Esto es un nuevo logro, un ascenso a un nivel muy
superior.

Si la primera fase del desarrollo del niño se caracteriza por las imágenes sincréticas
que desempeñan el papel de «conceptos», la segunda fase produce complejos que
equivalen funcionalmente a los verdaderos conceptos. En lugar de la «coherencia
incoherente» del pensamiento sincrético, aparece el agrupamiento de objetos que están
realmente relacionados entre sí.

Cuando un niño llega hasta este nivel, ha superado parcialmente su egocentrismo.
Ya no confunde las conexiones entre sus propias impresiones con las conexiones entre las
cosas (un paso decisivo que le aleja del sincretismo hacia el pensamiento colectivo). El
pensamiento por complejos es ya un pensamiento coherente y objetivo, aunque no
refleja las relaciones entre las cosas del mismo modo que el verdadero pensamiento
conceptual.

110



La diferencia entre esta segunda fase y la tercera, que concluye la ontogénesis de la
formación de conceptos, radica en la peculiaridad del pensamiento complejo. Los
complejos se forman de acuerdo con reglas que difieren significativamente de las reglas
de formación de los verdaderos conceptos.

En el lenguaje de los adultos quedan restos del pensamiento complejo. Los apellidos
son quizás el mejor ejemplo de ello. Cualquier apellido, por ejemplo «Petrov», incluye
una serie de individuos de un forma muy parecida a como lo hacen los complejos del
niño. En este estadio de su desarrollo, el niño piensa con apellidos, por decirlo de algún
modo; el universo de los objetos individuales se organiza para él mediante el
agrupamiento en «familias» separadas, que se relacionan entre sí.

En un complejo, los vínculos entre los componentes son concretos y empíricos, no
abstractos y lógicos; del mismo modo que no consideramos que una persona forme parte
de la familia Petrov debido a ninguna relación lógica entre él y otros portadores de ese
apellido. Resolvemos la cuestión con los hechos.

Los vínculos empíricos que subyacen tras los complejos se descubren mediante la
experiencia directa. Por tanto, un complejo es, ante todo, un agrupamiento concreto de
cosas conectadas por vínculos basados en datos objetivos. Puesto que un complejo no se
forma en el plano del pensamiento lógico abstracto, los vínculos que lo crean, así como
los vínculos que ayuda a crear, carecen de unidad lógica; pueden ser de muchas clases
diferentes. Cualquier conexión objetivamente presente puede llevar a incluir un elemento
dado en un complejo. Ésa es la principal diferencia entre un complejo y un concepto.
Mientras que un concepto agrupa los objetos según un atributo, los vínculos que
relacionan los elementos de un complejo con el todo y entre sí pueden ser tan diversos
como lo son en realidad los contactos y las relaciones de sus elementos.

En nuestra investigación observamos cinco tipos básicos de complejos, que se
suceden uno al otro durante esta fase de desarrollo.

Al primer tipo de complejo lo llamamos asociativo. Puede basarse en cualquier
vínculo que el niño observa entre el objeto que sirve de muestra y algunos otros bloques.
En nuestro experimento, el objeto que sirve de muestra, el que se da primero al sujeto
con su nombre a la vista, forma el núcleo del grupo a construir. En la construcción de un
complejo asociativo, el niño puede añadir un bloque al objeto que constituye el núcleo
porque es del mismo color, otro porque se le parece en forma o tamaño o en cualquier
otro atributo que le llama la atención casualmente. Cualquier vínculo entre el núcleo y
otro objeto basta para hacer que el niño incluya ese objeto en el grupo y lo designe por el
«apellido» común. No es necesario que el vínculo entre el núcleo y el otro objeto sea un
rasgo común, como por ejemplo el mismo color o forma; una semejanza, un contraste o
la proximidad espacial pueden establecer también el vínculo.

En este estadio, la palabra deja de ser para el niño el «nombre propio» de un objeto
individual; se convierte en el apellido de un grupo de objetos relacionados entre sí en
muchas formas diversas, igual que son muchas y diferentes las relaciones dentro de las

111



familias humanas.

VI

El segundo tipo de pensamiento complejo consiste en combinar objetos, o las
impresiones concretas que producen en el niño, en grupos que se parecen mucho a
colecciones. Los objetos se colocan juntos basándose en algún rasgo que los diferencia
y, por consiguiente, los complementa mutuamente.

En nuestros experimentos, el niño podía escoger objetos que diferían de la muestra
en color, forma, tamaño o cualquier otra característica. No los escogía al azar; los elegía
porque contrastaban con el atributo de la muestra que había tomado como base del
agrupamiento, y porque lo complementaban. El resultado era una colección de los
colores o formas presentes en el material experimental, por ejemplo, un grupo de bloques
cada uno de un color diferente.

Lo que guía al niño al formar una colección es una asociación por contrastes, más
que por semejanza. Sin embargo, esta forma de pensamiento se combina a menudo con
la forma asociativa propiamente dicha, que hemos descrito anteriormente, lo que produce
una colección basada en principios mixtos. Durante el proceso, el niño no consigue
atenerse al principio que aceptó inicialmente como base de su colección. Va pasando
inadvertidamente a la consideración de un rasgo diferente, de modo que el grupo
resultante se convierte en una colección mixta, por ejemplo, de colores y formas.

Este estadio, largo y persistente en el desarrollo del pensamiento del niño, está
enraizado en su experiencia práctica, en la que colecciones de cosas complementarias
forman a menudo un conjunto o un todo. La experiencia enseña al niño ciertas formas de
agrupamiento funcional: taza, platillo y cuchara; la colocación de cuchillo, tenedor,
cuchara y plato; el conjunto de ropas que viste.

No es sorprendente que en su pensamiento verbal forme también complejos,
colecciones que incluyen objetos que funcionalmente se complementan entre sí. Veremos
más tarde que esta forma de pensamiento complejo juega un papel particularmente
importante en la psicología de pacientes con problemas neurológicos o mentales. Incluso
los adultos sanos, cuando se habla de vajillas o ropas, suelen tener en mente conjuntos
de objetos concretos más que conceptos generalizados.

Recapitulemos. La imagen sincrética que lleva a la formación de «montones» se
basa en vínculos vagos y subjetivos que se confunden con los vínculos reales entre los
objetos; el complejo asociativo, en semejanzas, u otras conexiones entre las cosas, que se
imponen en la percepción; el complejo colectivo, en relaciones entre objetos observadas
en la experiencia práctica. Podríamos decir que el complejo colectivo es un
agrupamiento de objetos basado en su participación en la misma operación práctica,
en su cooperación funcional.

112



VII

A continuación del estadio colectivo del pensamiento por complejos, se sitúa el
complejo en cadena, una integración dinámica y secuencial de eslabones en una sola
cadena, en la que el significado se transmite de un eslabón al siguiente. Por ejemplo, si la
muestra experimental es un triángulo amarillo, el niño puede escoger varios bloques
triangulares hasta que le llama la atención, pongamos por caso, el color azul de un bloque
que acaba de añadir; pasa a seleccionar los bloques azules en todas sus formas
(poligonal, circular, semicircular). Esto, a su vez, basta para cambiar de nuevo el criterio:
olvidando el color, el niño comienza a elegir bloques redondeados. El atributo decisivo
continúa cambiando a lo largo de todo el proceso. No hay coherencia ni en el tipo de los
vínculos ni en la manera en que un eslabón de la cadena se une con el que lo precede y
el que lo sigue. La muestra original no tiene importancia decisiva. Una vez incluido en el
complejo en cadena, cada eslabón es tan importante como el primero y puede convertirse
en polo de atracción para una serie de objetos diferentes.

La formación de cadenas demuestra de modo sorprendente la naturaleza
perceptivamente concreta y empírica del pensamiento complejo. Un objeto incluido en el
complejo debido a uno de sus atributos no entra en él meramente como portador de ese
único rasgo, sino como un individuo con todos sus atributos. El niño no abstrae de ese
conjunto de características el rasgo aislado, ni le asigna ningún papel especial, como
ocurre con un concepto.

El complejo en cadena nos brinda una oportunidad para comprender la diferencia
esencial entre complejos y conceptos. En un complejo, no hay organización jerárquica de
las relaciones entre los diferentes rasgos del objeto. Todos los atributos son
funcionalmente iguales. Hay una profunda diferencia en lo que concierne a las relaciones
de las partes respecto al todo y de las partes entre sí, según dichas relaciones aparezcan
en complejos y en conceptos.

En el complejo en cadena, el centro estructural de la formación puede estar
completamente ausente. Dos objetos incluidos en el complejo pueden no tener nada en
común y, sin embargo, seguir formando parte de una única cadena porque comparten un
atributo con otro de sus elementos.

Por tanto, el complejo en cadena se puede considerar la forma más pura del
pensamiento por complejos. A diferencia del complejo asociativo, donde los elementos
después de todo están interconectados mediante un elemento (el núcleo del complejo), el
complejo en cadena no tiene núcleo. El «final» de la cadena puede no tener nada en
común con su «principio». Es suficiente que haya elementos intermedios para «pegar»,
uno con otro, los elementos de la cadena.

Un complejo no se eleva por encima de sus elementos, como un concepto. Los
elementos de un complejo entran en él como un todo perceptivamente concreto, con
todos sus atributos y relaciones. El complejo se funde con los objetos concretos que lo

113



componen. Esta fusión de lo general y lo particular, del complejo y de sus elementos,
esta amalgama psíquica, como la llamó Heinz Werner, es una característica distintiva del
pensamiento complejo en general y del complejo en cadena en particular.5

VIII

Debido a que el complejo en cadena es objetivamente inseparable del grupo de
objetos concretos que lo forman, a menudo adquiere una cualidad vaga e incierta. El tipo
y naturaleza de los vínculos puede cambiar entre un eslabón y otro casi
imperceptiblemente. Con frecuencia, una semejanza remota basta para crear un vínculo.
A veces los atributos no se consideran semejantes por su verdadero parecido, sino por
una impresión confusa de que tienen algo en común. Esto nos lleva al cuarto tipo de
complejo observado en nuestros experimentos. Se podría llamar complejo difuso.

El complejo difuso está marcado por la fluidez de los atributos mismos que unen sus
elementos individuales. Por medio de vínculos difusos e indeterminados, se forman
grupos de objetos o imágenes perceptivamente concretos. Para hacer juego con un
triángulo amarillo, por ejemplo, un niño escogía, en nuestro experimento, tanto triángulos
como trapezoides, porque le parecían triángulos truncados. De los trapezoides se pasaba
a los cuadrados, de los cuadrados a los hexágonos, de los hexágonos a los semicírculos y,
finalmente, a los círculos. El color es igualmente incierto y mudadizo, como criterio de
selección. Los objetos amarillos son propensos a que les sigan los verdes; después, el
verde puede cambiarse en azul, y el azul en negro.

Los complejos resultantes de esta forma de pensamiento son tan indefinidos que, de
hecho, son ilimitados. Como la tribu bíblica, que anhelaba multiplicarse hasta hacerse
incontable como las estrellas del cielo o las arenas del mar, un complejo difuso en la
mente del niño es un tipo de familia que tiene poderes ilimitados para expandirse,
añadiendo cada vez más individuos al grupo original.

Las generalizaciones del niño en las áreas de su pensamiento que no son prácticas ni
perceptivas, ni se pueden verificar fácilmente mediante la percepción o la acción práctica,
son el paralelo en la vida real de los complejos difusos observados en los experimentos.
Es bien sabido que el niño es capaz de transiciones sorprendentes, de asociaciones y
generalizaciones asombrosas, cuando su pensamiento se aventura más allá de los límites
del pequeño mundo tangible de su experiencia. Fuera de él, a menudo construye
complejos ilimitados que sorprenden por la universalidad de los vínculos que abarcan.

Estos complejos ilimitados, sin embargo, se construyen sobre los mismos principios
que los complejos concretos restringidos. En ambos, el niño permanece dentro de los
límites de los vínculos concretos entre las cosas, pero, en la medida en que la primera
clase de complejo incluye objetos que están más allá de la esfera de su cognición
práctica, dichos vínculos se basan, evidentemente, en atributos confusos, irreales e
inestables.

114



IX

Para completar la visión de conjunto del pensamiento complejo, debemos describir
un tipo más de complejo; el puente, podríamos decir, entre los complejos y el estadio
final y más alto en el desarrollo de la formación de conceptos.

Llamamos a este tipo de complejo pseudoconcepto, porque la generalización
formada en la mente del niño, aunque fenotípicamente se asemeja al concepto del adulto,
psicológicamente es muy diferente del concepto propiamente dicho; en su esencia, es
todavía un complejo.

Un estudio más detallado de este último tipo de complejo revela que la semejanza
fenotípica entre complejos y conceptos reales coexiste en este caso con la desemejanza
genética. Las relaciones dinámico-causales que engendran los pseudoconceptos son
esencialmente diferentes de las que dan origen a un concepto propiamente dicho. Lo que
nosotros abordamos aquí es la aparición de un concepto que oculta en su interior la
estructura de un complejo.

En el marco experimental, el niño produce un pseudoconcepto cada vez que rodea
una muestra con objetos que igualmente podrían haberse agrupado sobre la base de un
concepto abstracto. Por ejemplo, cuando la muestra es un triángulo amarillo y el niño
escoge todos los triángulos del material experimental, podría haberle guiado la idea o el
concepto general del triángulo. Sin embargo, el análisis experimental demuestra que, en
realidad, al niño lo guía la semejanza concreta y visible, y sólo ha formado un complejo
asociativo limitado a una clase determinada de vínculo perceptivo.

Debemos considerar este tipo de complejo detenidamente. Desempeña un papel
fundamental en el pensamiento realista del niño y es importante como eslabón de
transición entre el pensamiento por complejos y la verdadera formación de conceptos.6

X

Los pseudoconceptos predominan sobre todos los demás complejos en el
pensamiento del niño de edad preescolar, por la sencilla razón de que, en la vida real, el
niño no desarrolla espontáneamente los complejos correspondientes a los significados
de las palabras: las líneas en las que se desarrolla un complejo están predeterminadas
por el significado que una palabra dada tiene ya en el lenguaje de los adultos.

Sólo en condiciones experimentales puede el niño, liberado de las influencias
directivas de conexiones verbales sólidamente establecidas, desarrollar significados de
palabras y formar generalizaciones complejas de acuerdo con sus propias preferencias.
Este hecho nos indica la importancia del estudio experimental, el único que puede revelar
la actividad espontánea del niño en el proceso de asimilación del lenguaje de los adultos.
El estudio experimental nos muestra cómo sería el lenguaje y la formación de conceptos
del niño si estuvieran libres de la influencia directiva del ambiente lingüístico.

115



Se puede argumentar que el modo subjuntivo de nuestra afirmación habla más bien
en contra del experimento, porque el habla del niño, al fin y al cabo, no es libre en su
desarrollo. Sin embargo, el experimento no sólo revela un hipotético desarrollo «libre»
del pensamiento del niño, sino que también descubre, en la formación de
generalizaciones, actividades habitualmente ocultas a la observación e introducidas en
cauces complicados por la influencia del habla adulta.

El ambiente lingüístico, con sus significados verbales estables y permanentes, traza
el camino que tomarán las generalizaciones del niño. Pero el pensamiento infantil, por
constreñido que esté, avanza por este camino, marcado de antemano, de la manera que
caracteriza su propio estadio de desarrollo intelectual. Los adultos, mediante su
comunicación verbal con el niño, son capaces de predeterminar la senda del desarrollo de
las generalizaciones y su punto final, un concepto plenamente formado. Pero el adulto no
puede transmitir al niño su modo de pensar. Simplemente le proporciona los significados
acabados de las palabras, en torno a los cuales el niño construye complejos. Dichos
complejos no son sino pseudoconceptos. Son semejantes a los conceptos en su
apariencia, pero difieren sustancialmente de ellos en su realidad interna.

Sería erróneo entender esta doble naturaleza de los pseudoconceptos como el signo
de una escisión existente en el pensamiento del niño. Dicha escisión existe
exclusivamente para el observador exterior. Para el niño sólo hay una perspectiva, la de
un complejo que coincide con un concepto adulto. Más de una vez hemos observado
cómo el niño forma un complejo, con todas las peculiaridades estructurales, funcionales
y genéticas del pensamiento por complejos, que de hecho es idéntico en su contenido a
una generalización que podría haber sido formado mediante pensamiento conceptual. La
semejanza externa entre el pseudoconcepto y el verdadero concepto, que hace difícil
«desenmascarar» esta clase de complejo, es un obstáculo importante para el análisis
genético del pensamiento.

La equivalencia funcional de complejo y concepto, la coincidencia, en la práctica, de
muchos significados de palabras para el adulto y el niño de 3 años, así como su
posibilidad de entendimiento mutuo y la aparente semejanza de sus procesos de
pensamiento, han llevado a suponer, equivocadamente, que todas las formas de la
actividad intelectual adulta están ya presentes embrionariamente en el pensamiento del
niño y que en la edad de la pubertad no se produce ningún cambio fundamental. Es fácil
comprender el origen de este concepto erróneo. El niño aprende muy pronto un gran
número de palabras que significan lo mismo para él que para el adulto. El entendimiento
mutuo de adulto y niño crea la ilusión de que el punto final en el desarrollo del significado
de las palabras coincide con el punto de partida; que el concepto está acabado desde el
principio y que el desarrollo no tiene lugar.

No es fácil encontrar una línea divisoria que separe el pseudoconcepto del concepto
auténtico, y esta tarea excede positivamente las posibilidades del análisis fenotípico.
Tomados fenotípicamente, pseudoconceptos y conceptos se parecen, como una ballena

116



se parece a un pez. Pero si nuestro enfoque adopta el punto de vista del «origen de las
especies», el pseudoconcepto se clasifica como un complejo con la misma certeza con
que decimos que la ballena es un mamífero.

Así pues, nuestro análisis revela una contradicción interna, intrínseca al
pseudoconcepto e indicada ya por su mismo nombre. Por un lado, dicha contradicción
plantea una gran dificultad para la investigación científica de la formación de conceptos y,
por otro, juega un importe papel funcional y genético, como factor decisivo en el
desarrollo del pensamiento infantil. La contradicción inherente a esta forma de
pensamiento radica en que se asemeja funcionalmente al pensamiento conceptual y,
debido a esto, el adulto no la percibe como un complejo cuando se comunica con el niño.

Nos encontramos, pues, con un complejo que coincide prácticamente con el
concepto, abarcando la misma serie de objetos. Dicho complejo es la «sombra» del
concepto, su contorno. Como ha dicho un autor, la imagen que vemos no es en modo
alguno un simple signo del concepto. Es más bien el cuadro mental o el relato breve de
un concepto. Por otro lado, sigue siendo un complejo, es decir, una forma de
generalización que difiere sustancialmente del verdadero concepto.

Ya hemos examinado la naturaleza de esta contradicción. El niño no elige el
significado de sus palabras. No es libre para formar complejos a voluntad. El significado
de las palabras le es dado en sus conversaciones con los adultos. El habla de los demás le
proporciona, en forma acabada, todos los elementos de sus complejos. También
encuentra series de cosas agrupadas de antemano e incluidas bajo el mismo nombre
genérico.

El niño no incluye espontáneamente una palabra dada en uno de esos grupos. Y
tampoco es libre cuando la aplica a varios objetos. Se limita a seguir la práctica ya
establecida por los adultos. En una palabra, no crea su propia habla, sino que adquiere el
habla de los adultos. Este hecho lo explica todo, particularmente la coincidencia entre los
complejos del niño y los conceptos de los adultos. El niño no inventa los complejos que
corresponden a los significados de las palabras; él simplemente los encuentra en
generalizaciones ya hechas y en nombres genéticos.

Pero, como ya hemos dicho, aunque coinciden en sus resultados finales, los
complejos y los conceptos son profundamente diferentes en su estructura intelectual y
operacional. Este hallazgo convierte al pseudoconcepto en una forma única, ambivalente
y contradictoria del pensamiento infantil. Si no fuera por este carácter único de los
pseudoconceptos, el pensamiento complejo del niño acabaría divergiendo completamente
del de los adultos (como ocurre en el experimento, cuando el niño es liberado de los
significados fijos de las palabras). En tal caso, el entendimiento mutuo sería imposible.
Sólo la equivalencia funcional de conceptos y pseudoconceptos asegura el éxito en el
diálogo entre el niño y los adultos.

117



Este factor de mutuo entendimiento, como ha demostrado Ach, juega un papel
decisivo en la transformación de las palabras en conceptos. Sin dicho entendimiento
funcional, dice Uznadze, ningún grupo de sonidos llegaría nunca a ser portador de
significado, y nunca llegaría a existir concepto alguno: «Obviamente, incluso antes de que
alcance el estado de concepto maduro, una palabra es capaz de sustituir funcionalmente
al concepto, sirviendo de instrumento de entendimiento mutuo entre la gente» (Uznadze,
1966, pág. 77).

La doble naturaleza del pseudoconcepto determina de antemano su papel genético
específico. El pseudoconcepto sirve de eslabón que conecta el pensamiento por
complejos y el pensamiento por conceptos. Es dual en su naturaleza: un complejo lleva
ya en sí la semilla que hará brotar el concepto. La comunicación verbal con los adultos se
convierte así en un factor poderoso en el desarrollo de los conceptos del niño. La
transición del pensamiento por complejos al pensamiento por conceptos pasa inadvertida
para el niño, porque sus pseudoconceptos coinciden ya en contenido con los conceptos
de los adultos. Así, el niño comienza a operar con conceptos, a practicar el pensamiento
conceptual, antes de ser claramente consciente de la naturaleza de estas operaciones. El
«concepto en sí mismo» y el «concepto para los demás» se desarrollan en el niño antes
que el «concepto para uno mismo». El «concepto en sí mismo» y el «concepto para los
demás», que ya están presentes en el pseudoconcepto, son el requisito genético básico
para el desarrollo de verdaderos conceptos. Esta peculiar situación genética no se limita a
la obtención de conceptos; es la regla más que la excepción en el desarrollo intelectual del
niño.7

XI

Acabamos de ver, con la claridad que sólo puede dar el análisis experimental, los
diversos estadios y formas del pensamiento complejo. Este análisis nos permite descubrir,
en forma esquemática, la esencia misma del proceso genético de la formación de
conceptos y nos da así la clave para comprender el proceso, tal y como se desarrolla en
la vida real. Pero un proceso de formación de conceptos inducido experimentalmente
nunca refleja el desarrollo genético tal y como acontece en la vida real. Las formas
básicas de pensamiento concreto que hemos enumerado aparecen en realidad en estados
mixtos. El análisis morfológico realizado hasta ahora debe dar paso a un análisis funcional
y genético. Debemos intentar conectar las formas de pensamiento complejo descubiertas
en el experimento con las formas de pensamiento encontradas en el desarrollo real del
niño y contrastar entre sí las dos series de observaciones.

El método dialéctico nunca ha intentado oponer las formas lógicas de análisis a las
históricas. Según la famosa definición de Friedrich Engels, el análisis lógico no es sino el
análisis histórico liberado de su forma histórica y de los accidentes que oscurecen la
lucidez del discurso. La indagación lógica comienza en el mismo punto en que empieza el

118



desarrollo histórico y procede en forma de reflexión teórica sobre el sucederse de los
acontecimientos históricos. Dicha reflexión, sin embargo, toma cada momento del
desarrollo en su forma madura y clásica.

Al aplicar esta tesis metodológica general a nuestra investigación, descubrimos que
los estadios revelados en nuestros experimentos reflejan los estadios reales del desarrollo
del pensamiento del niño. Aquí, la perspectiva histórica, es decir, evolutiva, se convierte
en clave de la interpretación lógica de la formación de conceptos.

Se ha dicho que el análisis morfológico de estructuras psicológicas es insuficiente si
le falta su homólogo genético. Con el aumento de la complejidad de los procesos
psicológicos, aumenta también la importancia de los estadios precedentes de desarrollo.
Cuanto mayor es la organización y diferenciación de las estructuras psicológicas, más
insuficiente resulta un puro análisis morfológico. Sin análisis y síntesis genéticas, sin un
estudio de los primeros estadios del desarrollo, nunca podríamos decidir cuáles son las
formas elementales que acaban siendo portadoras de las relaciones esenciales. Sólo el
análisis comparativo de «cortes» sucesivos del desarrollo pueden darnos una visión
detallada de las relaciones entre las diferentes estructuras psicológicas.

Así pues, el desarrollo es clave para comprender las formas maduras. Arnold Gesell
dice que «la suprema ley genética parece ser ésta: todo crecimiento presente depende del
crecimiento pasado. El crecimiento no es una simple función íntegramente determinada
por X unidades de herencia más Y unidades de entorno, sino que es un complejo
histórico que refleja en cada estadio el pasado que incorpora. Con otras palabras, el
dualismo artificial de herencia y de entorno nos lleva por un camino equivocado, si nos
impide ver el hecho de que el crecimiento es un proceso continuo autocondicionado, y no
una acción dramática controlada, ex machina, por dos fuerzas» (Gesell, 1929, pág. 357).

El análisis experimental de la formación de conceptos nos ha conducido al análisis
genético y funcional. Terminada la tarea de clasificar morfológicamente las formas
complejas del pensamiento, debemos centrarnos en la comparación entre las formas
descubiertas en el experimento y las que se dan en el desarrollo infantil real. Por un lado,
debemos aportar al estudio experimental una perspectiva histórica, es decir, evolutiva;
por otro lado, el desarrollo real del pensamiento del niño se debería explicar con ayuda de
los datos experimentales. Esta alianza entre experimento y análisis genético, entre
«artefacto» y realidad, nos lleva de la morfología de los complejos a un estudio de los
complejos en acción.

XII

Nuestros experimentos en el estadio de los complejos nos han llevado a concluir:
que los significados verbales, tal y como los percibe el niño, se refieren a los mismos
objetos que el adulto tiene en mente, lo cual asegura el entendimiento entre el niño y el
adulto; pero que el niño piensa lo mismo de un modo diferente, por medio de

119



operaciones mentales distintas. Intentaremos verificar esta proposición comparando
nuestras observaciones con los datos ya obtenidos por la ciencia psicológica sobre las
peculiaridades del pensamiento infantil y del pensamiento primitivo en general.

Si observamos qué grupos de objetos conecta el niño al transferir los significados de
sus primeras palabras y cómo lo hace, descubrimos una mezcla de las dos formas que en
nuestros experimentos hemos denominado complejo asociativo e imagen sincrética.

Tomemos prestado un ejemplo ilustrativo de Heinrich Idelberger, citado por Werner
(1926, pág. 206). En el día 251° de vida, un niño aplica la palabra bau-uau a una
muñequita de porcelana que habitualmente está sobre el aparador y con la que le gusta
jugar. En el día 307°, aplica bau-uau a un perro que ladra en el patio, a las fotografías de
sus abuelos, a un perro de juguete y a un reloj. En el día 331°, la aplica a una estola de
piel con la cabeza de un animal, de la que le llaman particularmente la atención los ojos
de cristal, y a otra estola de piel sin cabeza. En el día 334°, lo aplica a una muñeca de
goma que chifla cuando se la aprieta; y en el día 396°, a los gemelos de su padre. En el
día 433°, pronuncia esa misma palabra a la vista de unos botones de nácar en un vestido
o ante un termómetro de baño.

Werner analizó este ejemplo y concluyó que las diversas cosas denominadas bau-
uau se pueden catalogar como sigue: primero, perros y perros de juguete, y pequeños
objetos oblongos parecidos a la muñeca de porcelana, por ejemplo, la muñeca de goma y
el termómetro; segundo, los gemelos, los botones de nácar y los objetos pequeños
parecidos. El atributo que sirve de criterio es la forma oblonga o la superficie brillante
que parece un ojo.

Evidentemente, el niño une estos objetos concretos siguiendo el principio de un
complejo. Tal formación espontánea de complejos constituye la totalidad del primer
capítulo de la historia del desarrollo verbal infantil.

Hay un ejemplo famoso y frecuentemente citado de estos cambios: un niño utiliza
cua primero para designar un pato que nada en una charca y, después, cualquier líquido,
incluyendo la leche de su botella; al ver casualmente en una moneda la imagen de un
águila, también la llama cua y, después, cualquier objeto redondo parecido a una
moneda. Éste es un complejo en cadena típico: cada nuevo objeto incluido tiene algún
atributo en común con otro elemento, pero los atributos sufren infinidad de cambios.

La formación de complejos es también responsable de un fenómeno peculiar: en
diferentes situaciones, una palabra puede tener significados diferentes e incluso contrarios
con tal de que haya algún nexo asociativo entre ellos. Así pues, un niño puede decir antes
para referirse tanto a «antes» como a «después», o aplicar mañana lo mismo a
«mañana» que a «ayer». Tenemos aquí una analogía perfecta con lo que ocurre en
algunas lenguas antiguas (hebreo, chino, latín), en que una palabra también indica a veces
significados contrarios. Los romanos, por ejemplo, tenían una única palabra para decir
alto y profundo. Tal maridaje de significados opuestos sólo es posible como resultado del
pensamiento por complejos.

120



XIII

Hay otro rasgo muy interesante del pensamiento primitivo que nos presenta el
pensamiento complejo en acción, y pone de relieve la diferencia entre pseudoconceptos y
conceptos. Este rasgo (que Lévy-Bruhl fue el primero en observar en pueblos primitivos;
Alfred Storch, en dementes; y Piaget, en niños) se denomina normalmente
participación.8 Este término se aplica a la relación de identidad parcial, o estrecha
interdependencia, establecida por el pensamiento primitivo entre dos objetos o
fenómenos que, en realidad, no mantienen relación de contigüidad ni ninguna otra
conexión reconocible.

Lévy-Bruhl (1918) cita a Karl von Steinen respecto a un caso llamativo de
participación observado entre los bororó de Brasil, que se enorgullecen de ser loros
rojos.9 Al principio, von Steinen no sabía qué pensar de una afirmación tan categórica,
pero al final decidió que era eso lo que realmente querían decir. No era simplemente un
nombre del que se habían apropiado, o una relación de parentesco sobre la que insistían.
Lo que entendían era la identidad de seres.

Nos parece que el fenómeno de la participación todavía no ha recibido una
explicación psicológica suficientemente convincente, y esto se debe a dos razones. En
primer lugar, las investigaciones han tendido a centrarse en los contenidos de este
fenómeno y a ignorar las operaciones mentales implicadas en él; es decir, a estudiar el
resultado más que el proceso. En segundo lugar, no se ha intentado situar adecuadamente
este fenómeno en el contexto de los demás vínculos y relaciones formados por la mente
primitiva. La investigación se ve atraída, con demasiada frecuencia, por lo extremo, lo
fantástico, como la idea de los bororó de que son loros rojos, y con ello se desatienden
otros fenómenos menos espectaculares. Sin embargo, un análisis minucioso demuestra
que, incluso las conexiones que no están en contradicción aparente con nuestra lógica, se
forman en la mente primitiva sobre los principios del pensamiento complejo.

Puesto que los niños de una cierta edad piensan con pseudoconceptos, y las
palabras designan para ellos complejos de objetos concretos, su pensamiento se ve
abocado a la participación, es decir, a vínculos inaceptables para la lógica adulta. Una
cosa determinada se puede incluir en diferentes complejos debido a la fuerza de sus
diferentes atributos concretos y, consiguientemente, puede tener varios nombres; cuál se
use dependerá del complejo que se active cada vez. En nuestros experimentos,
observamos con frecuencia ejemplos de este tipo de participación en el que un objeto se
incluye simultáneamente en dos o más complejos. Lejos de ser una excepción, la
participación es la regla del pensamiento complejo.

El fenómeno de la participación en los pueblos primitivos también tiene sus raíces
en el carácter complejo de su pensamiento. Los pueblos primitivos piensan por
complejos y, consiguientemente, la palabra no funciona en sus lenguajes como portadora
del concepto, sino más bien como apellido de un grupo de objetos concretos que

121



pertenecen al mismo conjunto, no lógicamente, sino de hecho. Este pensamiento por
complejos, como ha demostrado Werner, acaba inevitablemente en una interconexión tal
de los complejos que lleva a la participación. El análisis de Werner demuestra
convincentemente que la participación constituye un estadio histórico definido en el
desarrollo de las relaciones entre el pensamiento y el lenguaje.10

Storch ha demostrado que esta misma forma de pensamiento es característica de los
esquizofrénicos, que retroceden del pensamiento conceptual a un nivel más primitivo
(Storch, 1924). Los esquizofrénicos, como dijo Bleuler, abandonan los conceptos por
una forma de pensamiento más primitiva, basada en imágenes y símbolos. El uso de
imágenes concretas en lugar de conceptos abstractos es, según Storch, uno de los rasgos
más característicos del pensamiento primitivo.11

Richard Thurnwald insistió también en que el uso de imágenes sincréticas de
acontecimientos naturales es un rasgo característico de la mentalidad primitiva.12

Así pues, por más que los procesos de pensamiento del niño, el hombre primitivo y
el demente puedan diferir en otros aspectos importantes, en todos ellos se manifiesta la
participación, síntoma del pensamiento complejo primitivo y del uso funcional de las
palabras como apellidos.

Por tanto, creemos que el modo en que Lévy-Bruhl interpreta la participación es
incorrecto. Al aproximarse a las afirmaciones bororó de que son loros rojos, lo hace
desde el punto de vista de nuestra lógica, pues supone que, para la mente primitiva, dicha
afirmación significa también identidad de seres. Pero, dado que para los bororó las
palabras designan grupos de objetos, no conceptos, su afirmación tiene un significado
diferente: la palabra que equivale a «loro» es la que designa un complejo que incluye a
los loros y a ellos mismos. No implica más identidad que la que supone un apellido
compartido por dos parientes: no por eso son una y la misma persona.

XIV

La historia del lenguaje demuestra claramente que el pensamiento complejo, con
todas sus peculiaridades, es el fundamento mismo del desarrollo lingüístico.

La lingüística moderna distingue entre el significado de una palabra, o una
expresión, y su referente, es decir, el objeto que designa. Puede haber un significado y
varios referentes, o varios significados y un solo referente. Si decimos «el vencedor de
Jena» o «el derrotado de Waterloo», nos referimos a la misma persona, sin embargo el
significado de las dos frases difiere. Pero hay una categoría de palabras, los nombres
propios, cuya única función es la de referencia. Usando esta terminología, podríamos
decir que las palabras del niño y del adulto coinciden en sus referentes, pero no en sus
significados.

122



En la historia de las lenguas también se encuentra la identidad de referente
combinada con la divergencia de significado. Una multitud de hechos apoyan esta tesis.
Los sinónimos que existen en toda lengua son un buen ejemplo. La lengua rusa tiene dos
palabras para decir luna, a las que se llegó por diferentes procesos de pensamiento, que
se reflejan claramente en sus etimologías. Un término deriva de la palabra latina que
connota «capricho, inconstancia, antojo». Obviamente, con él se pretendía subrayar la
forma cambiante que distingue a la luna de los demás cuerpos celestes. Quien dio origen
al segundo término, que significa «medidor», sin duda había sido impresionado por el
hecho de que el tiempo se podía medir con las fases limares. Lo mismo ocurre entre
distintas lenguas. Por ejemplo, en ruso la palabra para decir sastre procede de una
palabra antigua que designa una pieza de tela; en francés y en alemán significa «el que
corta».

Si rastreamos la historia de una palabra en cualquier lengua, veremos, por muy
sorprendente que pueda parecer a primera vista, que su significado cambia lo mismo que
en el pensamiento del niño. En el ejemplo que hemos citado, bau-uau era aplicado a una
serie de objetos totalmente dispares desde el punto de vista adulto. Transferencias
parecidas de significado, síntomas de un pensamiento complejo, son la regla más que la
excepción en el desarrollo de una lengua. En ruso hay un término para decir «día y
noche», sutki. Originalmente, significaba una costura, la juntura de dos trozos de tela,
algo cosido entre sí; después fue usado para cualquier juntura, por ejemplo, de dos
muros de una casa, y por tanto una esquina; comenzó a usarse metafóricamente para el
crepúsculo, «donde se encuentran el día y la noche»; después pasó a significar el tiempo
desde un crepúsculo al siguiente, es decir, el actual sutki de 24 horas. Cosas tan diversas
como una costura, una esquina, el crepúsculo y 24 horas se introducen en un complejo
en el curso del desarrollo de una palabra, del mismo modo que el niño incorpora cosas
diferentes a un grupo sobre la base de imágenes concretas.

¿Cuáles son las leyes que gobiernan la formación de familias de palabras? Muy a
menudo, los fenómenos u objetos nuevos se nombran por atributos no esenciales, de
modo que el nombre no expresa verdaderamente la naturaleza de la cosa nombrada.
Debido a que un nombre no es nunca un concepto cuando aparece por primera vez,
normalmente es al mismo tiempo demasiado limitado y demasiado general. Por ejemplo,
la palabra rusa para decir vaca significaba originalmente «enastado», y la palabra para
ratón, «ladrón». Pero una vaca tiene mucho más que cuernos y un ratón mucho más que
ratería; de ahí que sus nombres sean demasiado limitados. Por otro lado, también son
demasiado generales, pues los mismos epítetos se pueden aplicar (y de hecho se aplican
en otras lenguas) a otras criaturas diversas. El resultado es un forcejeo incesante, dentro
del lenguaje en desarrollo, entre el pensamiento conceptual y la herencia del pensamiento
primitivo por complejos. El nombre creado a partir de un complejo, basado en un
atributo, entra en conflicto con el concepto al que ha llegado a representar. En la
contienda entre el concepto y la imagen que dio origen al nombre, la imagen se va

123



perdiendo poco a poco; se desvanece en la conciencia y la memoria, y el significado
original de la palabra acaba perdiéndose. Hace años toda tinta era negra, y la palabra rusa
para tinta se refiere a su color negro. Esto no nos impide hoy hablar de «tinta roja, verde
o azul», sin percatamos de la incongruencia de la combinación.

La transferencia de nombres a objetos nuevos tiene lugar por contigüidad o
semejanza, es decir, sobre la base de vínculos concretos, típicos del pensamiento por
complejos. Las palabras que se están formando hoy en día ofrecen muchos ejemplos de
ese proceso de inclusión de cosas diversas en un mismo complejo. Cuando hablamos de
«la pata de una mesa», «el codo de una tubería» o «el cuello de una botella», estamos
agrupando cosas de una forma parecida a la de un complejo. En estos casos, las
semejanzas visuales y funcionales que posibilitan la transferencia son muy claras. Sin
embargo, dicha transferencia puede estar determinada por las más variadas asociaciones,
y, si ha tenido lugar en un pasado remoto, es imposible reconstruir las conexiones sin
conocer exactamente el trasfondo histórico del acontecimiento. Son las conexiones
concretas y objetivas entre las cosas lo que constituye la base de esa transferencia. La
palabra aparece aquí en su función nominativa, y no en su función semántica, y el
conjunto del proceso se asemeja al del pensamiento complejo.

En el diálogo entre el niño y el adulto tiene lugar un proceso parecido: ambos
pueden referirse al mismo objeto, pero cada uno pensará en él dentro de un contexto
radicalmente diferente. El contexto del niño es puramente situacional (en él la palabra
permanece atada a algo concreto), mientras que el del adulto es conceptual.

Según Alexander Potebnia, el lenguaje debe considerarse un instrumento para la
autocomprensión humana.13 Si analizamos desde este punto de vista el papel que juega el
lenguaje de un niño con respecto a su pensamiento, descubrimos que la comprensión que
tiene de sí mismo difiere de la del adulto. Los actos mentales basados en el habla del niño
no coinciden con los actos mentales del adulto, aun cuando pronuncien la misma palabra.

La palabra primordial no se puede reducir, en modo alguno, a mero signo del
concepto. Dicha palabra es más bien una descripción, una imagen, un esbozo mental del
concepto. Es, en realidad, una obra de arte. Por esa razón, tal palabra tiene un carácter
«complejo» y puede designar varios objetos que pertenecen a un mismo complejo.

XV

Se puede aprender mucho sobre el pensamiento complejo a partir del habla de los
niños sordomudos, que carecen del principal estímulo para la formación de
pseudoconceptos. Privados de la comunicación verbal con los adultos, les corresponde a
ellos mismos determinar qué objetos han de agruparse bajo un nombre común, por lo
que forman sus complejos libremente; de este modo, las características especiales del
pensamiento complejo se manifiestan en ellos de forma pura y clara.

124



En el lenguaje de signos de los sordomudos, tocar un diente puede tener tres
significados diferentes: «blanco», «piedra» y «diente». Los tres pertenecen a un
complejo cuyo esclarecimiento ulterior requiere un gesto adicional, indicativo o imitativo,
que determine cuál es el objeto que se quiere significar en cada caso. Las dos funciones
de una palabra están físicamente separadas, por decirlo de algún modo. Un sordomudo
se toca un diente y después, señalando su superficie o haciendo el gesto de lanzar, nos
dice a qué objeto se refiere en un caso determinado.

Si observamos las formas de pensamiento que se manifiestan en nuestros sueños,
reconoceremos inmediatamente su carácter complejo, con todo su sincretismo,
condensación y desplazamiento de imágenes. El mecanismo de generalización que se
observa en los sueños, señala Ernst Kretschmer, nos da una clave para la comprensión
correcta de las formas de pensamiento primitivo.14 También ayuda a eliminar el
prejuicio, según el cual, la generalización sólo existe en forma conceptual.

Jaensch ha descubierto, en el campo de las imágenes puramente visuales, ciertas
aglomeraciones o generalizaciones de imágenes que parecen análogos concretos de
conceptos abstractos. A este tipo de generalización lo denomina «flujo». El adulto pasa
continuamente del pensamiento conceptual al concreto y complejo. La forma de
pensamiento pseudoconceptual y de transición no se limita al niño; también nosotros
recurrimos a él muy a menudo en nuestra vida cotidiana.

Desde el punto de vista de la lógica dialéctica, los conceptos usados en nuestra habla
ordinaria no se pueden llamar conceptos en el sentido estricto de la palabra. Más bien se
deberían denominar representaciones generalizadas de las cosas. Dichas representaciones
ocupan una posición intermedia entre los complejos y los pseudoconceptos, por un lado,
y los verdaderos conceptos, por otro.

XVI

Nuestra investigación nos ha llevado a dividir el proceso de la formación de
conceptos en tres fases principales. Hemos descrito dos de ellas, marcadas por el
predominio de la imagen sincrética y del complejo, respectivamente, y ahora llegamos a
la tercera fase. Como la segunda, se puede subdividir en varios estadios.

En realidad, no es preciso que las nuevas formaciones aparezcan únicamente
cuando el pensamiento complejo ha culminado ya el curso de su desarrollo. Se pueden
observar, con una forma rudimentaria, mucho antes de que el niño comience a pensar
con pseudoconceptos. Sin embargo, pertenecen esencialmente a la tercera parte de
nuestro esquema de la formación de conceptos. Si una raíz de dicha formación es el
pensamiento complejo, las formas que vamos a describir constituyen su segunda raíz
independiente. En el desarrollo mental del niño, desempeñan una función genética
distinta, diferente de la de los complejos.

125



La función principal de los complejos es establecer vínculos y relaciones. El
pensamiento complejo comienza a unificar las impresiones dispersas y, organizando por
grupos los elementos aislados de la experiencia, sienta las bases de las generalizaciones
posteriores.

Pero el concepto desarrollado presupone algo más que unificación. Para formar un
concepto así es necesario también abstraer y singularizar elementos, considerando los
elementos abstraídos al margen de la totalidad de la experiencia concreta en que están
inmersos. En la formación de un concepto genuino, es tan importante unir como separar:
síntesis y análisis se presuponen mutuamente, como la inhalación presupone la
exhalación (Goethe).

En el desarrollo real del pensamiento del niño, las funciones antes mencionadas
(generalización y abstracción) se encuentran estrechamente ligadas. Sólo en el análisis
científico aparecen como realidades independientes. Pero dicho análisis no es arbitrario;
no crea realidades artificiales nuevas. La distinción entre ambas funciones se enraíza en
su propia naturaleza psicológica.

En nuestro experimento, el primer paso hacia la abstracción se da cuando el niño
agrupa objetos que presentan la máxima semejanza, es decir, objetos que son pequeños
y redondos, o rojos y planos. Puesto que el material de la prueba no contiene objetos
idénticos, incluso los que presentan una semejanza máxima son desemejantes en algunos
aspectos, se sigue que, al escoger estos «emparejamientos mejores», el niño debe estar
prestando más atención a algunos rasgos de un objeto que a otros; dándoles trato
preferencial, por decirlo así. Los atributos que, sumados, dan a un objeto la máxima
semejanza a la muestra se convierten en el centro de atención y, de este modo, son
abstraídos, en cierto sentido, de los atributos a los que el niño atiende menos. Este primer
intento de abstracción no resulta evidente como tal, porque el niño abstrae todo un grupo
de rasgos sin distinguir claramente entre unos y otros; a menudo la abstracción de ese
grupo de atributos se basa sólo en una impresión vaga y general de la semejanza de los
objetos.

Sin embargo, se ha quebrado el carácter global de la percepción del niño. Los
atributos de un objeto han sido divididos en dos partes a las que se presta una atención
desigual, un inicio de abstracción positiva y negativa (O. Külpe). Un objeto ya no entra
en un complejo in toto, con todos sus atributos: a algunos se les niega el acceso; si bien
el objeto queda empobrecido con ello, los atributos que motivan su inclusión en el
complejo adquieren mayor relieve en el pensamiento del niño.

XVII

Durante el estadio siguiente del desarrollo de la abstracción, el agrupamiento de
objetos basado en la máxima semejanza es sustituido por el agrupamiento basado en un
solo atributo; por ejemplo, sólo objetos redondos o sólo planos. Aunque el resultado no

126



puede distinguirse del de un concepto, estas formaciones, como los pseudoconceptos,
sólo son precursores de los verdaderos conceptos. Siguiendo el uso introducido por Karl
Groos (1913), llamaremos a dichas formaciones conceptos potenciales.15

Los conceptos potenciales, dice Groos, se pueden considerar producto de un hábito.
En su forma más elemental, el concepto potencial es la materialización de la regla, según
la cual, situaciones que tienen algunas características en común producirán impresiones
similares. Tal «concepto», basado en la regla de la repetición, aparecería bastante pronto
en el desarrollo del niño. Pero, al ser un precursor del juicio intelectual, el concepto
potencial no lleva consigo ningún signo de inteligencia.

Los conceptos potenciales resultan de una serie de abstracciones discriminantes, de
naturaleza tan primitiva, que están presentes en algún grado no sólo en niños muy
pequeños, sino incluso en animales. Por esa razón, estamos plenamente de acuerdo con
Oswald Kroh cuando señala que la abstracción en su forma discriminante aparece muy
pronto y no en la adolescencia, como creen todavía muchos psicólogos.16

En realidad, hasta las gallinas pueden ser adiestradas para responder a atributos
distintos, tales como el color o la forma, en objetos diferentes. Groos tenía razón cuando
se negaba a admitir el uso de conceptos potenciales como signo de los procesos
intelectuales. No hay necesidad de suponer la implicación de ningún proceso lógico para
explicar el uso de conceptos potenciales. En concreto, la relación entre una palabra y lo
que llamamos su «significado» puede tomar la forma de una simple asociación,
desprovista de cualquier significado verbal real.

Las primeras palabras del niño se parecen mucho a los conceptos potenciales. Estas
primeras palabras están a) conectadas prácticamente con un determinado grupo de
objetos, y b) aparecen como resultado de una abstracción discriminante. Las primeras
palabras son, en realidad, conceptos potenciales: tienen potencial para convenirse en
conceptos, pero dicho potencial no está actualizado aún.

Bühler señalaba que hay una cierta analogía entre el uso que los chimpancés hacen
de los instrumentos y el uso que los niños hacen de las palabras. Los chimpancés de
Köhler, una vez que aprendieron a usar un palo como instrumento, usaban otros objetos
largos cuando necesitaban un palo y no disponían de ninguno. Del mismo modo, una vez
que el niño ha asociado una palabra con un objeto, la aplica inmediatamente a un objeto
nuevo que le da la impresión de ser parecido al primero en algún sentido.

Köhler observaba, sin embargo, que es la semejanza funcional, más que el parecido
real, lo que permite que diferentes objetos sustituyan al palo en las acciones de los
chimpancés.

La diferencia entre los conceptos potenciales de Groos y de Köhler radica en su
pertenencia a dos esferas diferentes de actividad. Los conceptos potenciales, pues, se
pueden formar, bien en la esfera del pensamiento perceptivo, bien en la del pensamiento
práctico, vinculado a la acción: sobre la base de impresiones semejantes, en el primer
caso, y sobre la de papeles funcionales semejantes, en el segundo.

127



Estos últimos son una fuente importante de conceptos potenciales. Se sabe que,
hasta el comienzo de la edad escolar, los significados funcionales juegan un papel muy
importante en el pensamiento del niño. Cuando se le pide que explique una palabra, un
niño dirá lo que puede hacer el objeto que designa la palabra o, más a menudo, lo que se
puede hacer con él. Incluso los conceptos abstractos son a menudo traducidos al lenguaje
de la acción concreta: «Razonable significa cuando tengo calor y no me pongo en una
corriente de aire» (August Messer).17

Los conceptos potenciales ya juegan un papel en el pensamiento complejo, en la
medida en que la abstracción se da también en la formación de complejos. Los
complejos asociativos, por ejemplo, presuponen la «abstracción» de un rasgo común a
unidades diferentes. Pero, mientras predomina el pensamiento complejo, el rasgo
abstraído es inestable, no tiene una posición privilegiada y cede fácilmente su dominio
provisional a otros rasgos. En los conceptos potenciales propiamente dichos, una vez que
un rasgo ha sido abstraído, no se vuelve a perder fácilmente entre los demás rasgos. La
totalidad concreta de los rasgos se rompe mediante su abstracción, creándose de ese
modo la posibilidad de reunificarlos sobre una base diferente. Sólo el dominio de la
abstracción, combinado con el pensamiento complejo avanzado, capacita al niño para
progresar hacia la formación de verdaderos conceptos. Un concepto sólo aparece cuando
los rasgos abstraídos son sintetizados de nuevo y la síntesis abstracta resultante se
convierte en el principal instrumento del pensamiento. Como han demostrado nuestros
experimentos, el papel decisivo en este proceso lo juega la palabra, cuyo uso deliberado
dirige todos los procesos menores de la formación avanzada de conceptos.

De lo que llevamos dicho, se desprende claramente que las palabras también
desempeñan una función importante, aunque diferente, en los diversos estadios del
pensamiento por complejos. Por tanto, consideramos el pensamiento complejo un estadio
en el desarrollo del pensamiento verbal, a diferencia de Volkelt, Werner, Kretschmer y
algunos otros, que ensanchan el término «complejo» hasta incluir el pensamiento
preverbal e incluso el pensamiento animal.18

Desde nuestro punto de vista, hay una diferencia esencial entre la inteligencia
natural, basada en lo biológico, y la inteligencia humana desarrollada históricamente.

Al mismo tiempo, el papel jugado por la palabra en el pensamiento complejo no
coincide en modo alguno con su papel en el pensamiento conceptual. Por el contrario, la
diferencia misma entre el complejo y el concepto estriba en los diferentes usos
funcionales de la palabra. La palabra es un signo y, como tal, se puede usar de modos
diferentes, dependiendo de la clase de operación intelectual en la que esté implicada. De
esta diferencia en las operaciones intelectuales realizadas con la palabra nace la diferencia
entre el pensamiento complejo y el pensamiento conceptual.

XVIII

128



En nuestro estudio experimental de los procesos intelectuales de los adolescentes,
hemos observado cómo las formas sincréticas y complejas de pensamiento disminuyen
gradualmente, los conceptos potenciales se usan cada vez menos y los verdaderos
conceptos comienzan a formarse (al principio, raramente; después, con frecuencia
creciente).

Sin embargo, sería erróneo imaginar que esta transición de los complejos a los
conceptos es un proceso mecánico en el que el estadio superior de desarrollo sustituye
completamente al inferior. El panorama de esta evolución es mucho más complejo. En el
pensamiento coexisten diferentes formas genéticas, igual que existen diferentes
formaciones rocosas en la corteza de la tierra. Esa estructura no es una excepción, sino
más bien una regla de comportamiento. Sabemos perfectamente que las acciones
humanas no pertenecen necesariamente al nivel más alto y más avanzado de desarrollo.
Las formas tardías, desde el punto de vista evolutivo, coexisten en el comportamiento
con las formaciones más recientes.

Lo mismo cabe decir del desarrollo ontogenético del pensamiento infantil. Incluso
después de que el adolescente ha aprendido a producir conceptos, no abandona las
formas más elementales; continúan operando, y hasta dominando, durante largo tiempo
en muchas áreas de su pensamiento. Como hemos dicho anteriormente, hasta los adultos
recurren a menudo al pensamiento complejo. Además, ni siquiera el pensamiento
conceptual de adolescentes y adultos supera el nivel de los pseudoconceptos, cuando se
centra en la resolución de problemas cotidianos. Dicho pensamiento, aunque posee todas
las características de la conceptualidad, continúa siendo complejo, visto desde la
perspectiva dialéctica.

Por tanto, la adolescencia no es tanto un período de culminación, cuanto de crisis y
transición.

El carácter de transición del pensamiento adolescente se manifiesta con especial
claridad al observar el funcionamiento real de los conceptos recién adquiridos. Los
experimentos diseñados especialmente para estudiar las operaciones conceptuales de los
adolescentes revelan, en primer lugar, una discrepancia sorprendente entre su capacidad
para formar conceptos y su capacidad para definirlos.

En una situación concreta, el adolescente formará y usará correctamente un
concepto, pero encontrará extrañamente difícil expresarlo con palabras, y la definición
verbal será, en la mayoría de los casos, mucho más limitada de lo que se podría haber
esperado, a juzgar por el modo en que usaba el concepto. La misma discrepancia se da
también en el pensamiento adulto, incluso en niveles muy avanzados. Esto confirma la
hipótesis de que los conceptos se desarrollan por vías distintas de la elaboración
deliberada y consciente de la experiencia en términos lógicos. El análisis de la realidad
con ayuda de los conceptos precede al análisis de los conceptos mismos.

129



El adolescente encuentra otro obstáculo cuando intenta aplicar el concepto que ha
formado en una situación concreta a una nueva serie de objetos o circunstancias, en los
que los atributos sintetizados en el concepto aparecen en configuraciones distintas a las
de la situación original. (Un ejemplo sería la aplicación a objetos cotidianos del nuevo
concepto «pequeño y alto», desarrollado con los bloques de la prueba.) Sin embargo, lo
normal es que el adolescente sea capaz de conseguir tales transferencias en un estadio de
desarrollo bastante temprano.

Mucho más difícil que la transferencia misma es la tarea de definir un concepto
cuando ya no está enraizado en la situación original y se debe formular en un plano
puramente abstracto, sin ninguna referencia a situaciones ni impresiones concretas. En
nuestros experimentos, el niño o adolescente que había resuelto correctamente el
problema de la formación del concepto descendía, muy a menudo, a un nivel de
pensamiento más primitivo al dar una definición verbal del concepto y comenzaba,
simplemente, a enumerar los diversos objetos a los que se aplicaba el concepto en el
contexto concreto. En este caso, operaba con el nombre como con un concepto, pero lo
definía como un complejo. Se trata de una forma de pensamiento típica de esa edad de
transición y que oscila entre el complejo y el concepto.

La mayor dificultad de todas es la aplicación de un concepto, comprendido y
formulado por fin en el nivel abstracto, a situaciones concretas que se deben considerar
también en ese mismo nivel (un tipo de transferencia que sólo se domina, normalmente,
hacia el final de la adolescencia). La transición de lo abstracto a lo concreto le resulta al
joven tan ardua como la transición anterior de lo concreto a lo abstacto. Nuestros
experimentos no dejan ninguna duda de que, en cualquier caso, la descripción de la
formación de conceptos dada en este punto por la psicología tradicional, que reproducía
simplemente el esquema de la lógica formal, no se corresponde en absoluto con la
realidad.

Según la escuela clásica, la formación de conceptos se alcanza mediante el mismo
proceso que el «retrato de familia» en las fotografías compuestas de Galton. Éstas se
hacen fotografiando a diferentes miembros de una familia en la misma placa, con lo que
los rasgos «familiares» comunes a varias personas resaltan con gran viveza, mientras que
los rasgos personales diferenciadores de los individuos se van desdibujando con la
superposición. En la formación de conceptos, tendría lugar una intensificación similar de
los rasgos compartidos por varios objetos; según la teoría tradicional, la suma de dichos
rasgos es el concepto. En realidad, como señalaron ya hace mucho algunos psicólogos, y
como demuestran nuestros experimentos, el camino por el que los adolescentes llegan a
la formación de conceptos no coincide nunca con este esquema lógico. Cuando el
proceso de formación de conceptos se considera en toda su complejidad, aparece como
un movimiento de pensamiento dentro de la pirámide de los conceptos, movimiento que
alterna constantemente dos direcciones: de lo particular a lo general y de lo general a lo
particular (Peter Vogel).19

130



Últimamente, Karl Bühler ha propuesto un modelo que supone dos raíces
principales en la formación de conceptos. La primera de ellas es la asociación de varias
representaciones del niño por grupos. La segunda, genética, se encuentra en la función
del juicio. El concepto parece ser el resultado de un acto intelectual, es decir, de un juicio
ya formado. Bühler señala que las palabras con que el niño designa los conceptos
reproducen muy rara vez juicios relativos a estos conceptos. Así pues, el juicio aparece
como el acto más elemental. Las representaciones y los juicios interactúan, pues, en el
curso de la formación de conceptos, lo que significa que la formación de conceptos se
realiza, casi a la vez, desde ambas partes, desde lo concreto y desde lo general.

Las primeras palabras del niño juegan ya el papel de generalizaciones. La palabra
«flor» aparece en su vocabulario mucho antes que los nombres de flores concretas. E
incluso si por accidente el niño aprende la palabra «rosa» antes que «flor», usa «rosa»
como un nombre genérico, llamando «rosa» a todas las flores que ve.

La observación de que las primeras palabras del niño son generalizaciones es
correcta; pero debemos decir que, al mismo tiempo, crea la falsa impresión de que los
conceptos abstractos aparecen ya con las primeras generalizaciones verbales. Charlotte
Bühler, por ejemplo, construyó una teoría según la cual los adolescentes usan,
básicamente, las mismas operaciones mentales que los niños de 3 años.

Por nuestra parte, quisiéramos insistir en que el uso de generalizaciones verbales no
presupone un dominio precoz del pensamiento abstracto. Como ya hemos demostrado en
los experimentos sobre la formación de conceptos y mediante observaciones del proceso
educativo, las operaciones mentales del niño y las del adulto son completamente
diferentes. Aunque el niño y el adulto pueden usar una misma palabra para referirse a un
mismo objeto, sus operaciones mentales son completamente diferentes. El uso temprano
de palabras, que en el pensamiento adulto equivalen a conceptos, no implica que el niño
haya dominado ya la técnica del razonamiento abstracto.

No estamos de acuerdo con Karl Bühler en lo que concierne al papel del juicio del
niño en la formación de conceptos. El concepto, en realidad, aparece como un
componente de un todo más amplio, que es el juicio o la afirmación. Cuando un niño
responde al estímulo verbal «casa» diciendo «grande», y a «árbol» diciendo «con
manzanas», confirma esta regla.

Igual que la palabra existe sólo en la frase y que la sentencia aparece en el habla del
niño antes que la palabra aislada, el juicio aparece en el niño antes que el concepto. Por
esa razón, la asociación no puede engendrar por sí sola un concepto.

Nuestros experimentos han confirmado la opinión de Bühler sobre el papel que
juegan las asociaciones y los juicios en la formación de conceptos; sin embargo,
discrepamos de su conclusión de que estas dos formas son las raíces reales de la
formación de conceptos.

131



Bühler ignora el papel de la palabra dentro de los complejos que preceden a los
conceptos. Ha intentado hacer derivar los conceptos de la elaboración natural de las
impresiones, pasando por alto el carácter histórico y verbal de la formación de
complejos. Bühler no distingue entre complejos naturales, representados por
«conceptos» visuales (Jaensch), y complejos engendrados por un pensamiento verbal
sumamente desarrollado. Hablando sobre los juicios, Bühler ignora también la distinción
entre las formas biológicas e históricas de pensamiento, entre los elementos naturales y
culturales, y entre las formas verbales y no verbales. Desde nuestro punto de vista, los
procesos que conducen a la formación de conceptos se desarrollan en dos líneas
principales. La primera es la formación de complejos: el niño une diversos objetos por
grupos, bajo un «apellido» común; este proceso pasa por varios estadios. La segunda
línea de desarrollo es la formación de «conceptos potenciales», basados en la selección
de ciertos atributos comunes. En ambas, el uso de la palabra forma parte de los procesos
que se desarrollan, y la palabra mantiene su función de guía en la formación de los
conceptos genuinos a los que conducen dichos procesos.

132



6. EL DESARROLLO DE LOS CONCEPTOS CIENTÍFICOS EN LA NIÑEZ:
BOSQUEJO DE UNA HIPÓTESIS DE TRABAJO

I

Comprender el desarrollo de los conceptos científicos en la mente del niño es
necesario para elaborar métodos eficaces de instrucción del escolar en el conocimiento
sistemático. No menos importante que este aspecto práctico del problema es su
significación teórica para la ciencia psicológica. Sin embargo, nuestro conocimiento sobre
todo este asunto es sorprendentemente escaso.

El estudio que se va a analizar en este capítulo se presenta como un primer intento
de investigar sistemáticamente el desarrollo de los conceptos científicos y espontáneos en
la niñez. Esta investigación, llevada a cabo por Zhosefina Shif, fue pensada para poner a
prueba, de modo experimental, nuestra hipótesis de trabajo relativa al desarrollo peculiar
de los conceptos científicos en comparación con los espontáneos.1 Suponíamos que los
conceptos, es decir, los significados de las palabras, no pueden ser asimilados por el niño
de una forma directa e inmediata, sino que tienen que experimentar cierto desarrollo.
También proponíamos que sería incorrecto aplicar a los conceptos científicos los
resultados obtenidos en un estudio de los conceptos espontáneos. Para poner a prueba
esta hipótesis, desarrollamos un procedimiento experimental que incluía tareas
estructuralmente semejantes que contenían material científico o cotidiano.

El experimento incluía la composición de relatos a partir de una serie de dibujos que
mostraban el principio de una acción, su continuación y su fin, y fragmentos
complementarios de sentencias que terminaban en porque o aunque. Estas pruebas se
completaban con un análisis clínico, durante el cual intentábamos identificar en el niño su
nivel de comprensión consciente de las relaciones causales.

El material para una de las series de pruebas se tomaba de los cursos de ciencias
sociales de segundo y cuarto grados. La segunda serie usaba situaciones simples de la
vida diaria, tales como «El chico fue al cine porque...», «La chica aún no puede leer,
aunque...» o «Se cayó de la bicicleta porque...». Métodos suplementarios de estudio
incluían comprobaciones de los logros académicos del niño y observaciones hechas
durante las clases. Los niños que estudiamos eran estudiantes de escuela primaria. [Los
de primer curso tenían una media de 7 años.]

El análisis de los datos comparados separadamente para cada grupo de edad en la
tabla siguiente demuestra que, en la medida en que el programa de estudios proporciona
el material necesario, el desarrollo de los conceptos científicos va por delante del

133



desarrollo de los conceptos espontáneos.

Los datos disponibles indican que el nivel de comprensión consciente del material es
superior en el caso de los conceptos científicos. La acumulación de conocimientos
sostiene un crecimiento continuo del razonamiento científico, que, a su vez, influye
favorablemente en el desarrollo del pensamiento espontáneo. Así pues, el aprendizaje
sistemático juega un papel fundamental en el desarrollo de los escolares.

Sabemos que las relaciones adversativas [pero, aunque] aparecen en el pensamiento
del niño después que las causales, y se puede ver que, en la categoría adversativa, los
niños de cuarto grado no obtienen mejores resultados que los de segundo grado en la
categoría causal.

Estos hallazgos nos han llevado a la hipótesis de que hay dos caminos diferentes en
el desarrollo de las dos formas diferentes de razonamiento. En el caso del pensamiento
científico, el papel primario lo juega la definición verbal inicial, que, al aplicarse
sistemáticamente, se va reduciendo poco a poco a los fenómenos concretos. El desarrollo
de los conceptos espontáneos no conoce la sistematicidad y se remonta de los fenómenos
hacia las generalizaciones.

Los conceptos científicos se desarrollan en condiciones de cooperación sistemática
entre el niño y el maestro. El desarrollo y la maduración de las funciones mentales
superiores del niño son los frutos de esta cooperación. Nuestro estudio demuestra que el
progreso de dicho desarrollo se manifiesta en la creciente relatividad del pensamiento
causal y en la obtención de una cierta libertad de pensamiento en los conceptos
científicos. Estos se desarrollan antes que los conceptos espontáneos porque se
benefician de la sistematicidad de la instrucción y la cooperación. Esta temprana madurez
de los conceptos científicos les da el papel de guía propedéutica en el desarrollo de los
conceptos espontáneos.

134



El punto débil del uso de conceptos espontáneos por parte del niño consiste en la
incapacidad del niño para utilizarlos libre y voluntariamente y para formar abstracciones.
La dificultad de los conceptos científicos radica en su verbalismo, es decir, en su
excesiva abstracción y alejamiento de la realidad. Simultáneamente, la naturaleza misma
de los conceptos científicos suscita su uso deliberado, siendo ésta su ventaja sobre los
conceptos espontáneos. Aproximadamente en el cuarto grado, el verbalismo cede el paso
a la concreción, la cual influye a su vez favorablemente en el desarrollo de los conceptos
espontáneos. En ese momento, ambas formas de razonamiento alcanzan
aproximadamente el mismo nivel de desarrollo.

¿Qué ocurre en la mente del niño con los conceptos científicos que se le enseñan en
la escuela? ¿Cuál es la relación entre la asimilación de la información y el desarrollo
interno del concepto científico en la conciencia del niño?

La psicología infantil contemporánea tiene dos respuestas a estas preguntas. Una
escuela de pensamiento cree que los conceptos científicos no tienen una historia interna,
es decir, no experimentan el desarrollo, sino que son absorbidos como algo acabado
mediante un proceso de comprensión y asimilación. La mayoría de las teorías y métodos
educacionales se basan todavía en esta opinión. Sin embargo, es una opinión que no
resiste al análisis, ni en su dimensión teórica ni en sus aplicaciones prácticas. Como
sabemos por las investigaciones del proceso de la formación de conceptos, un concepto
es más que la suma de ciertos vínculos asociativos formados por la memoria, más que un
mero hábito mental; es un auténtico complejo acto de pensamiento que no se puede
enseñar mediante la ejercitación y al que sólo se puede llegar cuando el desarrollo mental
del niño ha alcanzado el nivel requerido. A cualquier edad, un concepto expresado en una
palabra representa un acto de generalización. Pero los significados de las palabras
evolucionan. Cuando el niño aprende una palabra nueva, el desarrollo verbal apenas
acaba de empezar; al principio, la palabra es una generalización del tipo más primitivo;
conforme se desarrolla el intelecto del niño, es reemplazada por generalizaciones de un
tipo cada vez más elevado (un proceso que culmina con la formación de los verdaderos
conceptos). El desarrollo de los conceptos, o significados de palabras, presupone el
desarrollo de muchas funciones intelectuales (atención deliberada, memoria lógica,
abstracción, la capacidad para comparar y diferenciar). Estos complejos procesos
psicológicos no pueden ser dominados mediante el mero aprendizaje inicial.

También la experiencia práctica demuestra que la enseñanza directa de los
conceptos es imposible y estéril. Un maestro que intente hacer esto normalmente no
conseguirá del niño nada salvo verbalismo hueco, una repetición mecánica de palabras
que simula un conocimiento de los conceptos correspondientes, pero que, en realidad,
encubre un vacío.

León Tolstoi, profundo conocedor de la naturaleza de la palabra y su significado,
percibió con mayor claridad que muchos otros educadores la imposibilidad de transmitir
un concepto del maestro al alumno en forma simple. Cuenta sus esfuerzos por enseñar la

135



lengua literaria a niños campesinos, «traduciendo» primero el vocabulario de éstos a la
lengua de los cuentos populares y vertiendo después dicha lengua al ruso literario.
Descubrió que no se podía enseñar la lengua literaria a los niños mediante explicaciones
artificiales, memorización forzosa y repetición, como se enseña una lengua extranjera.
Escribe Tolstoi: «Debemos admitir que hemos intentado varias veces [...] hacer esto, y
siempre nos encontramos con una aversión insuperable por parte de los niños, lo que
demuestra que íbamos por mal camino. Estos experimentos me han convencido de que
es completamente imposible explicar el significado de una palabra [...] Al explicar
cualquier palabra, la palabra “impresión”, por ejemplo, se pone en su lugar otra
igualmente incomprensible, o toda una serie de palabras cuya mutua conexión es tan
incomprensible como la palabra en sí» (Tolstoi, 1903, pág. 143).

En esta afirmación categórica, se mezclan a partes iguales ideas verdaderas y falsas.
Es cierto, y cualquier maestro lo confirmará, que el principal problema es que el niño
carece de conceptos apropiados: «Lo que el niño no entiende no es una palabra difícil de
comprender, sino el concepto denotado por esa palabra. La palabra está casi siempre
preparada cuando el concepto lo está. Además, la relación de la palabra con el
pensamiento, y la formación de conceptos nuevos, es un proceso tan delicado, complejo
y misterioso que cualquier interferencia es una dificultad que obstaculiza el proceso del
desarrollo» (Tolstoi, 1903, pág. 143).

Es verdad que los conceptos y los significados de las palabras evolucionan, y que
éste es un proceso complejo y delicado. Pero Tolstoi se equivoca al proponer el
abandono de todo intento de dirigir la adquisición de conceptos y al propugnar un
desarrollo natural sin trabas. Al sugerir tal cosa, separa el proceso de desarrollo del
aprendizaje y la instrucción, sobre todo debido a su categórica formulación.

Al mismo tiempo, el propio Tolstoi entendía que sólo las interferencias bruscas
obstaculizan el desarrollo, mientras que métodos más sutiles e indirectos pueden tener un
efecto positivo: «Cuando ha oído o leído una palabra desconocida en una sentencia que
comprende, y después en otra, comienza a tener una idea confusa del nuevo concepto;
antes o después sentirá [...] la necesidad de usar esa palabra; y, una vez que la ha usado,
la palabra y el concepto son ya suyos [...] Pero dar deliberadamente al alumno conceptos
nuevos [...] es, estoy convencido, tan imposible e inútil como enseñar al niño a andar
mediante las leyes del equilibrio» (Tolstoi, 1903, pág. 143).

Así pues, Tolstoi demuestra ser consciente de la existencia de muchas otras vías por
las que se pueden adquirir conceptos, y de que dichas vías no tienen por qué ser
necesariamente escolares. Pero sigue insistiendo demasiado en el papel de la
espontaneidad, de la casualidad y de las sensaciones oscuras. Exagera los aspectos
internos de la formación de conceptos y minimiza la función del aprendizaje y la
instrucción.

136



Dejando de lado los aspectos erróneos de la postura de Tolstoi, suscribimos su lado
correcto: la idea de que hay un camino largo y complejo desde que el niño se encuentra
por primera vez con un concepto nuevo hasta el momento en que asume plenamente el
concepto y la palabra correspondiente.

Nuestro estudio experimental ha demostrado que no sólo es posible enseñar a los
niños a usar conceptos, sino que esa «interferencia» puede influir favorablemente en el
desarrollo de los conceptos formados por el mismo estudiante. Pero ese mismo estudio
demuestra que introducir un concepto nuevo significa precisamente poner en marcha el
proceso de su apropiación. La introducción deliberada de conceptos nuevos no impide el
desarrollo espontáneo, sino que le traza nuevos caminos.

Se debe tener en cuenta que, cuando Tolstoi escribe sobre el aprendizaje, en
realidad se refiere al aprendizaje de la lengua literaria rusa. Esta materia no presupone
necesariamente un aprendizaje sistemático de conceptos científicos. Es más bien una
adquisición de conceptos y palabras nuevos que se entretejen en la textura existente de
los conceptos del niño. Tolstoi pone ejemplos que lo confirman. Habla de cómo explicar
e interpretar palabras tales como «impresión» o «instrumento», que no requieren un
sistema riguroso para su comprensión. Aquí estriba la diferencia entre nuestro estudio
(que pretende una investigación del aprendizaje sistemático de los conceptos científicos)
y los estudios de Tolstoi. Esta diferencia plantea una cuestión: ¿en qué medida son
aplicables las observaciones de Tolstoi al proceso de formación de los conceptos
científicos?

Al señalar la diferencia entre los conceptos científicos y los espontáneos, no nos
aventuramos a predecir el alcance de dicha diferencia. Este problema se convertirá en
tema de estudio en un momento posterior de este capítulo. Lo que quisiéramos subrayar
ya ahora es que la distinción misma entre conceptos científicos y espontáneos no se
puede considerar un lugar común en la psicología contemporánea, por lo que se debe
empezar defendiéndola.

Como ya hemos dicho, la psicología contemporánea ofrecía dos respuestas al
problema del desarrollo de los conceptos científicos en los escolares. La primera, que ya
hemos examinado y desechado, niega totalmente dicho desarrollo.

La segunda concepción sobre la evolución de los conceptos científicos no niega la
existencia de un proceso de desarrollo en la mente del escolar; sin embargo, mantiene
que este proceso no difiere esencialmente del desarrollo de los conceptos formados por el
niño en su experiencia cotidiana y que no tiene sentido considerar separadamente ambos
procesos. ¿En qué se basa esta opinión?

La literatura de este campo demuestra que, al estudiar la formación de conceptos en
la infancia, la mayoría de los investigadores ha usado conceptos cotidianos formados por
niños sin instrucción sistemática. Se supone que las leyes basadas en estos datos se
aplican también a los conceptos científicos, y no se considera necesario comprobar esta
suposición. Sólo unos pocos de los más perspicaces estudiosos modernos del

137



pensamiento infantil cuestionan la legitimidad de semejante extrapolación. Piaget
distingue claramente entre las ideas del niño sobre la realidad, desarrolladas
principalmente mediante sus propios esfuerzos mentales, y las que son fruto de la
influencia decisiva de los adultos; denomina al primer grupo espontáneo y al segundo, no
espontáneo, y admite que este último puede merecer una investigación aparte. En este
sentido, va más lejos y profundiza más que ningún otro estudioso de los conceptos
infantiles.

Piaget descubrió que ciertas características son compartidas por los conceptos
espontáneos y no espontáneos: 1) ambos resisten a la sugestión; 2) ambos tienen
profundas raíces en el pensamiento del niño; 3) ambos aparecen con formas más o
menos similares en niños de la misma edad; 4) ambos tienen una larga vida en la mente
del niño y desaparecen poco a poco, a diferencia de los «conceptos sugeridos», que
desaparecen instantáneamente; y 5) ambos se manifiestan en las primeras respuestas
correctas del niño. Estas características compartidas por ambos tipos de conceptos sirven
de línea de demarcación que los distingue de los conceptos y las respuestas que son
sugeridos al niño.

Estas observaciones son correctas y podrían llevar a reconocer que los conceptos no
espontáneos merecen un estudio especial. Al mismo tiempo, hay errores en el
razonamiento de Piaget que desvirtúan el valor de sus opiniones. Vamos a centrarnos en
tres de sus errores fundamentales, que están estrechamente relacionados entre sí. El
primero de ellos procede de la creencia de Piaget de que los conceptos espontáneos, por
sí solos, pueden ilustrarnos verdaderamente sobre las cualidades especiales del
pensamiento del niño. Desde este punto de vista, los conceptos no espontáneos
simplemente reflejan la asimilación del pensamiento adulto por parte del niño, pero no
dicen nada sobre el desarrollo de su propio razonamiento. Piaget contradice su propia (y
correcta) observación de que el niño, al asimilar conceptos adultos, los sella con las
características propias de su mentalidad. Sin embargo, Piaget tiende a aplicar esta
observación exclusivamente a los conceptos espontáneos.

El segundo error es simplemente una prolongación del primero. Puesto que sólo los
conceptos espontáneos se consideran característicos del pensamiento infantil, Piaget
intenta presentar los conceptos espontáneos y no espontáneos como realidades
firmemente separadas e independientes, cuya interacción es imposible. No llega a ver la
interacción entre estos dos tipos de conceptos, ni los vínculos que los unen en un sistema
total. Estos errores llevan todavía a un tercero.

Por un lado, Piaget insistía en que son los conceptos espontáneos los que reflejan la
peculiaridad del pensamiento del niño; por otro lado, uno de los principios básicos de su
teoría es que la progresiva socialización del pensamiento infantil es la esencia misma de
su desarrollo mental. Pero si las opiniones de Piaget sobre la naturaleza de los conceptos
no espontáneos fueran correctas, se seguiría que un factor tan importante en la
socialización del pensamiento como el aprendizaje escolar no guardaría relación alguna

138



con los procesos de su desarrollo interno. El desarrollo interno del pensamiento infantil
no tendría relación con la socialización, y, al mismo tiempo, dicha socialización no
tendría relevancia para el desarrollo de los conceptos del niño. Esta incoherencia es el
punto débil de la teoría de Piaget, tanto teórica como prácticamente.

Teóricamente, Piaget ve la socialización del pensamiento como una abolición
mecánica de las características del pensamiento infantil, su gradual extinción. Todo lo que
es nuevo en el desarrollo viene de fuera, reemplazando las formas propias del
pensamiento del niño. Estas formas de razonar característicamente infantiles incluyen el
solipsismo de la primera infancia y el egocentrismo de la niñez, que ya presenta ciertos
signos de compromiso entre el egocentrismo extremo del niño y el pensamiento racional
y conceptual de los adultos. Todo el proceso de desarrollo se presenta como un
desplazamiento mecánico de una mentalidad por la otra. El pensamiento propio del niño
no juega ningún papel constructivo en este proceso; simplemente es reemplazado poco a
poco por un modo de razonar adulto. A lo largo de la niñez, hay un conflicto sin fin entre
estas dos formas antagónicas de pensamiento y una serie de compromisos en cada nivel
sucesivo de desarrollo, hasta que el pensamiento adulto se impone definitivamente.

Desde esta postura teórica, la relación entre el desarrollo y el aprendizaje sólo puede
entenderse como antagónica. Todos los conceptos no espontáneos aprendidos de los
adultos han de contraponerse claramente a los desarrollados por el niño mismo. A lo
largo de la historia evolutiva del niño existe un «estado de guerra» entre los conceptos
espontáneos y los no espontáneos, aprendidos sistemáticamente. Dentro de este
desarrollo, cada estadio se caracteriza por un grado de predominio cuantitativo de uno de
esos tipos de razonamiento. En escolares de entre 11 y 12 años, los conceptos no
espontáneos reemplazan completamente a los espontáneos, y con esto, según Piaget, el
desarrollo intelectual arriba a su puerto de destino. La verdadera culminación del proceso
de desarrollo, es decir, la formación de conceptos maduros y científicos en la
adolescencia, simplemente no tiene cabida en el modelo de Piaget. Según él, el verdadero
contenido del desarrollo consiste en la continua confrontación entre dos formas
antagónicas de pensamiento; el desarrollo de dicha confrontación está marcado por una
serie de compromisos, que se pueden medir por el grado en que decrece el poder del
egocentrismo infantil.

En lo que concierne a las aplicaciones prácticas, la contradicción ya mencionada
desemboca en la imposibilidad de aplicar a los conceptos no espontáneos los datos
obtenidos en el estudio de los conceptos espontáneos. Nos encontramos aquí en un
círculo vicioso: por un lado, se insiste en que los conceptos no espontáneos no tienen
nada que decir sobre el desarrollo mental del niño; por otro, cada vez que uno se
enfrenta a un problema educacional, intenta aplicar los principios de desarrollo de los
conceptos espontáneos al proceso de aprendizaje en la escuela. Este círculo vicioso
resultaba particularmente evidente en el ensayo de Piaget «La psicología infantil y la
enseñanza de la historia» (1933). En este artículo, Piaget sostiene que el mejor modo de

139



formular un método de enseñar historia es estudiar los conceptos espontáneos del niño,
aun cuando a primera vista parezcan ingenuos y sin importancia. Pero, en ese mismo
ensayo, Piaget llega a la conclusión de que el pensamiento del niño está desprovisto de
objetividad, método crítico, comprensión de las relaciones y estabilidad; en una palabra,
de las características esenciales para dominar el material histórico. Por consiguiente, si
por un lado el estudio de los conceptos espontáneos se considera básico en la enseñanza,
por otro se demuestra que dichos conceptos carecen de valor a la hora de transmitir
conocimiento sistemático. Piaget «resuelve» esta contradicción proponiendo la existencia
de un principio de antagonismo entre desarrollo y aprendizaje. Cuando dice que nada es
más importante para la enseñanza eficaz que un conocimiento exhaustivo del
pensamiento espontáneo infantil, lo que parece querer decir es que el pensamiento del
niño se debe conocer como a cualquier enemigo: para combatirlo con éxito.2

A estas premisas erróneas opondremos la de que el desarrollo de los conceptos no
espontáneos debe poseer todos los rasgos característicos del pensamiento del niño en
cada nivel de desarrollo, porque estos conceptos no se adquieren simplemente de forma
maquinal, sino que evolucionan gracias a una ardua actividad mental por parte del niño.
Creemos que ambos procesos (el desarrollo de conceptos espontáneos y no espontáneos)
se relacionan y se influyen constantemente entre sí. Son partes de un único proceso: el
desarrollo de la formación de conceptos, afectado por condiciones externas e internas
variables, pero que esencialmente es un proceso unitario, no un conflicto de formas de
pensamiento antagónicas y mutuamente excluyentes. La instrucción es una de las
principales fuentes de conceptos del escolar y, por tanto, una fuerza poderosa que dirige
su evolución y determina el destino de la totalidad de su desarrollo mental. Si esto es así,
los resultados del estudio psicológico de los conceptos infantiles podrán aplicarse a los
problemas de la enseñanza de una manera muy diferente de la que imaginaba Piaget.

Antes de examinar estas premisas en detalle, queremos exponer nuestras propias
razones para distinguir entre conceptos espontáneos y no espontáneos (científicos, en
particular) y para someter estos últimos a un estudio especial.

1. En primer lugar, sabemos por simple observación que los conceptos espontáneos
y los científicos se desarrollan en condiciones internas y externas completamente
diferentes. La relación de la experiencia del niño con los conceptos científicos difiere
grandemente de su relación con los espontáneos. Los conceptos científicos, que se
originan en la instrucción del aula, no podían menos que diferir de los conceptos que se
desarrollan en la vida cotidiana. Ni siquiera son los mismos los motivos que impulsan al
niño a formar las dos clases de conceptos. La mente afronta diferentes problemas cuando
asimila conceptos en la escuela y cuando queda limitada a sus propios recursos. Se puede
concluir que, puesto que los conceptos científicos y espontáneos difieren en su relación
con la experiencia del niño y en la actitud del niño hacia sus objetos, cabría esperar que
siguieran vías diferentes de desarrollo desde su inicio hasta su forma final.

140



Los datos empíricos sugieren que los puntos fuertes y débiles de los conceptos
científicos y espontáneos son diferentes: el fuerte de uno es el punto débil del otro, y
viceversa. Un ejemplo simple basta para demostrarlo. Cuando se pide a un estudiante
que defina el concepto «hermano», resulta que queda más confuso que cuando se le pide
que enuncie la ley de Arquímedes. La comprensión de «hermano» está hondamente
enraizada en la experiencia del niño y pasa por varios estadios antes de llegar a la
definición hecha en forma conceptual. Ese desarrollo no se inicia en un aula ni supone las
explicaciones de un maestro. Al mismo tiempo, casi todo el contenido empírico del
concepto «hermano» está ya asimilado por el niño. El concepto de «ley de
Arquímedes», por el contrario, no tiene un eco parecido en la experiencia personal del
niño.

2. Vamos a examinar aquí el aspecto teórico. Comenzaremos con una premisa usada
por Piaget, a saber, que el habla del niño es una formación original y no imita el habla de
los adultos. En esta presuposición, Piaget seguía a Stern, pero extendía la idea de éste al
pensamiento del niño, al sostener que el pensamiento infantil es más original e
idiosincrásico aún que su lenguaje.

Pero si esta premisa es verdadera, se deberá admitir entonces que, muy
probablemente, las formas más complejas del razonamiento del niño, es decir, las
asociadas con conceptos científicos, serán aún más originales e idiosincrásicas que las
asociadas con los conceptos espontáneos. Es difícil imaginar que los conceptos
científicos puedan ser asimilados por el niño sin alterarlos y rehacerlos a su modo. Esto
resulta obvio si se admite simplemente que los conceptos científicos, como los
espontáneos, inician su desarrollo, no lo concluyen, precisamente cuando el niño aprende
el término o el significado verbal que denota el nuevo concepto. Este principio de
desarrollo puede aplicarse igualmente a ambos grupos de conceptos, pero cada grupo
tiene su propio escenario para el inicio y desarrollo de sus conceptos. Esta última idea
puede resultar más clara si se compara con la diferencia entre el aprendizaje de la lengua
nativa y el de una lengua extranjera. La analogía con el aprendizaje de lenguas diferentes
va más allá de una semejanza superficial, pues revela relaciones psicológicas que, en
realidad, son afines a las existentes entre los conceptos científicos y los espontáneos.

Es bien sabido que aprender una lengua extranjera en la escuela y desarrollar la
lengua nativa propia implica dos procesos completamente diferentes. Al aprender una
lengua extranjera usamos significados de palabras que ya están desarrollados en la lengua
nativa, y sólo los traducimos; el conocimiento avanzado de la propia lengua juega
también un papel importante en el estudio de la extranjera, así como esas relaciones
internas y externas que son peculiares del estudio de una lengua extranjera. Y, sin
embargo, pese a todas estas diferencias, la adquisición de las lenguas extranjera y nativa
pertenece a la misma clase de procesos de desarrollo del habla. A dicha clase pertenece
también la adquisición del lenguaje escrito, que tiene muchas características

141



idiosincrásicas que no se pueden derivar de ninguno de los tipos de desarrollo del habla
mencionados anteriormente. Al mismo tiempo, los tres procesos están estrechamente
relacionados entre sí. La adquisición de una lengua extranjera es peculiar respecto a la de
la lengua nativa precisamente porque utiliza la semántica de esta última como base.

La dependencia inversa es menos conocida y apreciada; pero Goethe la veía
claramente cuando escribió que quien no sabe ningún idioma extranjero no sabe de
verdad el suyo propio. Los estudios experimentales lo confirman. Se ha demostrado que
el conocimiento que un niño tiene de su lengua nativa mejora con el aprendizaje de una
extranjera. El niño usa de forma más consciente y deliberada las palabras como
instrumentos de su pensamiento y medios expresivos de sus ideas. Se podría decir que el
conocimiento de la lengua extranjera es al conocimiento de la nativa lo que el
conocimiento del álgebra es al conocimiento de la aritmética: los conocimientos de
álgebra mejoran los de aritmética y los convierten en una explicación concreta de las
leyes algebraicas generales. La aproximación del niño a la lengua se hace más abstracta y
generalizada. Como el álgebra libera al niño del dominio de las cifras concretas y lo eleva
al nivel de las generalizaciones, la adquisición de una lengua extranjera (en su forma
propia y peculiar) lo libera de la dependencia de las formas y expresiones lingüísticas
concretas.

Hay razones serias para creer que entre los conceptos espontáneos y científicos
existen unas relaciones semejantes. Ante todo, el desarrollo de los conceptos, tanto
espontáneos como científicos, pertenece al aspecto semántico del desarrollo del habla;
desde el punto de vista psicológico, el desarrollo de los conceptos y el de los significados
verbales no son sino dos formas de un solo proceso, que imprime en ambos su sello
característico. Además, las condiciones externas e internas para el desarrollo de los
conceptos científicos y la adquisición de una lengua extranjera coinciden en gran medida
y se diferencian, igualmente, de las condiciones para el desarrollo de conceptos
espontáneos y la adquisición de la lengua nativa. La línea divisoria pasa aquí entre el
desarrollo espontáneo y la instrucción sistemática. En cierto sentido, el desarrollo de la
lengua nativa puede llamarse un proceso espontáneo, y la adquisición del idioma
extranjero, un proceso no espontáneo.

Los conceptos científicos y espontáneos revelan actitudes diferentes hacia el objeto
de estudio y diferentes modos de representarlo en la conciencia. El proceso de
adquisición de conceptos científicos llega mucho más allá de la experiencia inmediata del
niño, usándola del mismo modo que la semántica de la lengua nativa se usa en el
aprendizaje de una lengua extranjera. Al aprender una lengua nueva, no se regresa al
mundo inmediato de los objetos ni se repiten desarrollos lingüísticos pasados; en lugar de
eso, se utiliza la lengua nativa como mediadora entre el mundo objetivo y la nueva
lengua. De modo parecido, la adquisición de conceptos científicos se lleva a cabo
mediante conceptos ya adquiridos.

142



3. La elección de los conceptos científicos como objeto de estudio tiene también un
valor heurístico. En la actualidad, la psicología sólo tiene dos modos de estudiar la
formación de conceptos. Uno opera con los conceptos reales del niño, pero usa métodos
(como la definición verbal) que no ahondan por debajo de la superficie. El otro permite
un análisis psicológico incomparablemente más profundo, pero sólo mediante el estudio
de la formación de conceptos experimentales elaborados artificialmente. Un problema
metodológico urgente con el que nos encontramos es el de encontrar modos de estudiar
los conceptos reales en profundidad, encontrar un método que pueda utilizar los
resultados ya obtenidos por los dos procedimientos usados hasta ahora. La más
prometedora de las aproximaciones al problema parece ser el estudio de los conceptos
científicos, que son conceptos reales, pero se forman ante nuestros ojos casi como
conceptos artificiales.

4. Finalmente, el estudio de los conceptos científicos tiene, por sí mismo,
consecuencias importantes para la educación y la instrucción. Dichos conceptos no se
asimilan tal cual, y la enseñanza y el aprendizaje juegan un papel importante en su
adquisición. Descubrir la compleja relación existente entre la instrucción y el desarrollo
de los conceptos científicos es una tarea práctica importante.

Éstas fueron las consideraciones que nos guiaron al separar los conceptos científicos
de los cotidianos y someterlos a un estudio comparativo. Para ilustrar el tipo de pregunta
que intentábamos responder, tomemos el concepto «hermano» (un concepto cotidiano
típico, que con tanta habilidad usó Piaget para establecer toda una serie de peculiaridades
del pensamiento del niño) y comparémoslo con el concepto «explotación», al que el niño
es introducido en sus clases de ciencias sociales. ¿Es su desarrollo el mismo, o diferente?
¿«Explotación» sigue simplemente el mismo curso de desarrollo que «hermano», o es,
psicológicamente, un concepto de otro tipo? Lo que nosotros sugerimos es que los dos
conceptos han de ser diferentes en su desarrollo tanto como en su funcionamiento, y que
estas dos variantes del proceso de formación de conceptos han de influirse mutuamente
en sus respectivas evoluciones.

II

Para estudiar la relación entre el desarrollo de los conceptos científicos y el de los
cotidianos, necesitamos un criterio comparativo. Para construir un instrumento de
medición, debemos conocer las características típicas de los conceptos cotidianos en la
edad escolar y la dirección de su desarrollo durante ese período.

Piaget demostró que los conceptos del escolar están marcados, ante todo, por su
incapacidad para darse cuenta de las relaciones de una forma consciente, aunque las
maneja correctamente de un modo espontáneo e irreflexivo. Piaget preguntaba a niños
entre 7 y 8 años el significado de la palabra porque en la sentencia «No iré a la escuela

143



mañana porque estoy enfermo». La mayoría de los niños respondía: «Significa que está
enfermo»; otros decían: «Significa que no irá a la escuela». Un niño es incapaz de darse
cuenta de que la pregunta no se refiere a los hechos separados de la enfermedad y de la
no asistencia a la escuela, sino a su conexión. Espontáneamente, usa porque de modo
correcto, pero no sabe cómo usarlo deliberadamente. Así pues, no puede dar un final
correcto a la sentencia «El hombre se cayó de la bicicleta porque...». A menudo
sustituirá la causa por una consecuencia («porque se rompió el brazo»). El pensamiento
del niño no es deliberado ni consciente de sí mismo. ¿Cómo, pues, acaba el niño por
llegar a la conciencia y dominio de sus propios pensamientos? Para explicar este proceso,
Piaget cita dos leyes psicológicas.

Una es la ley de la toma de conciencia, formulada por Claparède, quien probó,
mediante experimentos muy interesantes, que la toma de conciencia de la diferencia
precede a la de la semejanza. De forma completamente natural, el niño responde de
formas parecidas a objetos que son parecidos y no necesita tomar conciencia. La ley de
Claparède establece que cuanto más fácil nos sea el uso de una relación efectiva, menos
conscientes seremos de ella; tomamos conciencia de lo que hacemos en proporción a la
dificultad que experimentamos al adaptarnos a una situación.

Piaget usa la ley de Claparède para explicar el desarrollo del pensamiento que tiene
lugar entre los 7 y los 12 años. Durante ese período, las operaciones mentales infantiles
entran repetidamente en conflicto con el pensamiento adulto. El niño sufre fracasos y
frustraciones debido a las deficiencias de su lógica, y estas experiencias dolorosas le
crean la necesidad de tomar conciencia de sus conceptos.

Dándose cuenta de que la necesidad no es una explicación suficiente de ningún
cambio evolutivo, Piaget complementa la ley de Claparède con la ley del cambio de
posición, o del desplazamiento. Hacerse consciente de una operación mental significa
transferirla del plano de la acción al del lenguaje, es decir, recrearla en la imaginación
para poder expresarla con palabras. Este cambio no es rápido ni fácil. La ley establece
que el dominio de una operación en el plano superior del pensamiento verbal presenta las
mismas dificultades que el dominio previo de esa operación en el plano de la acción. Esto
explica la lentitud del progreso.

En primer lugar, fue el mismo Piaget quien dijo que la ley de la toma de conciencia
de Claparède tiene una capacidad explicativa limitada. Y, en realidad, decir que la toma
de conciencia aparece como resultado de la necesidad del niño de hacerse consciente de
algo equivale a sostener que las alas tienen su origen en la necesidad de volar del pájaro.
Desde la perspectiva de la epistemología científica, semejante explicación resulta
anticuada. Además, dota a la necesidad de la capacidad de crear los medios necesarios
para su propia satisfacción, al tiempo que despoja a la conciencia de su dimensión
evolutiva y la presenta como una entidad formada de antemano.

144



Los hallazgos de Claparède pueden tener una explicación diferente. Nuestros
propios estudios experimentales sugieren también que el niño toma conciencia de las
diferencias antes que de los parecidos, pero no porque las diferencias lo lleven a
disfunciones, sino porque la toma de conciencia de la semejanza requiere una estructura
de generalización y conceptualización más avanzada que la exigida por la desemejanza.
Al analizar el desarrollo de los conceptos de diferencia y parecido, hemos descubierto
que la conciencia del parecido presupone la formación de una generalización, o de un
concepto, que abarque los objetos que son parecidos; la conciencia de la diferencia no
requiere dicha generalización, ya que puede producirse de otras maneras. El hecho de
que la secuencia del desarrollo de los conceptos de semejanza y diferencia sea la inversa
de su uso en el comportamiento anterior no constituye un caso único. Nuestros
experimentos establecen, por ejemplo, que el niño reacciona antes a una acción
representada gráficamente que a la representación de un objeto, pero se hace plenamente
consciente del objeto antes que de la acción.

A dos grupos de preescolares, de edad y nivel de desarrollo parecidos, se les
mostraron idénticos dibujos. A un grupo se le pidió que escenificara lo representado en el
dibujo (de modo que manifestara su grado de comprensión inmediata del contenido); al
otro grupo se le pidió que lo expresara con palabras, tarea que requiere cierto grado de
entendimiento mediado conceptualmente. Resultó que los «actores» reprodujeron el
sentido global de la acción representada, mientras que los narradores enumeraron objetos
aislados.

Podemos preguntarnos si la ley de la toma de conciencia de Claparède es aplicable a
los problemas analizados por Piaget. Éste usa los hallazgos de Claparède para explicar el
desarrollo de los conceptos en niños de entre 7 y 12 años. Este período se caracteriza por
una serie de fracasos de la lógica infantil en su confrontación con la lógica de los adultos.
El pensamiento del niño choca contra el muro de su propia incapacidad, y las
«moraduras» que se hace, como observó acertadamente J. J. Rousseau, se convierten en
sus mejores maestros. Esas colisiones son un poderoso estímulo que suscita la toma de
conciencia, la cual, a su vez, revela mágicamente al niño todo un tesoro de conceptos
conscientes y voluntarios.

Pero se debe investigar si esa serie de fracasos es el único «maestro» del niño. ¿Es
posible que la inadecuación del pensamiento del niño sea la única fuente real de esas
formas superiores de generalización conocidas como conceptos? Basta formular
claramente estas preguntas para darse cuenta de que sólo pueden tener una respuesta
negativa. Lo mismo que no se puede sacar la conciencia de la necesidad de conciencia,
tampoco se puede sacar el desarrollo del pensamiento del fracaso del pensamiento.

La segunda ley usada por Piaget, la ley del cambio de posición, es un ejemplo de la
difundida teoría genética, según la cual, determinados acontecimientos o pautas,
observados en los estadios iniciales de un proceso de desarrollo, vuelven a aparecer en
sus estadios avanzados. Los rasgos que reaparecen a menudo impiden al observador ver

145



las importantes diferencias que se derivan del hecho de que esos últimos procesos tienen
lugar en un nivel de desarrollo superior. No vamos a analizar el principio de repetición
como tal, ya que sólo nos interesa su valor explicativo con respecto al crecimiento de la
conciencia. La ley del cambio de posición, como la ley de la toma de conciencia, puede
responder, en el mejor de los casos, a la pregunta de por qué el escolar no es consciente
de sus conceptos; pero no puede explicar cómo se alcanza la conciencia. Debemos
buscar otra hipótesis que dé cuenta de ese acontecimiento decisivo en el desarrollo
mental del niño.

Según Piaget, la falta de conciencia del escolar es un resto de su egocentrismo en
decadencia, pero aún influyente en la esfera del pensamiento verbal que empieza a
formarse en ese momento. La conciencia se alcanza cuando el pensamiento socializado
maduro excluye el egocentrismo residual del nivel del pensamiento verbal.

Pero un modelo de desarrollo como éste no requiere ley alguna; pues, si la toma de
conciencia de los conceptos falta al principio y es verdad que, cuando aparece, llega ya
acabada del mundo de los adultos, entonces no se necesita ninguna ley específica de la
psique infantil para dar cuenta de ese desarrollo. Este modelo no se sostiene ni en el
plano de la teoría ni en el de los hechos. La falta de un uso consciente de los conceptos
por parte de los escolares no se puede explicar recurriendo a la noción de egocetrismo,
porque es precisamente durante el inicio de la edad escolar cuando empiezan a destacar
en el proceso de desarrollo las funciones intelectuales superiores, cuyas características
principales son la toma de conciencia reflexiva y el control deliberado.

La cuestión central del desarrollo durante la edad escolar es la transición del
recuerdo primitivo y la atención involuntaria a los procesos mentales superiores de
atención voluntaria y memoria lógica. La atención, antes involuntaria, depende cada vez
más del propio pensamiento del niño; la memoria mecánica se convierte en memoria
lógica, guiada por el significado, y ya puede ser usada deliberadamente por el niño. Se
puede decir que tanto la atención como la memoria se hacen «lógicas» y voluntarias, ya
que el control de una función se corresponde con la conciencia propia de dicha función.
La intelectualización de una función y el control voluntario de ella son sólo dos
momentos del mismo proceso de formación de las funciones mentales superiores.

Sin embargo, no se puede negar el hecho establecido por Piaget: el escolar, aunque
crece continuamente en conciencia y dominio de funciones tales como la memoria y la
atención, no se da cuenta de sus operaciones conceptuales. Todas sus funciones básicas
se convierten en «intelectuales», salvo la inteligencia misma.

Para resolver esta aparente paradoja, debemos recurrir a las leyes básicas que rigen
el desarrollo psicológico. En otro lugar hemos examinado ya el papel desempeñado por
las interacciones funcionales en el desarrollo mental.3 Se ha demostrado con pruebas
experimentales que el desarrollo mental no coincide con el desarrollo de las funciones
psicológicas aisladas, sino que depende más bien de las relaciones cambiantes entre ellas.
El desarrollo de cada función, a su vez, depende del progreso en el desarrollo del sistema

146



interfuncional. La conciencia, al desarrollarse como un auténtico todo, cambia su
estructura interna en cada nueva etapa. Así pues, el destino de cada componente
funcional de la conciencia depende del desarrollo del sistema entero.

La idea de que la conciencia es un sistema global es tan antigua como la psicología
científica misma. Y, sin embargo, aunque la vieja psicología (y a menudo también la
nueva) aceptaba esta idea, avanzó en dirección opuesta a la esencia misma de esta tesis.
Aunque reconocía la importancia de las relaciones interfuncionales, intentó estudiar la
conciencia como si fuera la suma de sus partes funcionales. Esta aproximación se
extendió también de la psicología general a la evolutiva, y el desarrollo de la conciencia
infantil se presentó como el producto de los cambios ocurridos en las funciones mentales
aisladas. Los aspectos funcionales de la conciencia eran antepuestos dogmáticamente a la
conciencia como sistema.

Para entender cómo pudo producirse una transformación tan paradójica de la idea
inicial, es necesario tener en cuenta las premisas tácitas de la psicología tradicional.
Dichas premisas incluyen 1) el carácter inmutable de las relaciones interfuncionales; 2) la
constancia del componente interfuncional, que, por tanto, se podía «poner entre
paréntesis» y era prácticamente ignorado en el estudio de cada función mental concreta;
y 3) la idea de que el desarrollo de la conciencia puede considerarse el resultado del
desarrollo de funciones aisladas. Dichas funciones, aunque conectadas entre sí, se
desarrollan autónomamente porque se supone que sus interrelaciones son constantes.

Estas tres premisas son totalmente falsas. En primer lugar, las relaciones
interfuncionales, lejos de ser inmutables, experimentan un desarrollo considerable.
Además, este desarrollo, es decir, los cambios en la composición funcional de la
conciencia, son el verdadero núcleo del desarrollo mental.

Lo que la vieja psicología consideraba un postulado (la interconexión de las
funciones mentales) la psicología moderna habrá de transformarlo en un problema. Las
cambiantes relaciones interfuncionales deberán convertirse así en la cuestión central
dentro del estudio de la conciencia. Éste es el método nuevo que se ha de usar al abordar
el problema de la falta de conciencia y de control deliberado en los escolares. La ley
general del desarrollo dice que la toma de conciencia y el control deliberado aparecen
sólo en un estadio muy avanzado del desarrollo de una función mental, después de haber
sido usada y practicada de forma inconsciente y espontánea. Para someter una función al
control intelectual y volitivo, primero hay que poseerla.

Al estadio infantil de funciones indiferenciadas le siguen la diferenciación y el
desarrollo de la percepción en la primera niñez y el desarrollo de la memoria en la edad
preescolar, por mencionar sólo los aspectos destacados del desarrollo mental en cada
edad. La atención, que es un correlato de la estructuración de lo percibido y recordado,
participa en este desarrollo. Por consiguiente, el niño a punto de entrar en la escuela
posee, en forma bastante madura, las funciones que a continuación ha de aprender a
someter al control consciente. Pero, en ese tiempo, los conceptos (o más bien

147



preconceptos, que es como deberían llamarse en ese estadio) apenas han comenzando a
desarrollarse a partir de los complejos, y sería ciertamente un milagro si durante ese
mismo período el niño fuera ya capaz de hacerse consciente de ellos y de dominarlos.
Para que esto fuera posible, la conciencia no tendría simplemente que tomar posesión de
sus funciones individuales, sino que tendría que crearlas.

Antes de continuar, queremos clarificar el término conciencia cuando lo usamos
para hablar de funciones no conscientes que se hacen conscientes. En las obras de Piaget
y Claparède, coexisten dos significados diferentes del concepto de inconsciencia, lo que
causa una seria confusión. Uno de dichos significados es un préstamo de la psicología
general; el otro, de las obras de Freud. Cuando Piaget habla sobre la inconsciencia del
pensamiento del niño, no quiere decir que el niño no se da cuenta en absoluto de su
propio pensamiento. A lo que Piaget se refiere es a que el niño no tiene un control
consciente completo sobre su propio razonamiento. Según el modelo de desarrollo de
Piaget, el pensamiento infantil refleja el equilibrio cambiante entre el egocentrismo, que
se conecta con cierto déficit de control consciente, y la socialización. Este modelo supone
que el pensamiento del niño no es completamente consciente; contiene elementos
conscientes y también inconscientes.

Pero lo inconsciente como «lo todavía no consciente» difiere esencialmente del
«inconsciente» freudiano producto de la represión, que es un desarrollo tardío, efecto de
una diferenciación relativamente importante de la conciencia. Por esa razón, lo no
consciente no es algo en parte consciente y en parte inconsciente; no es un grado de
conciencia, sino la dirección contraria de la actividad de la conciencia.

La actividad de la conciencia puede tomar diferentes direcciones; puede iluminar
sólo unos pocos aspectos de un pensamiento o un acto. Acabo de hacer un nudo; lo he
hecho de modo perfectamente consciente, sin embargo no puedo explicar cómo lo he
hecho, porque mi conciencia estaba centrada en el nudo, más que en mis propios
movimientos, el cómo de mi acción. Cuando esto último se convierte en el objeto de mi
conciencia, me habré hecho plenamente consciente. Usamos conciencia para denotar la
toma de conciencia de la actividad de la mente: la conciencia de ser consciente. Un niño
de preescolar que dice su nombre para responder a la pregunta «¿Sabes tu nombre?»
carece de esta conciencia autorreflexiva: sabe su nombre, pero no es consciente de
saberlo.

Los estudios de Piaget demostraron que la introspección comienza a desarrollarse
sólo durante los años escolares. Este proceso tiene mucho en común con el desarrollo de
la percepción externa y la observación, durante la transición de la infancia a la primera
niñez, cuando el niño pasa de la percepción primitiva sin palabras a la percepción de
objetos guiada y expresada por palabras (percepción con significado). De modo parecido,
el escolar pasa de la introspección no formulada a la verbalizada; percibe sus propios
procesos psíquicos como significativos. Pero la percepción con significado supone
siempre un grado de generalización. Por consiguiente, la transición a la autoobservación

148



verbalizada denota el inicio de un proceso de generalización de las formas internas de
actividad. El paso a un nuevo tipo de percepción interna significa también un paso a un
tipo superior de actividad interna, puesto que un nuevo modo de ver las cosas abre
nuevas posibilidades para utilizarlas. Los movimientos de un jugador de ajedrez están
determinados por lo que ve en el tablero; si su percepción del juego cambia, su estrategia
cambiará también. Al percibir alguno de nuestros actos de una forma generalizada, los
aislamos del conjunto de nuestra actividad mental, y así somos capaces de centrarnos en
ese proceso como tal y de entrar en una nueva relación con él. De este modo, la toma de
conciencia de nuestras operaciones y la consideración de cada una de ellas como un tipo
determinado de proceso (como recordar o imaginar, por ejemplo) conducen a su
dominio.

La instrucción escolar produce ese tipo de percepción generalizadora y, de ese
modo, juega un papel decisivo para hacer al niño consciente de sus propios procesos
mentales. Los conceptos científicos, con su sistema jerárquico de interrelación, parece
que son el medio en el que se desarrollan primero la conciencia y el dominio, para
trasladarse después a otros conceptos y a otras áreas de pensamiento. La conciencia
reflexiva le llega al niño a través del portón de los conceptos científicos.

La caracterización que hace Piaget de los conceptos espontáneos del niño, como no
conscientes ni sistemáticos, tiende a confirmar nuestra tesis. Resulta evidente en sus
escritos que, cuando se aplica a los conceptos, el término «espontáneo» se toma como
sinónimo de «no consciente», y la razón de ello se comprende fácilmente. Al operar con
conceptos espontáneos, el niño no es consciente de ellos porque su atención se centra
siempre en el objeto al que se refiere el concepto, nunca en el acto mismo del
pensamiento. Igual de clara es la opinión de Piaget de que los conceptos espontáneos
existen para el niño al margen de cualquier contexto sistemático. Según él, si deseamos
descubrir y explorar las ideas espontáneas propias del niño, ocultas tras el concepto no
espontáneo que expresa, debemos comenzar por liberarlo de todas las ataduras a un
sistema. Este método lleva a obtener esa clase de respuestas que expresan la actitud
inmediata del niño ante los objetos y que llenan todos los libros de Piaget.

Nos parece obvio que un concepto puede quedar sometido a un control consciente y
deliberado sólo cuando forma parte de un sistema. Si conciencia significa generalización,
a su vez generalización significa la formación de un concepto genérico superior
(Oberbegriff-übergeordneterBegriff) que incluye el concepto dado como un caso
particular. Un concepto superior supone la existencia de una serie de conceptos
subordinados y presupone también una jerarquía de conceptos de diferentes niveles de
generalidad. Así, el concepto dado se sitúa dentro de un sistema de relaciones de
generalidad.

Fue el mismo Piaget quien demostró que el pensamiento infantil no es sistemático y
carece de coherencia y deducción, que el niño es insensible a las contradicciones y
yuxtapone afirmaciones cuando debería sintetizarlas. Más adelante volveremos sobre los

149



fenómenos descubiertos por Piaget y demostraremos que pertenecen exclusivamente a la
esfera del razonamiento no sistemático. Dichos fenómenos se dan cuando los conceptos
implicados carecen de sistema.

Pero, en este momento, nos interesa más demostrar que la sistematización y la
conciencia no proceden del exterior, desplazando los conceptos espontáneos del niño,
sino que, por el contrario, presuponen la existencia de representaciones ricas y
relativamente maduras. Sin éstas, el niño no tendría nada que sistematizar. El
razonamiento sistemático, que se adquiere inicialmente en la esfera de los conceptos
científicos, traslada después su organización estructural a los conceptos espontáneos,
remodelándolos «desde arriba». La interdependencia de los conceptos espontáneos y
científicos procede de las relaciones especiales que existen entre el concepto científico y
el objeto. En los conceptos científicos que el niño adquiere en la escuela, la relación con
un objeto es mediada desde el principio por algún otro concepto. Así, la noción misma de
concepto científico implica una cierta posición en relación con otros conceptos, es decir,
un lugar dentro de un sistema de conceptos. Lo que sostenemos es que los rudimentos de
sistematización entran primero en la mente del niño a través de su contacto con los
conceptos científicos y, después, son transferidos a los conceptos cotidianos, cambiando
su estructura psicológica de arriba abajo.

El carácter específico de los conceptos científicos fue definido perfectamente por
Marx cuando dijo que «si la apariencia y la esencia de las cosas fueran similares, no
habría necesidad de ciencia». Los conceptos científicos serían innecesarios si reflejaran
meras apariencias de objetos, como hacen los conceptos empíricos. El concepto
científico, así, se halla en una relación diferente con el objeto, en una relación factible
sólo en forma conceptual, la cual, a su vez, es posible sólo mediante un sistema de
conceptos. Desde este punto de vista, todo verdadero concepto debe considerarse
siempre junto con su sistema de relaciones, que determina su grado de generalidad. Un
concepto es como una célula viva: se debe considerar siempre unida a sus pseudópodos,
que penetran en el tejido circundante. Queda claro que la distinción entre conceptos
espontáneos y no espontáneos coincide lógicamente con la distinción entre conceptos
empíricos y científicos.

El ejemplo siguiente puede ilustrar la función de los diversos grados de generalidad
en la aparición de un sistema: un niño aprende la palabra «flor» y, poco después, la
palabra «rosa»; durante mucho tiempo, el concepto «flor», aunque se puede aplicar más
ampliamente que «rosa», no puede decirse que sea más general para el niño. No incluye
ni subordina «rosa»: los dos se intercambian y yuxtaponen. Cuando «flor» se generaliza,
la relación entre «flor» y «rosa», así como la de «flor» y otros conceptos subordinados,
cambia también en la mente del niño. Se va configurando un sistema.

Volvamos ahora al comienzo de nuestro estudio, es decir, a la pregunta de Piaget:
¿de dónde procede la conciencia? Hemos demostrado que, contra lo que creía Piaget, el
déficit de conciencia no puede proceder del egocentrismo del niño. Es más bien producto

150



de la falta de sistematización de los conceptos espontáneos. El uso consciente de los
conceptos se puede lograr mediante su sistematización, basada en las relaciones de
generalidad entre los conceptos. Al mismo tiempo, el uso consciente de los conceptos
implica que éstos se puedan controlar voluntariamente. Piaget es incapaz de resolver el
problema de la conciencia porque se limita a los conceptos espontáneos, a los que
considera los únicos productos legítimos del pensamiento del niño. Al rechazar la noción
de sistema conceptual, Piaget ha hecho imposible la resolución del problema de la
conciencia.

III

La interrelación de los conceptos científicos y espontáneos es un caso especial
dentro de un capítulo mucho más amplio: la relación entre la instrucción escolar y el
desarrollo mental del niño. Se han propuesto en el pasado varias teorías sobre esta
relación, y la cuestión sigue siendo una de las principales preocupaciones de la psicología
soviética. Vamos a analizar tres intentos de responder a ella, a fin de situar nuestro
estudio en un contexto más amplio.

La primera teoría, que es todavía la más extendida, considera que la instrucción y el
desarrollo son independientes entre sí. El desarrollo se ve como un proceso de
maduración sometido a leyes naturales, y la instrucción, como la utilización de las
oportunidades creadas por el desarrollo. Son típicos de esta escuela de pensamiento los
intentos de separar con gran cuidado los productos del desarrollo de los de la instrucción,
supuestamente para descubrirlos en su forma pura. Hasta ahora, ningún investigador ha
tenido éxito en semejante empresa. Normalmente se culpa de ello a los métodos
inadecuados, y los fracasos se compensan con redoblados análisis especulativos. Estos
esfuerzos por dividir las dotes intelectuales del niño en dos categorías pueden estar
estrechamente relacionados con la noción de que el desarrollo puede seguir su curso
normal y alcanzar un nivel alto sin ayuda alguna de la instrucción; que incluso los niños
que nunca asisten a la escuela pueden desarrollar las formas más altas de pensamiento
accesibles a los seres humanos. Sin embargo, es más frecuente que esta teoría se
modifique para tener en cuenta una relación obvia existente entre el desarrollo y la
instrucción: la primera crea las potencialidades; la segunda las realiza. La educación es
vista como una especie de superestructura erigida sobre la maduración; o, dicho con otra
comparación, la educación se relaciona con el desarrollo como el consumo con la
producción. Así pues, se admite una relación unilateral: el aprendizaje depende del
desarrollo, pero el curso del desarrollo no se ve afectado por el aprendizaje.

Esta teoría se apoya en la observación simple de que cualquier instrucción exige un
determinado grado de madurez de ciertas funciones: no se puede enseñar a leer a un niño
de 1 año, o a escribir a uno de 3. El análisis del aprendizaje se reduce, pues, a determinar
el nivel de desarrollo que deben alcanzar varias funciones para que sea viable la

151



instrucción. Cuando la memoria del niño ha progresado lo suficiente para permitirle
memorizar el alfabeto, cuando su atención puede mantenerse en una tarea aburrida,
cuando su pensamiento ha madurado hasta el punto de poder comprender la conexión
entre el signo y el sonido, entonces, se puede comenzar a enseñarle a escribir. Según esta
variante de la primera teoría, la instrucción va a la zaga del desarrollo: el desarrollo debe
completar ciertos ciclos antes de que la instrucción pueda comenzar.

La verdad de esta última afirmación es obvia: existe un nivel mínimo necesario. Sin
embargo, esta perspectiva unilateral se traduce en una serie de ideas falsas. Supongamos
que la memoria, la atención y el pensamiento del niño se han desarrollado hasta el punto
en que se le puede enseñar la escritura y la aritmética: ¿afecta tal estudio en algo a su
memoria, atención y pensamiento, o no? La psicología tradicional responde así: sí, en la
medida en que se ejercitan esas funciones; pero el proceso de desarrollo como tal no
cambia; nada nuevo sucede en el crecimiento mental del niño; ha aprendido a escribir,
eso es todo.

Esta opinión, característica de una teoría educacional pasada de moda,
particularmente la de Meumann, tiñe también los escritos de Piaget, para quien el
pensamiento del niño pasa por determinadas fases y estadios, independientemente de la
instrucción que reciba. La instrucción sigue siendo un factor extrínseco. La medida del
desarrollo mental del niño no es lo que ha aprendido y comprende, sino la manera en que
piensa en temas sobre los que no tiene conocimientos. Piaget selecciona preguntas que en
modo alguno se pueden responder recurriendo al conocimiento adquirido mediante la
instrucción. Aquí, la separación (en realidad, la oposición) de instrucción y desarrollo se
lleva al extremo.

La segunda teoría relativa al desarrollo y la instrucción identifica los dos procesos.
Expuesta inicialmente por James, basa ambos procesos en la asociación y la formación
de hábitos, convirtiendo así la instrucción en sinónimo de desarrollo. Esta opinión goza
actualmente de una cierta revitalización, con Thorndike como su principal protagonista.
La reflexología, que ha traducido el asociacionismo al lenguaje de la fisiología, ve el
desarrollo intelectual del niño como una acumulación gradual de reflejos condicionados; y
el aprendizaje es visto exactamente del mismo modo. Puesto que instrucción y desarrollo
son idénticos, no puede plantearse cuestión alguna acerca de ninguna relación concreta
entre ellos.

La tercera escuela de pensamiento, representada por el gestaltismo, intenta conciliar
las dos teorías precedentes, evitando al mismo tiempo sus peligros. Aunque este
eclecticismo se traduce en un método algo inconsciente, se consigue cierta síntesis de las
dos opiniones contrapuestas. Koffka afirma que todo desarrollo tiene dos aspectos,
maduración y aprendizaje. Aunque esto significa aceptar, en una forma menos extrema,
los dos puntos de vista anteriores, la nueva teoría representa un mejoramiento de ambos,
en tres formas.

152



En primer lugar, Koffka admite cierta interdependencia entre los dos aspectos del
desarrollo. Basándose en varios hechos, demuestra que la maduración de un órgano
depende de su funcionamiento, que mejora mediante el aprendizaje y la práctica. A su
vez, la maduración proporciona nuevas oportunidades de aprender. Pero Koffka
simplemente postula la mutua influencia, sin examinar su naturaleza con detalle. En
segundo lugar, esta teoría introduce una nueva concepción del proceso educacional
mismo, consistente en la formación de nuevas estructuras y el perfeccionamiento de las
anteriores. De este modo, se concede a la instrucción un papel estructural significativo.
Una característica básica de cualquier estructura es su independencia respecto a su
sustancia original, es decir, su posibilidad de ser transferida a otros medios. Una vez que
el niño ha formado una determinada estructura o ha aprendido una determinada
operación, será capaz de aplicarla en otras áreas. Le hemos dado instrucción por valor de
una peseta, y él ha ganado una pequeña fortuna en desarrollo. El tercer punto en el que
esta teoría supera a las anteriores es su visión de la relación temporal entre la instrucción
y el desarrollo. Puesto que la instrucción dada en un área puede transformar y
reorganizar otras áreas del pensamiento del niño, no sólo puede seguir madurando o
mantenerse al ritmo de éste, sino también precederlo y promover su progreso. La
admisión de que diferentes secuencias temporales son igualmente posibles e importantes
es una aportación de la teoría ecléctica que no se debe subestimar.

Esta teoría nos plantea frontalmente una vieja cuestión, que reaparece bajo una
forma nueva: la casi olvidada teoría de la disciplina formal, habitualmente asociada con el
nombre de Johannes Herbart.4 Sostenía que la instrucción en ciertas materias desarrolla
las facultades mentales en general, además de aportar conocimientos de la materia en
cuestión y habilidades especiales. Esta idea, razonable en sí misma, condujo, sin
embargo, a las formas de enseñanza más reaccionarias, como los «liceos clásicos» rusos
y alemanes. El plan de estudios de dichos liceos destaca el griego y el latín como fuentes
de «disciplina formal», mientras que en las llamadas «escuelas técnicas» este papel era
asignado a las matemáticas. Este sistema acabó por ser desechado, en parte porque el
concepto de «disciplina formal» seguía estando poco elaborado, pero principalmente
porque no respondía a los objetivos prácticos de la educación occidental moderna.

Desde la psicología misma, Thorndike, en una serie de investigaciones, se esforzó al
máximo por desacreditar la disciplina formal y demostrar que la instrucción no tenía
efectos a largo plazo en el desarrollo. Su crítica es convincente en la medida en que se
aplica a las ridículas exageraciones de la doctrina de la disciplina formal, pero no afecta a
la validez de su núcleo.

Thorndike afronta el problema de la disciplina formal desde la postura de que todo
influye en todo. Pregunta si un estudio de la tabla de multiplicar ayuda a hacer una
elección juiciosa de cónyuge. De la observación correcta de que no todas las formas de
instrucción están conectadas con todas las formas de desarrollo, deduce incorrectamente
que tal influencia no existe en absoluto.

153



En su esfuerzo por refutar la noción de Herbart, Thorndike experimentó con las
funciones más limitadas, especializadas y elementales. Desde el punto de vista de una
teoría que reduce todo aprendizaje a la formación de vínculos asociativos, la elección de
actividad no importaría mucho. En algunos experimentos, ejercitaba a sus sujetos en
distinguir entre las longitudes relativas de diferentes líneas y después intentaba establecer
si esta práctica incrementaba su capacidad para distinguir entre magnitudes de ángulos.
Naturalmente, descubrió que no. La influencia de la instrucción en el desarrollo había
sido postulada por la teoría de la disciplina formal sólo en relación con materias tales
como las matemáticas y las lenguas, que suponen vastos complejos de funciones
psíquicas. La capacidad de medir la longitud de unas líneas puede no afectar a la
capacidad para distinguir entre distintos ángulos, pero el estudio de la lengua nativa (con
su consiguiente agudización conceptual) puede, sin embargo, tener alguna relación con el
estudio de la aritmética. La obra de Thorndike tan sólo hace parecer probable que haya
dos clases de instrucción: el adiestramiento restrictivamente especializado en alguna
habilidad, tal como la mecanografía, que supone la formación de un hábito y que se
encuentra muy a menudo en las escuelas de comercio para adultos; y la clase de
instrucción dada a los escolares, que activa grandes áreas de la conciencia. La idea de la
disciplina formal puede tener poco que ver con el primer tipo, pero muy bien puede
demostrarse válida para el segundo. Es evidente que, en los procesos superiores que
surgen durante el desarrollo cultural del niño, la disciplina formal debe jugar un papel que
no juega en los procesos más elementales: todas las funciones superiores tienen en
común la conciencia, la abstracción y el control. En línea con las concepciones teóricas
de Thorndike, las diferencias cualitativas entre las funciones inferiores y superiores son
ignoradas en sus estudios sobre la transferencia del adiestramiento.

Al formular nuestra propia teoría provisional sobre la relación entre la instrucción y
el desarrollo, partimos de cuatro series de investigaciones.5 Todas ellas se proponían
descubrir estas interrelaciones complejas en algunas áreas definidas de la instrucción
escolar: leer y escribir, gramática, aritmética, ciencias naturales y ciencias sociales. Las
indagaciones concretas se ocupaban de temas tales como el dominio del sistema decimal
en relación con el desarrollo del concepto de número; la toma de conciencia por parte del
niño de sus operaciones al resolver problemas matemáticos; y los procesos de
construcción y resolución de problemas de los niños de primer grado. Apareció mucho
material interesante sobre el desarrollo del lenguaje oral y el lenguaje escrito durante la
edad escolar, los niveles sucesivos de comprensión del sentido figurado, la influencia del
dominio de las estructuras gramaticales en el curso del desarrollo mental, y la
comprensión de las relaciones en el estudio de las ciencias sociales y naturales. Las
investigaciones se centraban en el nivel de madurez de las funciones psíquicas al
comienzo del período de instrucción y en la influencia de dicha instrucción en su

154



desarrollo; en la relación temporal entre la instrucción y el desarrollo; y en la función de
«disciplina formal» de las diversas materias de instrucción. Examinaremos estos puntos
uno tras otro.

1. En nuestra primera serie de estudios, examinamos el nivel de desarrollo de las
funciones psíquicas indispensables para el aprendizaje de las materias escolares básicas:
leer y escribir, aritmética y ciencias naturales. Descubrimos que, al comienzo de la
instrucción, estas funciones no se podían considerar maduras, ni siquiera en los niños que
se demostraron capaces de dominar el programa de estudios con mucho éxito. El
lenguaje escrito es muy ilustrativo. ¿Por qué escribir le resulta al escolar tan difícil que en
ciertos períodos hay un retraso de hasta seis o siete años entre la «edad lingüística»
hablada y la escrita? Esto se solía explicar por la novedad de la escritura: como función
nueva que es, debe repetir los estadios de desarrollo del habla; por tanto, la escritura de
un niño de 8 años se debe parecer al habla de uno de 2. Evidentemente, esta explicación
es insuficiente. Un niño de 2 años usa pocas palabras y una sintaxis simple porque su
vocabulario es reducido y su conocimiento de las estructuras oracionales más complejas
es inexistente; pero el escolar posee el vocabulario y las formas gramaticales para escribir,
puesto que son las mismas que para el habla oral. Y tampoco puede explicarse el enorme
retraso del lenguaje escrito del escolar respecto al oral por las dificultades de dominar la
mecánica de la escritura.

Nuestra investigación ha demostrado que el desarrollo de la escritura no repite la
historia del desarrollo del lenguaje hablado. El habla escrita es una función lingüística
separada, que difiere del habla oral tanto en su estructura como en su forma de
funcionamiento. Incluso su desarrollo mínimo requiere un alto nivel de abstracción. Sólo
es habla en pensamiento e imagen; carece de las cualidades musicales, expresivas y de
entonación del habla oral. Al aprender a escribir, el niño debe desprenderse del aspecto
sensorial del habla y reemplazar las palabras por imágenes de las palabras. Naturalmente,
el habla que es meramente imaginada y que requiere una simbolización de la imagen
sonora en signos escritos (es decir, un segundo grado de simbolización) debe ser tan
difícil para el niño como el álgebra en relación con la aritmética. Nuestros estudios
demuestran que es la cualidad abstracta del lenguaje escrito lo que constituye el principal
tropiezo, y no el subdesarrollo de músculos menores ni ningún otro obstáculo mecánico.

La escritura es también habla sin interlocutor, dirigida a una persona ausente o
imaginaria o a nadie en particular, una situación nueva y extraña para el niño. El habla
escrita es monólogo; es una conversación con una hoja de papel en blanco. Así, la
escritura requiere una doble abstracción: la abstracción del sonido del habla y la
abstracción del interlocutor. Pero, igual que el aprendizaje de las fórmulas algebraicas no
repite el proceso de adquisición de las habilidades aritméticas, el desarrollo de la escritura
no repite el desarrollo del habla oral.

155



Nuestros estudios demuestran que el niño tiene poca motivación para aprender a
escribir cuando comenzamos a enseñarle. No siente necesidad de ello y sólo tiene una
idea vaga de su utilidad. En la conversación, cada sentencia es suscitada por un motivo.
El deseo o la necesidad lleva al ruego; la pregunta, a la respuesta; la perplejidad, a la
explicación. Los motivos cambiantes de los interlocutores determinan en cada momento
el giro que tomará el habla oral. No es necesario que sea dirigida conscientemente: la
situación dinámica se encarga de eso. Los motivos para escribir son más abstractos, más
intelectualizados, más alejados de las necesidades inmediatas. En el habla escrita,
estamos obligados a crear la situación, a representárnosla a nosotros mismos. Esto exige
distanciamiento respecto a la situación real.

La escritura requiere, además, una acción analítica deliberada por parte del niño. Al
hablar, apenas es consciente de los sonidos que pronuncia y es completamente
insconsciente de las operaciones mentales que lleva a cabo. Al escribir, debe tener en
cuenta la estructura sonora de cada palabra, analizarla minuciosamente y reproducirla
con símbolos alfabéticos que antes ha debido estudiar y memorizar. De esa misma forma
deliberada, debe poner las palabras en una cierta secuencia para formar una sentencia. El
lenguaje escrito exige un trabajo consciente, porque su relación con el habla interna es
diferente de la del habla oral: ésta precede al habla interna en el curso del desarrollo,
mientras que el habla escrita va detrás del habla interna y presupone su existencia (pues
el acto de escribir implica una traducción del habla interna). J. H. Jackson y Henry Head
sostenían, incluso, que el habla escrita es la clave del habla interna.6

Pero la gramática del pensamiento no es la misma en los dos casos. Uno podría
decir, incluso, que la sintaxis del habla interna se contrapone exactamente a la sintaxis del
habla escrita y deja al habla oral en medio de las dos.

El habla interna es habla condensada y abreviada. El habla escrita se despliega en
toda su extensión, más completa que el habla oral. El habla interna es casi enteramente
predicativa porque la situación, el tema del pensamiento, es siempre conocido por el
pensador. El habla escrita, por el contrario, debe explicar la situación perfectamente para
resultar inteligible. El cambio del habla interna, comprimida al máximo, al habla escrita,
detallada al máximo, requiere lo que podría llamarse semántica deliberada, una
estructuración deliberada de la red de significado.

En comparación con el habla oral, el habla escrita es considerablemente más
consciente y se produce de un modo más deliberado. Wundt suponía, incluso, que la
principal diferencia entre el desarrollo del habla oral y el desarrollo de la escritura
estribaba en el carácter deliberado y convencional del habla escrita. Para él, el alfabeto
cuneiforme, por ejemplo, es un sistema consciente elaborado de signos aceptados por
convención, mientras que la correspondiente habla oral es el producto de un desarrollo
inconsciente.

156



En nuestro estudio, hemos descubierto en el material ontogenético el mismo tipo de
diferencia que Wundt buscaba en los datos históricos o filogenéticos. La conciencia y el
control volitivo caracterizan el habla escrita del niño desde el comienzo mismo de su
desarrollo. Los signos de la escritura y sus formas de uso se adquieren conscientemente.
A su vez, la escritura potencia la intelectualidad de las acciones del niño. Aporta toma de
conciencia al habla. Además, los motivos para escribir son más abstractos y se alejan
más de las necesidades inmediatas.

Podemos concluir que a) la diferencia esencial entre el habla escrita y la oral refleja
la diferencia entre dos tipos de actividad, una de las cuales es espontánea, involuntaria y
no consciente y que b) las funciones psicológicas en las que se basa el habla escrita ni
siquiera han comenzado a desarrollarse propiamente cuando se inicia la instrucción en el
ámbito de la escritura; el aprendizaje debe construirse sobre procesos incipientes e
inmaduros.

Resultados parecidos se obtuvieron en los campos de la aritmética, la gramática y
las ciencias naturales. En todos ellos, las funciones requeridas están inmaduras cuando
comienza la instrucción. Vamos a examinar brevemente el caso de la gramática, que
presenta algunas características especiales.

La gramática es una materia que parece ser de poca utilidad práctica. A diferencia
de otras asignaturas escolares, no aporta al niño nuevas habilidades. Antes de ir a la
escuela ya conjuga y declina. Incluso se ha llegado a decir que se podría prescindir de la
instrucción gramatical en la escuela. Lo único que podemos decir a eso es que nuestro
análisis ha demostrado claramente la enorme importancia del estudio de la gramática para
el desarrollo mental del niño.

El niño domina la gramática de su lengua nativa mucho antes de ir a la escuela, pero
ese dominio es inconsciente, adquirido de una forma puramente estructural, como la
composición fonética de las palabras. Si le pedimos a un niño pequeño que pronuncie
una combinación de sonidos, por ejemplo «sk», nos daremos cuenta de que semejante
articulación voluntaria es demasiado difícil para él; sin embargo, dentro de una
estructura, como en la palabra «Moscú», pronuncia los mismos sonidos con facilidad. Lo
mismo vale para la gramática. El niño usará el caso o el tiempo correcto dentro de una
oración, pero no puede declinar ni conjugar una palabra cuando se le pide. Puede que no
adquiera nuevas formas gramaticales o sintácticas en la escuela, pero, gracias a la
instrucción en gramática y en escritura, se da cuenta de lo que hace y aprende a usar sus
habilidades conscientemente. Precisamente cuando, al aprender a escribir, el niño se da
cuenta por primera vez de que la palabra «Moscú» se compone de los sonidos m-o-s-c-u
y aprende a pronunciar separadamente cada uno de ellos, aprende también a construir
sentencias, a hacer conscientemente lo que ha estado haciendo inconscientemente al
hablar. La gramática y la escritura ayudan al niño a subir a un nivel superior de desarrollo
del habla.

157



Así pues, nuestra investigación demuestra que el desarrollo de los fundamentos
psicológicos de la instrucción en materias básicas no precede a ésta, sino que tiene lugar
en una interacción continua con sus aportaciones.

2. Nuestra segunda serie de investigaciones se centró en la relación temporal entre
los procesos de instrucción y el desarrollo de las funciones psicológicas correspondientes.
Descubrimos que la instrucción precede normalmente al desarrollo. El niño adquiere
ciertos hábitos y destrezas en un área dada antes de aprender a aplicarlos consciente y
deliberadamente. Nunca hay un paralelismo completo entre el curso de la instrucción y el
desarrollo de las funciones correspondientes.

La instrucción tiene sus propias secuencias y organización, sigue un plan de estudios
y un horario, y no se puede esperar que sus reglas coincidan con las leyes internas de los
procesos de desarrrollo que genera. Basándonos en nuestros estudios, hemos intentado
trazar las curvas del progreso de la instrucción y de las funciones psicológicas que
intervienen en ella; lejos de coincidir, dichas curvas mostraban una relación sumamente
compleja.

Por ejemplo, los pasos diferentes al aprender aritmética pueden ser de valor desigual
para el desarrollo mental. Sucede a menudo que tres o cuatro pasos en la instrucción
añaden poco a la comprensión de la aritmética por parte del niño y, de pronto, al quinto
paso, cae en la cuenta de algo; el niño ha captado un principio general, y su curva de
desarrollo aumenta considerablemente. Para este niño concreto, la quinta operación ha
sido decisiva, pero esto no puede ser una regla general. El plan de estudios no puede
determinar de antemano los momentos decisivos en los que un principio general se hace
claro para el niño.

El desarrollo y la instrucción tienen «ritmos» diferentes. Ambos procesos están
conectados entre sí, pero cada uno de ellos tiene sus propios plazos. La adquisición de
las reglas de la declinación de sustantivos no tiene por qué coincidir en el tiempo con el
dominio consciente del habla propia. Al niño no se le enseña en la escuela el sistema
decimal como tal; se le enseña a escribir cifras, a sumar y a multiplicar, a resolver
problemas y, de todo esto, en un momento determinado, surgen algunos conceptos
generales del sistema decimal.

Llegamos así a la siguiente conclusión: cuando el niño aprende alguna operación de
aritmética o algún concepto científico, el desarrollo de esa operación o concepto acaba de
comenzar; la curva de desarrollo no coincide con la curva de la instrucción escolar; en
general, la instrucción precede al desarrollo.

3. Nuestra tercera serie de investigación se parece a los estudios de Thorndike sobre
la transferencia del adiestramiento, salvo en que nosotros experimentamos con materias
de instrucción escolar y con las funciones superiores, no con las elementales, es decir,
con materias y funciones de las que cabía esperar que se relacionaran significativamente.

158



Descubrimos que el desarrollo intelectual, lejos de seguir el modelo atomístico de
Thorndike, no se subdivide según los temas de la instrucción. Su curso es mucho más
unitario, y las diferentes materias escolares contribuyen a él de forma interactiva. Al
mismo tiempo que los procesos de instrucción siguen su propio orden lógico, suscitan y
dirigen un sistema de procesos en la mente del niño que está oculto a la observación
directa y sometido a sus propias leyes de desarrollo. Descubrir estos procesos de
desarrollo estimulados por la instrucción es una de las tareas básicas del estudio
psicológico del aprendizaje.

En concreto, nuestros experimentos sacaron a la luz los siguientes hechos
relacionados entre sí: los requisitos para la instrucción, en diferentes materias escolares,
son en gran medida los mismos; la instrucción en una materia dada influye en el
desarrollo de las funciones superiores mucho más allá de los confines de esa materia
concreta; las principales funciones psíquicas implicadas en el estudio de varias materias
son interdependientes, sus bases comunes son la conciencia y el dominio deliberado, las
principales aportaciones de los años escolares. De estos hallazgos se sigue que todas las
materias escolares básicas actúan como disciplina formal, cada una facilitando el
aprendizaje de las otras; las funciones psicológicas estimuladas por ellas se desarrollan en
un único proceso complejo.

4. En la cuarta serie de estudios, abordamos un problema al que no se ha atendido
lo suficiente en el pasado, pero que consideramos fundamental para el estudio del
aprendizaje y el desarrollo.

La mayor parte de las investigaciones psicológicas que se ocupan del aprendizaje
escolar miden el nivel de desarrollo mental del niño haciéndole resolver ciertos problemas
normalizados. Se suponía que los problemas que era capaz de resolver por sí mismo
indicaban el nivel de su desarrollo mental en ese momento concreto. Pero, de este modo,
sólo se podía medir la parte ya madura del desarrollo del niño, que está lejos de ser toda
su realidad. Nosotros intentamos un método diferente. Tras averiguar que la edad mental
de dos niños era, digamos, de 8 años, les dimos a cada uno de ellos problemas más
difíciles de los que podían resolver por sí mismos y les proporcionamos alguna pequeña
ayuda: el primer paso de la solución, una cuestión fundamental o algún otro tipo de
asistencia. Descubrimos que, gracias a esa cooperación, uno de ellos podía resolver
problemas pensados para niños de 12 años, mientras que el otro no podía superar los
problemas destinados a los de 9 años. La discrepancia entre la edad mental real de un
niño y el nivel que alcanza al resolver problemas con ayuda indica la zona de su
desarrollo próximo; en nuestro ejemplo, esta zona es de cuatro para el primer niño y de
uno para el segundo. ¿Podemos decir, verdaderamente, que su desarrollo mental es el
mismo? La experiencia ha demostrado que el niño con mayor zona de desarrollo próximo
obtendrá mejores resultados en la escuela. Esta medida da una pista más útil que la
edad mental acerca de la dinámica del progreso intelectual.7

159



Hoy en día, los psicólogos no pueden compartir la creencia del profano de que la
imitación es una actividad mecánica y que cualquiera puede imitar cualquier cosa si se le
indica cómo. Para imitar, es necesario poseer los medios para pasar de algo que se
conoce a algo nuevo. Con ayuda, todo niño puede hacer más de lo que puede por sí
mismo, aunque sólo dentro de los límites establecidos por su nivel de desarrollo.

Si la capacidad imitativa no tuviera límites, cualquier niño sería capaz de resolver
cualquier problema con ayuda de un adulto. Pero éste no es el caso. Donde más éxito
tiene el niño es en la resolución de los problemas que están más cerca de los que resuelve
por su cuenta; después, las dificultades crecen hasta que, al llegar a determinado nivel de
complejidad, el niño fracasa sea cual sea la ayuda que se le proporcione. La facilidad con
la que es capaz de pasar de la resolución independiente de un problema a la asistida es el
mejor indicador de la dinámica de su desarrollo.

Köhler descubrió que un chimpancé puede imitar sólo los actos inteligentes de otros
monos que él podría haber realizado por sí mismo. Es cierto que un adiestramiento
continuado puede inducirle a realizar acciones mucho más complicadas, pero éstas se
llevan a cabo mecánicamente y tienen todas las peculiaridades de los hábitos sin sentido,
no las de las soluciones intuitivas. El animal más inteligente es incapaz de desarrollarse
intelectualmente mediante la imitación. Puede ser ejercitado para realizar actos
específicos, pero los nuevos hábitos no se traducen en nuevas capacidades generales.

La psicología comparada ha identificado varios indicios que pueden ayudar a
distinguir la imitación inteligente y consciente de la copia automática. En el primer caso,
la solución llega instantáneamente en forma de intuición que no requiere repetición.
Dicha solución afecta a todas las características de la acción intelectual. Implica la
comprensión de la estructura del campo y las relaciones entre los objetos. Por el
contrario, la imitación ejercitada sistemáticamente se lleva a cabo mediante series
repetidas de ensayo y error; no muestra signos de entendimiento consciente ni incluye
comprensión de la estructura del campo. En este sentido, puede decirse que los animales
no son susceptibles de enseñanza.

En el desarrollo del niño, en cambio, la imitación y la instrucción juegan un papel
importante. Sacan a la luz las cualidades específicamente humanas de la mente y llevan
al niño a nuevos niveles de desarrollo. Para aprender a hablar, como para aprender las
materias escolares, la imitación es indispensable. Lo que el niño puede hacer hoy en
cooperación lo podrá hacer solo mañana. Por tanto, la única forma de instrucción que se
puede considerar buena es la que va por delante del desarrollo y lo dirige; no debe tener
como objetivo lo ya maduro, sino las funciones en proceso de maduración. Sigue siendo
necesario determinar el umbral mínimo en el que puede empezar la instrucción, por
ejemplo en matemáticas, puesto que se requiere una cierta madurez mínima de las
funciones. Pero también debemos tener en cuenta el umbral superior; la instrucción debe
estar orientada hacia el futuro, no hacia el pasado.

160



Durante un tiempo, nuestras escuelas fueron partidarias del sistema «complejo» de
instrucción, que se creía adaptado a los modos de pensar del niño. Al plantear al niño
problemas que era capaz de resolver sin ayuda, este método no podía utilizar la zona de
desarrollo próximo ni conducir al niño hasta lo que todavía no podía hacer. La
instrucción estaba orientada hacia la debilidad del niño, más que hacia su fuerza,
animándolo así a permanecer en el estadio preescolar de desarrollo.

Cada materia de instrucción cuenta con un período en que su influencia es más
fructífera, porque el niño es más receptivo ante ella. Montessori y otros educadores lo
han llamado el «período sensitivo». El término se usa también en biología para los
períodos del desarrollo ontogenético en los que el organismo es particularmente sensible a
influencias de cierto tipo. Durante dicho período, una influencia que tendría poco efecto
antes o después puede afectar radicalmente el curso del desarrollo. Pero la existencia de
un momento óptimo para la instrucción en una materia determinada no se puede explicar
en términos puramente biológicos, al menos no en el caso de procesos tan complejos
como el habla escrita. Nuestra investigación demostró la naturaleza social y cultural del
desarrollo de las funciones superiores durante estos períodos, es decir, su dependencia
respecto a la cooperación con los adultos y a la instrucción. Sin embargo, los datos de
Montessori mantienen su importancia. Ella descubrió, por ejemplo, que si a un niño se le
enseña a escribir pronto, a los 4 años y medio o 5, reacciona con una «escritura
explosiva», un uso abundante e imaginativo del habla escrita que nunca igualan niños
unos años mayores. Éste es un ejemplo sorprendente de la fuerte influencia que la
instrucción puede tener cuando las funciones correspondientes no han madurado aún
plenamente. La existencia de períodos sensitivos para todas las materias de instrucción
está plenamente confirmada por los datos de nuestros estudios. Los años de escuela, en
su conjunto, son el período óptimo para la instrucción en operaciones que requieren
conciencia y control deliberado; la instrucción en estas operaciones fomenta al máximo el
desarrollo de las funciones psicológicas superiores mientras están madurando. Esto se
aplica también al desarrollo de los conceptos científicos en los que la instrucción escolar
introduce al niño.

IV

Para poder hacer un análisis comparativo de los conceptos espontáneos y los
científicos, se deben preparar dos tareas, estructuralmente idénticas, que se apliquen a los
conceptos científicos y espontáneos, respectivamente. Los experimentos en los que
usamos dichas tareas [descritas al comienzo de este capítulo] revelaron que los
desarrollos de estos dos sistemas conceptuales no son idénticos en modo alguno. El
análisis de los datos demostró que, en la medida en que el plan de estudio proporciona el
material necesario, el desarrollo de los conceptos científicos va por delante del
desarrollo de los conceptos espontáneos (véase la tabla de la sección I de este capítulo).

161



¿Cómo explicar el hecho de que los problemas que implican conceptos científicos se
resuelvan correctamente más a menudo que problemas similares que implican conceptos
cotidianos? Por lo pronto podemos desechar la idea de que al niño le ayude la
información objetiva adquirida en la escuela y de que carezca, en cambio, de experiencia
en asuntos cotidianos. Nuestras pruebas, como las de Piaget, versaban enteramente sobre
cosas y relaciones familiares para el niño, y a menudo mencionadas espontáneamente por
él en la conversación. Nadie supondría que un niño sabe menos de bicicletas, niños o de
la escuela que acerca de la lucha de clases, la explotación o la comuna de París. La
ventaja de la familiaridad está del lado de los conceptos cotidianos.

El niño debe encontrar difícil el resolver problemas que implican situaciones vitales
porque carece de conciencia de sus conceptos y, por tanto, no puede operar con ellos a
voluntad, como exige la tarea. Un niño de 8 o 9 años usa el «porque» correctamente en
una conversación espontánea; nunca diría que un chico se cayó y se rompió la pierna
«porque» fue llevado al hospital. Sin embargo, ese es el tipo de respuesta que se obtiene
en los experimentos hasta que el concepto «porque» se hace plenamente consciente. En
cambio, termina correctamente las oraciones sobre temas de ciencias sociales: «La
economía planificada es posible en la U.R.S.S. porque no hay propiedad privada: todo,
tierra, fábricas y plantas pertenece a los obreros y campesinos». ¿Por qué es capaz de
realizar la operación en este caso? Porque el maestro, trabajando con el alumno, ha
explicado, proporcionado información, preguntado, corregido y hecho que el alumno lo
explicara. Los conceptos del niño se han formado en el proceso de instrucción, en
colaboración con un adulto. Al terminar la sentencia, hace uso de los frutos de esa
colaboración, esta vez de modo independiente. La ayuda del adulto, invisiblemente
presente, capacita al niño para resolver dichos problemas antes que los problemas
cotidianos.

En el mismo nivel de edad (segundo grado), las oraciones con «aunque» presentan
una imagen diferente: los conceptos científicos no van por delante de los cotidianos.
Sabemos que las relaciones adversativas aparecen más tarde que las relaciones causales
en el pensamiento espontáneo del niño. Un niño de esa edad puede aprender a usar
«porque» conscientemente, pues para entonces ya ha dominado su uso espontáneo. Al
no haber dominado «aunque» del mismo modo, naturalmente no puede usarlo de forma
deliberada en su pensamiento «científico»; de ahí que el porcentaje de éxitos es igual de
bajo en ambas series de pruebas.

Nuestros datos muestran un rápido progreso en la solución de problemas que
implican conceptos cotidianos: en el cuarto grado, fragmentos con la conjunción
«porque» se completan correctamente con la misma frecuencia en el material cotidiano y
en el científico. Esto corrobora nuestra suposición de que dominar un nivel superior en la
esfera de los conceptos científicos también eleva el nivel de los conceptos espontáneos.
Una vez que el niño ha alcanzado conciencia y control en una clase de conceptos, todos
los conceptos formados previamente se reconstruyen de acuerdo con esto.

162



En el cuarto grado, la relación entre los conceptos científicos y los espontáneos
presenta en la categoría adversativa un panorama muy parecido al de la categoría causal
en el segundo grado. El porcentaje de soluciones correctas en tareas que implican
conceptos científicos sobrepasa el porcentaje de las que implican conceptos cotidianos. Si
la dinámica es la misma para ambas categorías, cabe esperar que los conceptos
cotidianos aumenten acusadamente en el siguiente estadio de desarrollo y acaben
poniéndose a la par de los conceptos científicos. Empezando dos años después, el
proceso global del desarrollo de «aunque» repetiría el de «porque».

Creemos que nuestros datos justifican la suposición de que, desde el comienzo
mismo, los conceptos científicos y espontáneos del niño (por ejemplo, «explotación» y
«hermano») se desarrollan en direcciones opuestas: comenzando en puntos muy
alejados, van al encuentro uno del otro. Este es el punto clave de nuestra hipótesis.

El niño se hace consciente de sus conceptos espontáneos relativamente tarde; su
capacidad para definirlos con palabras, para operar con ellos a voluntad, aparece mucho
después de que ha adquirido los conceptos. Tiene el concepto (es decir, conoce el objeto
al que se refiere el concepto), pero no es consciente de su propio acto de pensamiento. El
desarrollo de un concepto científico, por otro lado, comienza habitualmente con su
definición verbal y su uso en operaciones no espontáneas, con el trabajo sobre el
concepto mismo. Empieza su vida en la mente del niño en el nivel que sólo más tarde
alcanzan sus conceptos espontáneos.

Los conceptos cotidianos del niño, como «hermano», están empapados de
experiencia. Sin embargo, cuando se le pide resolver un problema abstracto acerca del
hermano de un hermano, como en los experimentos de Piaget, se queda confuso. Por
otro lado, aunque puede responder correctamente a cuestiones relativas a «esclavitud»,
«explotación» o «guerra civil», estos conceptos son esquemáticos y carecen del rico
contenido derivado de la experiencia personal.

Por ejemplo, cuando se le pregunta qué es una «revolución», un niño de tercer
grado, que ya ha estudiado en la escuela las revoluciones rusas de 1905 y 1917,
responde: «Una revolución es una guerra de los explotados contra los explotadores», o:
«Es una guerra civil, en la que los ciudadanos de un país luchan entre sí». En estas
respuestas se refleja el desarrollo de su conciencia y su criterio de clase. Pero la
comprensión consciente de la materia todavía difiere aquí esencialmente, en lo que
respecta a penetración y comprensión, de la comprensión de los adultos.

Otro ejemplo. Después de que el estudiante explicó que «llamamos siervos a los
campesinos que eran propiedad de un terrateniente», se le preguntó acerca de la vida de
la nobleza en la época de la servidumbre. Contestó: «Vivían muy bien. Todo era muy
rico. Una casa de diez pisos, muchas habitaciones y todo precioso. Encendían lámparas
eléctricas». Este desarrollo excesivamente simplificado del concepto de servidumbre se
parece más a una imagen que a un concepto científico. Al mismo tiempo, cuando se le

163



pidió que definiera el concepto de «hermano», el niño resultó estar completamente
atrapado por la lógica de las situaciones reales y fue incapaz de llegar a esta noción como
concepto abstracto.

Se podría decir que el desarrollo de los conceptos espontáneos del niño se produce
de abajo arriba, y el desarrollo de sus conceptos científicos, de arriba abajo, hacia un
nivel más elemental y concreto. Esta diferencia se debe a los modos diversos en que
surgen las dos clases de conceptos. El inicio de un concepto espontáneo se puede
remontar habitualmente a un encuentro cara a cara con una situación concreta, mientras
que un concepto científico implica desde el principio una actitud «mediada» hacia su
objeto.

Aunque los conceptos científicos y los espontáneos se desarrollan en direcciones
opuestas, los dos procesos están íntimamente conectados. El desarrollo de un concepto
espontáneo debe haber alcanzado un determinado nivel para que el niño sea capaz de
asimilar un concepto científico relacionado con el concepto espontáneo. Por ejemplo, los
conceptos históricos sólo pueden comenzar a desarrollarse cuando, por parte del niño, el
concepto cotidiano de pasado está diferenciado suficientemente, cuando su propia vida y
la vida de quienes lo rodean pueden encuadrarse en la generalización elemental «en el
pasado y ahora»; sus conceptos geográficos y sociológicos deben surgir del esquema
simple «aquí y en otro lugar». Al recorrer su lenta ruta ascendente, el concepto cotidiano
prepara el camino al concepto científico y su desarrollo descendente. Crea una serie de
estructuras, necesarias para la evolución de los aspectos más primitivos y elementales de
un concepto, que le dan cuerpo y vitalidad. A su vez, los conceptos científicos
proporcionan estructuras para el desarrollo ascendente de los conceptos espontáneos del
niño hacia la conciencia y el uso deliberado. Los conceptos científicos crecen de arriba
abajo gracias a los conceptos espontáneos; los conceptos espontáneos crecen de abajo
arriba gracias a los conceptos científicos.

La fortaleza de los conceptos científicos radica en su carácter consciente y
deliberado. La de los conceptos espontáneos, por el contrario, en lo relativo a las
situaciones, lo empírico y práctico. Ambos sistemas conceptuales, que se desarrollan
«desde arriba» y «desde abajo», revelan su verdadera naturaleza en las relaciones entre
el desarrollo real y la zona de desarrollo próximo.

Los conceptos espontáneos, faltos de control consciente y volitivo, encuentran
dicho control en la zona de desarrollo próximo, con la cooperación entre el niño y los
adultos. Por esa razón, es esencial elevar previamente los conceptos espontáneos hasta
un cierto nivel de desarrollo que garantice que los conceptos científicos están, realmente,
sólo un poco por encima de los espontáneos.8

La influencia de los conceptos científicos en el desarrollo mental del niño es análogo
al efecto del aprendizaje de una lengua extranjera, un proceso que es consciente y
deliberado desde el comienzo. En la lengua nativa, los aspectos primitivos del habla se
adquieren antes que los más complejos. Éstos presuponen cierta conciencia de las formas

164



fonéticas, gramaticales y sintácticas. En una lengua extranjera, las formas superiores se
desarrollan antes que el habla espontánea y fluida. Las teorías intelectualistas del
lenguaje, como la de Stern, que coloca en el inicio mismo del desarrollo lingüístico la
plena comprensión de la relación entre el signo y el significado, contienen un punto de
verdad en el caso de una lengua extranjera. En el niño, lo que es su fuerte en una lengua
extranjera es su punto débil en su lengua nativa, y viceversa. En su propio lenguaje, el
niño conjuga y declina correctamente, pero sin apercibirse de ello. No sabe decir el
género, el caso ni el tiempo de la palabra que está usando. En una lengua extranjera,
distingue entre los géneros masculino y femenino y es consciente de las formas
gramaticales desde el principio.

Lo mismo cabe decir de la fonética. Al pronunciar su lengua nativa impecablemente,
el niño es inconsciente de los sonidos que pronuncia y, cuando aprende a deletrear, le
resulta difícil dividir una palabra en los sonidos que la constituyen. En su lengua
extranjera, lo hace fácilmente, y su escritura no va a la zaga de su habla. Es la
pronunciación, la «fonética espontánea» lo que encuentra difícil de dominar. El habla
fácil y espontánea, con un dominio rápido y seguro de las estructuras gramaticales, le
llega sólo como fruto final de un estudio largo y arduo.

El éxito en el aprendizaje de una lengua extranjera depende de un cierto grado de
madurez en la lengua nativa. El niño puede transferir a la nueva lengua el sistema de
significados que ya posee en la suya propia. También sucede lo contrario: una lengua
extranjera facilita el dominio de las formas superiores de la lengua nativa. El niño aprende
a ver su lengua como un sistema particular entre otros muchos y a considerar sus
fenómenos con categorías más generales, y esto le lleva a tomar conciencia de sus
operaciones lingüísticas.

Hay tres razones por las que hemos vuelto a la analogía entre el estudio de una
lengua extranjera y la adquisición de conceptos científicos. En primer lugar, la evidencia
experimental, fruto de nuestros estudios, refutaba la teoría del cambio de posición, o
desplazamiento, según la cual el estadio posterior repite el curso del anterior, incluyendo
la reaparición de dificultades ya superadas en el plano inferior. Todas nuestras pruebas
apoyan la hipótesis de que, en los niveles superiores e inferiores, se desarrollan en
direcciones opuestas sistemas análogos, que se influyen y se benefician cada uno de los
aspectos más sólidos del otro. Así, el desarrollo de sistemas análogos obedece a la ley de
la zona de desarrollo próximo. El hecho de que haya realmente una semejanza entre el
estudio de una lengua extranjera y la adquisición de conceptos científicos apoya este
modelo de desarrollo.

En segundo lugar, es de especial importancia que la analogía indicada no sea el
resultado de una coincidencia formal, sino que refleje una afinidad profunda entre los dos
procesos. Ambos representan simplemente dos aspectos de un mismo proceso de
desarrollo del pensamiento verbal.

165



Sin embargo, mientras en el estudio de una lengua extranjera la atención se centra
en los aspectos externos, fonéticos y físicos del pensamiento verbal, en el desarrollo de
conceptos científicos se centra en la semántica. Y puesto que los aspectos físicos y
semánticos del habla se desarrollan siguiendo sus líneas propias e independientes, nuestra
analogía no puede ser perfecta. Ambos procesos de desarrollo siguen caminos separados,
aunque similares.

En tercer lugar, hay un papel mediador jugado por la lengua nativa y por los
conceptos espontáneos. Una lengua extranjera no se relaciona inmediatamente con su
objeto, sino a través de los significados ya establecidos en la lengua nativa; de modo
semejante, un concepto científico se relaciona con su objeto sólo de un modo mediado, a
través de conceptos establecidos previamente. Además, ese papel mediador provoca un
desarrollo semántico del habla nativa y un desarrollo cognitivo de los conceptos
espontáneos.

Pero hay también una diferencia importante entre estos dos procesos. En el caso del
estudio de un idioma, la lengua nativa sirve de sistema ya establecido de significados. En
la adquisición de conceptos científicos, el sistema debe construirse a la vez que su
desarrollo. El concepto de organización de un sistema se convierte así en decisivo.

Pasamos ahora a la relación entre conceptos dentro de un sistema, el problema
central de nuestro análisis.

Los conceptos no están en la mente del niño como guisantes en una bolsa, sin
vínculo alguno entre ellos. Si fuera ése el caso, no sería posible ninguna operación
intelectual que requiriera coordinación de pensamientos, ni ninguna concepción general
del mundo. Ni siquiera podrían existir conceptos separados como tales; su misma
naturaleza presupone un sistema.

El estudio de los conceptos infantiles en cada nivel de edad demuestra que el grado
de generalidad (planta, flor, rosa) es la variable psicológica básica según la cual pueden
ordenarse de modo significativo. Si cada concepto es una generalización, entonces la
relación entre conceptos es una relación de generalidad. El aspecto lógico de dicha
relación ha sido estudiado de forma mucho más completa que sus aspectos genético y
psicológico. Nuestro estudio intenta colmar este vacío.

Es bien sabido que el niño no sigue en su desarrollo la vía lógica, de lo particular a
lo universal. Primero aprende la idea de «flor», y sólo posteriormente la de «rosa».
Hemos comparado el grado de generalidad alcanzado por el niño en sus conceptos
cotidianos con las estructuras de generalización (sincretismo, complejo, preconcepto y
concepto propiamente dicho) puestas de manifiesto en los experimentos sobre la
formación de conceptos. Hemos descubierto que el grado de generalidad de un
concepto no coincide con los estadios del desarrollo de la estructura de
generalización. En primer lugar, en una misma estructura de generalización pueden
darse conceptos con diferente grado de generalidad. Por ejemplo, las ideas «flor» y
«rosa» pueden encontrarse juntas en el estadio del pensamiento complejo. Del mismo

166



modo, pueden aparecer conceptos de igual generalidad dentro de diferentes estructuras
de generalización, por ejemplo, «flor» puede aplicarse a todas y cada una de las flores
tanto en el estadio del pensamiento complejo como en el del pensamiento conceptual. Sin
embargo, hemos descubierto que, pese a lo imperfecto de esta correspondencia, a cada
fase, o estructura de generalización, le corresponde un nivel específico de generalidad,
una relación específica entre los conceptos superiores y los subordinados, una
combinación típica de lo concreto y lo abstracto. El término «flor», es cierto, puede ser
igual de general en el nivel de complejo y de concepto, pero sólo con relación a los
objetos a los que se refiere. Igual generalidad no significa aquí identidad de todos los
procesos psicológicos implicados en el uso de este término. Así, en el pensamiento
complejo, la relación de «rosa» respecto a «flor» no es de subordinación; los conceptos
más amplios y más restringidos coexisten en el mismo plano.

En nuestros experimentos, un niño mudo aprendió sin mucha dificultad las palabras
«mesa», «silla», «cómoda», «sofá», «estantería», etcétera. El término «mueble», sin
embargo, le resultó demasiado difícil de comprender. El mismo niño, tras aprender
perfectamente «corbata», «sombrero», «abrigo», «pantalones», etc., no pudo llegar a
dominar la ropa elevándose por encima del nivel de esa serie de términos. Descubrimos
que en determinado nivel de desarrollo, el niño es incapaz de moverse «verticalmente»
de un significado verbal a otro, es decir, de comprender sus relaciones de generalidad.
Todos sus conceptos están en un solo nivel, se refieren directamente a los objetos y están
delimitados entre sí, igual que lo están los objetos mismos: el pensamiento verbal no es
más que una parte subordinada del pensamiento perceptivo y está determinado por el
objeto. De ahí que este estadio se deba considerar un estadio inicial presincrético en el
desarrollo del significado verbal. La aparición del primer concepto generalizado, como
«mueble» o «ropa», es un síntoma de progreso tan importante como la primera palabra
significativa.

Los niveles superiores de desarrollo de los significados verbales están regidos por la
ley de equivalencia de los conceptos, según la cual cualquier concepto puede ser
formulado con ayuda de otros conceptos en un número ilimitado de formas. Vamos a
ilustrar el esquema subyacente tras esta ley con una analogía que, pese a sus limitaciones,
es lo bastante exacta como para servir a su propósito.

Si imaginamos la totalidad de los conceptos distribuidos sobre la superficie de un
globo, la posición de cada concepto se puede definir por medio de un sistema de
coordenadas, correspondientes a la longitud y latitud geográficas. Una de estas
coordenadas indicará la posición de un concepto entre los extremos de la
conceptualización abstracta de máxima generalización y la captación sensorial inmediata
de un objeto; es decir, su grado de concreción y abstracción. La segunda coordenada
representará la referencia objetiva del concepto, el punto al que se aplica dentro de la

167



realidad. Dos conceptos aplicados a diferentes áreas de la realidad, pero de igual grado de
abstracción (por ejemplo, plantas y animales) se podrían representar con una latitud
diversa, pero con la misma longitud.

Así pues, la «longitud» de los conceptos caracterizará los procesos del pensamiento,
mientras que la «latitud» caracterizará su referencia objetiva. Estos dos parámetros
deben ser suficientes para proporcionar una información exhaustiva sobre la naturaleza
de un concepto. Las «coordenadas» de un concepto determinan todas sus relaciones con
otros, es decir, con sus conceptos coordinados, superiores y subordinados. La posición
del concepto dentro del sistema total de los conceptos se puede denominar su grado de
generalidad.

Naturalmente, la analogía geográfica no es completa ni enteramente exacta. Por
ejemplo, un concepto más general se aplica necesariamente a un área más amplia de
contenido, lo que se debería representar con una línea, no con un punto, y requeriría, por
tanto, varias coordenadas para su identificación.

Las múltiples interrelaciones de los conceptos, en las que se basa la ley de
equivalencia, están determinadas por sus respectivos grados de generalidad. Tomemos
dos ejemplos extremos: las palabras iniciales (presincréticas) del niño, que no presentan
ninguna variación en el grado de generalidad, y los conceptos numéricos desarrollados
mediante el estudio de la aritmética. En el primer caso, obviamente, cada concepto se
puede expresar sólo a través de sí mismo, nunca a través de otros conceptos. En el
segundo caso, cualquier número se puede expresar de un sinfín de maneras, debido a la
infinidad de números y a que el concepto de cualquier número contiene también todas
sus relaciones con todos los demás números. «Uno», por ejemplo, se puede expresar
como «1.000 menos 999» o, en general, como la diferencia entre dos números
consecutivos cualesquiera, o como cualquier número dividido entre sí mismo, y de otras
mil formas diferentes. Esto es un ejemplo puro de equivalencia de conceptos. En la
medida en que la equivalencia depende de las relaciones de generalidad entre los
conceptos, y éstos son específicos para cada estructura de generalización, ésta
determina la posibilidad de equivalencia de los conceptos dentro de su esfera.

El grado de generalidad proporciona un punto de partida tanto para el
funcionamiento de los conceptos como para su experimentación. Cuando se menciona
algún concepto, por ejemplo «mamíferos», experimentamos lo siguiente: nuestro
pensamiento se sitúa en una posición determinada, en la intersección de unas
coordenadas que le proporcionan orientación para cualquier movimiento ulterior. Cada
concepto aislado que aparece en nuestra conciencia trae consigo todo un sistema de
predisposiciones. Así, el concepto aislado aparece como una figura sobre el trasfondo de
las relaciones de generalidad que le corresponden. Y elegimos, entre todas las formas
posibles que existen en dicho trasfondo, la que se convertirá en camino para nuestro
pensamiento. Por esa razón, el grado de generalidad no sólo determina la equivalencia de
los conceptos, sino todas las operaciones intelectuales posibles con un concepto dado.

168



Toda operación intelectual (comparaciones, juicios, conclusiones) requiere algún
movimiento dentro de la red de coordenadas que hemos trazado.Los cambios evolutivos
en la estructura de generalización provocan también cambios en esas operaciones. Por
ejemplo, cuando se alcanzan niveles superiores de generalidad y equivalencia de
conceptos, al niño le resulta más fácil recordar pensamientos prescindiendo de las
palabras; de este modo aumenta su libertad intelectual. En trastornos patológicos del
pensamiento conceptual, el grado de generalidad de los conceptos se distorsiona, el
equilibrio entre lo abstracto y lo concreto se rompe, y la relación con otros conceptos se
hace inestable. Pierde su unidad el acto mental por el que se captan el objeto y su
relación con el concepto, y el pensamiento comienza a seguir líneas quebradas,
caprichosas e ilógicas.

Uno de nuestros objetivos al estudiar los conceptos reales del niño era encontrar
indicios fiables de su estructura de generalización. Sólo con su ayuda se podía aplicar
provechosamente a los conceptos reales que desarrolla el niño el esquema genético
ofrecido por nuestros estudios experimentales sobre conceptos artificiales. Ese indicio se
descubrió finalmente en el grado de generalidad del concepto, que varía según los
diferentes niveles de desarrollo, de las formaciones sincréticas a los conceptos
propiamente dichos. El análisis de los conceptos reales del niño también nos ayudó a
determinar cómo los conceptos difieren en cada nivel en su relación con el objeto y con
el significado verbal, así como en las operaciones intelectuales que hacen posibles.

Además, la investigación de los conceptos reales complementaba el estudio
experimental, dejando claro que cada nuevo estadio en el desarrollo de la generalización
se construye sobre las generalizaciones del nivel precedente; los productos de la actividad
intelectual de las fases anteriores no se pierden.9 Nuestros experimentos no pudieron
poner de manifieto la íntima conexión entre esas fases sucesivas porque, tras cada
solución errónea, el sujeto tenía que descartar las generalizaciones que había formado y
empezar desde el principio otra vez. Además, la naturaleza de los objetos experimentales
no permitía su conceptualización en forma jerárquica.

La investigación de los conceptos reales venía a colmar estos vacíos. Se ha
descubierto que las ideas del preescolar (que tienen la estructura de complejos) no se
deben a la agrupación de imágenes de objetos individuales, sino a la elaboración de
generalizaciones que predominaban durante una fase anterior. En un nivel superior,
hemos descubierto una relación análoga entre formaciones viejas y nuevas en el
desarrollo de los conceptos aritméticos y algebraicos. El paso de los preconceptos (como
son normalmente los conceptos aritméticos del escolar) a los verdaderos conceptos
(como los algebraicos del adolescente), se consigue generalizando las generalizaciones del
nivel anterior. En dicho estadio, las ideas numéricas habían sido abstraídas y
generalizadas a partir de ciertos aspectos de los objetos. Los conceptos algebraicos

169



representan abstracciones y generalizaciones de ciertos aspectos de los números, no de
los objetos, y de este modo suponen una nueva orientación, un plano nuevo y superior
del pensamiento.

Esos conceptos nuevos y superiores, a su vez, transforman el significado de los
inferiores. El adolescente que llega a dominar los conceptos algebraicos alcanza un punto
desde el que se le ofrece una visión panorámica de los conceptos aritméticos. Pudimos
verlo de la forma más clara en nuestros experimentos sobre el paso del sistema decimal a
otros sistemas numéricos. Mientras el niño opera con el sistema decimal sin ser
propiamente consciente de ello, no ha llegado a dominar el sistema; al contrario, el
sistema lo domina a él. Cuando ya es capaz de verlo como un ejemplo particular de un
concepto más amplio, el de una escala de notación, puede operar deliberadamente con
éste o con cualquier otro sistema numérico. El criterio de este nuevo nivel de conciencia
es la capacidad para cambiar a voluntad de un sistema a otro (por ejemplo, «traducir»
del sistema decimal a uno que se base en el cinco), pues indica la existencia de un
concepto general de sistema de numeración.

El estudio de los conceptos reales logró arrojar alguna luz sobre cómo se desarrollan
los conceptos dentro de una forma dada de generalización. El principio de generalización
es válido en esa situación, pero no produce cambios drásticos. Las relaciones de
generalidad no sufren transformaciones tan radicales como en el caso de la transición de
una estructura de generalidad a otra.

También quedó claro que el niño, al avanzar hacia el nivel superior de
generalización, no reestructura aisladamente todos sus conceptos anteriores (una labor
que sería, ciertamente, propia de Sísifo). Una vez que se ha incorporado una estructura
nueva a su pensamiento (normalmente mediante conceptos recientemente adquiridos en
la escuela) se extiende gradualmente a los conceptos anteriores a medida que éstos van
siendo introducidos en esa operación intelectual de tipo superior. El trabajo del
pensamiento del niño, materializado en generalizaciones anteriores, no se pierde; es
incorporado, es decir, conservado como una premisa necesaria para la actividad
intelectual superior.

Nuestra investigación de los conceptos reales del niño arroja nueva luz sobre otra
cuestión importante en la teoría del pensamiento. La escuela de Würzburg demostró que
el curso del pensamiento y la conexión entre los conceptos no están regidos por
asociaciones. Karl Bühler demostró que la memorización y la reproducción de los
pensamientos no se realizan siguiendo criterios asociativos, sino de acuerdo con las
conexiones entre los significados. Sin embargo, seguían sin aclararse los factores
concretos que determinan el desarrollo del pensamiento. La psicología gestáltica sustituyó
el principio de asociación por el de estructura. Pero este nuevo principio también tiene
sus puntos débiles. En primer lugar, no distinguía entre el pensamiento propiamente dicho
y las imágenes perceptivas, la memoria y todas las demás funciones sometidas a las leyes
estructurales. Así pues, no explicaba por qué se dan en el pensamiento tipos de

170



conexiones que están ausentes en la percepción y la memoria. La psicología gestáltica
repetía el patrón asociacionista, al reducir todas las funciones a un único nivel. En cierto
sentido, ése era un paso atrás en comparación con los estudios de Würzburg, que
concedían un estatuto especial a los procesos cognitivos.

En segundo lugar, la reducción de un pensamiento a las leyes estructurales de la
percepción y la memoria excluye la posibilidad misma de un método correcto de
aproximación a las funciones mentales superiores. Como hemos demostrado, cada nuevo
estadio en el desarrollo de los conceptos trae consigo una forma nueva y superior de
generalización. El habla autónoma de los niños no manifiesta verdaderas relaciones de
generalidad entre los conceptos. Las conexiones están dominadas en ese nivel por las
estructuras de la percepción. Sin embargo, los desarrollos posteriores conducen al
verdadero pensamiento, es decir, al pensamiento por conceptos. Semejante transición no
se puede explicar satisfactoriamente en el marco de la psicología gestáltica.

Para comprender dicha transición, se debe pasar de un estudio de los conceptos
tomados aisladamente a un estudio del «tejido» que forman. Entonces se descubrirá que
las conexiones entre los conceptos no son ni asociativas ni estructurales, sino que se
basan en el principio de las relaciones de generalidad. Este punto puede ilustrarlo el
estudio de Max Wertheimer sobre el pensamiento productivo.10 Wertheimer demostró
que el razonamiento asociado con los silogismos de la lógica formal no pertenece a la
esfera del pensamiento productivo. El pensamiento verdaderamente productivo se basa
en la «intuición», es decir, en la transfiguración instantánea del campo del pensamiento.
El problema X, que es objeto de nuestra reflexión, debe ser transferido de la estructura
A, dentro de la cual fue percibido por primera vez, a un contexto completamente
diferente de la estructura B, la única en la que X se podría resolver. Pero para transferir
un objeto o pensamiento de la estructura A a la estructura B, deben transcenderse los
vínculos estructurales dados, y esto, como demuestran nuestros estudios, requiere el
paso a un plano de mayor generalidad, a un concepto que incorpore y rija tanto A como
B. Sabemos que a cada estructura de generalización le corresponde un sistema de
relaciones de generalidad. Esto significa que cada estructura de generalización cuenta
también con una serie de operaciones lógicas posibles que le son propias. Y ésta es una
de las leyes básicas de la psicología de la formación de conceptos, la ley que confirma la
unidad de los aspectos estructurales y funcionales del pensamiento.

Ahora podemos confirmar ya, sobre una sólida base de datos, que la ausencia de
sistema es la diferencia psicológica fundamental que distingue los conceptos espontáneos
de los científicos. Se podría demostrar que todas las peculiaridades del pensamiento del
niño descritas por Piaget (como el sincretismo, la yuxtaposición y la insensibilidad ante la
contradicción) proceden de la ausencia de sistema en los conceptos espontáneos del niño,
motivada por relaciones de generalidad no desarrolladas. Por ejemplo, para que una
contradicción lo alterara, el niño tendría que considerar las afirmaciones contradictorias a
la luz de algún principio general, es decir, dentro de un sistema. Pero, cuando, en los

171



experimentos de Piaget, un niño dice de un objeto que se disolvió en el agua porque era
pequeño, y de otro que se disolvió porque era grande, simplemente hace constataciones
empíricas de hechos siguiendo la lógica de las percepciones. No está presente en su
mente ningún tipo de generalización como «La pequeñez lleva a la disolución»; de ahí
que no se dé cuenta de que las dos afirmaciones son contradictorias. Es esta falta de
distancia respecto a la experiencia inmediata (y no el sincretismo, considerado como un
compromiso entre la lógica de los sueños y la realidad) lo que explica las peculiaridades
del pensamiento infantil. Por tanto, dichas peculiaridades no aparecen en los conceptos
científicos del niño, que desde su mismo inicio llevan dentro de sí las relaciones de
generalidad, es decir, algunos rudimentos de sistema. La disciplina formal de los
conceptos científicos transforma gradualmente la estructura de los conceptos
espontáneos del niño y ayuda a organizarlos en un sistema: esto favorece la ascensión del
niño a niveles superiores de desarrollo.11

Nuestro desacuerdo con Piaget se centra en un punto único, pero importante. El
supone que el desarrollo y la instrucción son procesos completamente separados e
inconmensurables; que la función de la instrucción es meramente la de introducir formas
de pensamiento adulto, que entran en conflicto con las propias del niño y acaban
suplantándolas. Tal postura procede de la vieja tradición psicológica de separar los
aspectos estructurales de los aspectos funcionales del desarrollo. Al principio, estudiar la
inteligencia significaba estudiar el contenido del pensamiento. La diferencia entre la
inteligencia plenamente desarrollada y la inteligencia elemental se buscaba en el número
de representaciones mentales, y de conexiones entre ellas, que sirven a cada una de esas
dos formas de actividad intelectual. Se consideraba que las mismas operaciones mentales
eran uniformes y universales. El trabajo de Edward Thorndike sobre la medición de la
inteligencia sigue siendo un intento ambicioso de demostrar que el desarrollo mental es un
proceso continuo de crecimiento cuantitativo. Él veía dicho desarrollo como una escala
de perfeccionamiento que conecta directamente la «mentalidad» de un gusano con la de
un universitario (Thorndike, 1901).

Al reaccionar contra esta postura, sus críticos se pasaron al extremo opuesto. No
prestaban atención alguna a las representaciones mentales y centraban sus estudios en los
actos y operaciones mentales. La escuela de Würzburg llegó hasta el punto de negar
completamente el papel de las imágenes y objetos del razonamiento. La inteligencia
aparecía en las obras de los psicólogos de Würzburg como un poder puramente
espiritual, que capacita al individuo para comprender relaciones abstractas. Es cierto que
los estudios de Würzburg enriquecieron nuestro conocimiento sobre la variedad de las
operaciones intelectuales. Pero, al mismo tiempo, quedaba prácticamente abandonado el
problema del reflejo y la conceptualización de la realidad en el pensamiento.

Actualmente, nos enfrentamos con la necesidad de volver sobre este problema. Ha
quedado claro que el funcionamiento de la inteligencia depende de la estructura del
pensamiento. Las obras de Piaget son la expresión más explícita del interés por el aspecto

172



estructural del pensamiento. Pero ni siquiera Piaget fue capaz de colmar el vacío
existente entre los métodos estructural y funcional. Y, debido a eso, el desarrollo se
presenta en su teoría separado de la instrucción. Pero si, como intentamos hacer en
nuestro trabajo, tomamos ambos aspectos, es decir, la estructura y la función, y
trabajamos con el presupuesto de que «lo que» funciona determina en cierta medida
«cómo» funciona, entonces veríamos que el problema del desarrollo y la instrucción
tiene solución. Si se considera que el significado de las palabras pertenece a un
determinado tipo de estructura, se podrá admitir, entonces, que en el marco de dicha
estructura es posible un determinado grupo de operaciones, mientras que otro grupo de
operaciones sólo será posible dentro de otra estructura.

Estudiar el pensamiento infantil al margen de la influencia de la instrucción, como
hizo Piaget, excluye una fuente muy importante de cambio e impide al investigador
plantearse la cuestión de la interacción, peculiar en cada edad, entre desarrollo e
instrucción. Nuestro método se centra en dicha interacción. Tras haber descubierto
muchos complejos lazos internos entre los conceptos espontáneos y los científicos,
esperamos que las futuras investigaciones comparativas clarifiquen aún más su
interdependencia y anticipamos una ampliación del estudio del desarrollo y la instrucción
a los niveles de menor edad. Después de todo, la instrucción no comienza en la escuela.
Un futuro investigador podría muy bien encontrarse con que los conceptos espontáneos
del niño son un producto de la instrucción preescolar, igual que los conceptos científicos
son un producto de la instrucción escolar.

V

Aparte de las conclusiones teóricas, nuestro estudio comparativo de los conceptos
científicos y los cotidianos ofreció algunos importantes resultados metodológicos. Los
métodos que hemos desarrollado para llevar a cabo este estudio nos permiten salvar la
distancia entre las investigaciones de conceptos experimentales y de conceptos reales. La
información acumulada en los procesos mentales del escolar que estudia ciencias
sociales, por muy esquemática y rudimentaria que sea, ha sugerido algunas posibles
mejoras de la enseñanza de esa materia.

Retrospectivamente, somos conscientes de algunas omisiones y de algunos defectos
metodológicos, quizás inevitables en una primera aproximación a un campo nuevo. No
estudiamos experimentalmente y con detalle la naturaleza de los conceptos cotidianos del
escolar. Esto nos priva de los datos necesarios para describir el curso total del desarrollo
psicológico durante la edad escolar; de ahí que nuestra crítica de las tesis básicas de
Piaget esté insuficientemente avalada por hechos fehacientes, obtenidos de forma
sistemática.

173



El estudio de los conceptos científicos fue realizado sólo en una categoría, los
conceptos de ciencias sociales, y los conceptos particulares seleccionados para el estudio
no forman ni sugieren un sistema inherente a la lógica de la materia. Aunque aprendimos
mucho sobre el desarrollo de los conceptos científicos en comparación con los conceptos
espontáneos, aprendimos poco acerca de las regularidades específicas relativas al
desarrollo de los conceptos sociológicos como tales. Futuros estudios deberían incluir
conceptos de varios campos de la instrucción escolar, cada uno contrastado con un
conjunto de conceptos cotidianos tomados de un área similar de la experiencia.

Por último, pero no por ello menos importante, las estructuras conceptuales que
estudiamos no estaban suficientemente diferenciadas. Por ejemplo, al usar fragmentos de
oración terminados en «porque», no separamos los diversos tipos de relaciones causales
(empírico, psicológico, lógico), como hizo Piaget en sus estudios. Si lo hubiéramos
hecho, habríamos podido hacer distinciones más precisas en los resultados de las pruebas
de los escolares de diferentes edades.

Sin embargo, estos mismos defectos ayudan a trazar el rumbo de futuras
investigaciones. El presente estudio es sólo un primer paso, muy modesto, en la
exploración de un área nueva y sumamente prometedora de la psicología del pensamiento
infantil.

Queda por decir que el desarrollo real de nuestra hipótesis de trabajo y de nuestros
estudios experimentales difiere de su presentación en este capítulo. El curso real de la
investigación nunca coincide con la presentación final que de ella se publica. Por
ejemplo, nuestra hipótesis de trabajo no estaba completa en el momento en que
empezamos nuestros experimentos. Hipótesis y experimento (los dos polos de un todo
dinámico, como los llamó Kurt Lewin) se desarrollaron y crecieron juntos, estimulándose
mutuamente. El hecho de que la hipótesis teórica y los datos experimentales, siguiendo
sus propios caminos, nos hayan llevado a la misma conclusión parece ser la mejor prueba
de la viabilidad y fecundidad de nuestro método de aproximación.

174



7. PENSAMIENTO Y PALABRA

He olvidado la palabra 
que una vez quise decir 
y, pensamiento sin voz, 
vuelve al reino de las sombras.

OSIP MANDELSTAM1

I

Hemos iniciado nuestro estudio con un intento de descubrir la relación entre el
pensamiento y el habla en los primeros estadios del desarrollo filo y ontogenético. No
hemos encontrado una interdependencia específica de las raíces genéticas del
pensamiento y la palabra. Resultaba evidente que las relaciones internas que estábamos
buscando no eran un requisito previo para el desarrollo histórico de la conciencia
humana, sino más bien un producto de dicho desarrollo.

En los animales, incluso en los antropoides, cuya habla es fonéticamente como el
habla humana y cuyo intelecto es afín al del hombre, el habla y el pensamiento no se
relacionan entre sí. Indudablemente, existe también en el desarrollo del niño un período
prelingüístico del pensamiento y un período preintelectual del habla. El pensamiento y la
palabra no están conectados por un vínculo primario. La conexión surge, cambia y crece
en el curso de la evolución del pensamiento y el habla.

Sin embargo, sería un error considerar el pensamiento y el habla como dos procesos
sin relación, que corren paralelos o se cruzan en determinados puntos, influyéndose
mutuamente de forma mecánica. La ausencia de un vínculo primario no significa que una
conexión entre ellos pueda formarse sólo de forma mecánica. La inutilidad de la mayoría
de las investigaciones anteriores se ha debido, en gran medida, a que daban por supuesto
que el pensamiento y la palabra eran elementos aislados e independientes y que el
pensamiento verbal era el fruto de su unión externa.

El método de análisis basado en esta concepción estaba abocado al fracaso.
Intentaba explicar las propiedades del pensamiento verbal descomponiéndolo en sus
elementos básicos, pensamiento y palabra, ninguno de los cuales posee, tomado
separadamente, las propiedades del todo. Este método no es un verdadero análisis, ni
sirve para resolver problemas concretos. Lleva más bien a la generalización. Lo hemos
comparado con la descomposición del agua en sus elementos, hidrógeno y oxígeno: sólo
puede llevar a hallazgos aplicables a toda agua existente en la naturaleza, desde el océano

175



Pacífico a la gota de lluvia. Del mismo modo, la afirmación de que el pensamiento verbal
se compone de procesos intelectuales y funciones de habla propiamente dichas se aplica
a todo pensamiento verbal y a todas sus manifestaciones, pero no explica ninguno de los
problemas específicos que aborda quien estudia el pensamiento verbal.

Hemos intentado un nuevo método de aproximación y hemos reemplazado la
descomposición en elementos (elementy) por la descomposición en unidades (edinitsy).
Las unidades son los productos de análisis que corresponden a aspectos específicos de
los fenómenos investigados. Al mismo tiempo, a diferencia de los elementos, las unidades
son capaces de retener y expresar la esencia del todo que se está analizando. La unidad
resultante de nuestro análisis contendrá, pues, en la forma más fundamental y elemental,
las propiedades que pertenecen al pensamiento verbal como un todo.2

Hemos encontrado esta unidad del pensamiento verbal en el significado de las
palabras. El significado de las palabras es una «célula» elemental que no se puede seguir
descomponiendo y que representa la forma más elemental de la unión entre el
pensamiento y la palabra.

El significado de una palabra representa una amalgama tan estrecha de pensamiento
y lenguaje que es difícil decir si es un fenómeno del habla o un fenómeno del
pensamiento. Una palabra sin significado es un sonido vacío; por tanto, el significado es
el criterio de la «palabra», su componente indispensable. Parece, pues, que podríamos
considerarlo como un fenómeno del habla. Pero, desde el punto de vista de la psicología,
el significado de cada palabra es una generalización o un concepto. Y puesto que las
generalizaciones y los conceptos son innegablemente actos de pensamiento, podemos
considerar el significado como un fenómeno del pensamiento. Sin embargo, de lo dicho
no se sigue que el significado pertenezca formalmente a dos esferas diferentes de la vida
psíquica. El significado de las palabras es un fenómeno del pensamiento sólo en la
medida en que el pensamiento se materializa en el habla, y es un fenómeno del habla sólo
en la medida en que el habla se conecta con el pensamiento y es iluminado por él. Es un
fenómeno de pensamiento verbal, o de habla significativa; es la unión de la palabra y el
pensamiento.

Nuestras investigaciones experimentales confirman plenamente esta tesis básica. No
sólo han probado que el estudio concreto del desarrollo del pensamiento verbal resulta
posible usando el significado de las palabras como unidad de análisis, sino que también
nos han llevado a una nueva tesis, que consideramos el principal resultado de nuestro
estudio y que se deriva directamente de la primera; los significados de las palabras
evolucionan. Este descubrimiento debe reemplazar el postulado de la inmutabilidad de los
significados de las palabras.

Desde el punto de vista de las viejas escuelas de psicología el vínculo entre la
palabra y el significado es un vínculo asociativo, establecido mediante la percepción
repetida y simultánea de cierto sonido y cierto objeto. Una palabra evoca su contenido
como el abrigo de un amigo nos recuerda a dicho amigo o una casa a sus habitantes. La

176



asociación entre la palabra y el significado puede fortalecerse o debilitarse, enriquecerse
mediante la conexión con otros objetos del mismo género, extenderse a un campo más
amplio o limitarse más (es decir, puede sufrir cambios cuantitativos y externos), pero no
puede cambiar su naturaleza psicológica. Para hacerlo tendría que dejar de ser una
asociación. Desde ese punto de vista, cualquier desarrollo en los significados de las
palabras es inexplicable e imposible. Semejante deducción perjudicó tanto a la lingüística
como a la psicología. Al adoptar la teoría asociacionista, la semántica siguió tratando el
significado de las palabras como una asociación del sonido de una palabra con su
contenido. Todas las palabras, de la más concreta a la más abstracta, estarían formadas
del mismo modo en lo relativo al significado y no contendrían nada peculiar del habla
como tal; una palabra nos hace pensar en su significado, igual que un objeto cualquiera
puede recordarnos otro. No puede sorprendernos que la semántica no se planteara
siquiera la cuestión, más amplia, de la evolución de los significados de las palabras. El
desarrollo quedaba reducido a cambios de las conexiones asociativas entre palabras
determinadas y objetos determinados: una palabra podía denotar al principio un objeto y
asociarse después con otro, precisamente como un abrigo que cambiara de dueño nos
recordaría primero a una persona y más tarde a otra. La lingüística no se daba cuenta de
que, en la evolución histórica del lenguaje, también cambian la estructura misma del
significado y su naturaleza psicológica. De las generalizaciones primitivas, el pensamiento
verbal se eleva hasta los conceptos más abstractos. No es simplemente el contenido de
una palabra lo que cambia, sino el modo en que la realidad se generaliza y se refleja en
una palabra.

La teoría asociativa es igualmente inadecuada para explicar el desarrollo de los
significados de las palabras en la niñez. También en este caso, lo único que puede
explicar son los cambios puramente externos y cuantitativos en los vínculos que unen la
palabra y el significado, su enriquecimiento y fortalecimiento, pero no la estructura
fundamental y los cambios psicológicos que pueden darse, y se dan de hecho, en el
desarrollo del lenguaje infantil.

Por extraño que parezca, la circunstancia de que el asociacionismo en general
hubiera sido abandonado por algún tiempo no parecía afectar a la interpretación de la
palabra y el significado. La escuela de Würzburg, cuyo principal objetivo era probar la
imposibilidad de reducir el pensamiento a un mero juego de asociaciones y demostrar la
existencia de leyes específicas que rigen el flujo del pensamiento, no revisó la teoría
asociativa de la palabra y el significado, y ni siquiera reconoció la necesidad de tal
revisión. Liberó el pensamiento de las cadenas de la sensación y las imágenes y de las
leyes de la asociación, y lo convirtió en un acto puramente espiritual. Con ello, retrocedió
a los conceptos precientíficos de san Agustín y Descartes y desembocó en un idealismo
subjetivo extremo.

177



Oswald Külpe no sólo suscribía el «cogito ergo sum» de Descartes, sino que
sostenía también que «el mundo existe en las formas que nosotros establecemos y
definimos» (Külpe, 1914, pág. 81). La psicología del pensamiento se movía hacia las
ideas de Platón, como reconocía el mismo Külpe. Al mismo tiempo, el habla quedaba a
merced de la asociación. Incluso tras la labor de la escuela de Würzburg, la conexión
entre una palabra y su significado seguía considerándose un simple vínculo asociativo. La
palabra se veía como el acompañamiento externo del pensamiento, su revestimiento tan
sólo, carente de influencia en su vida interna. El pensamiento y el habla nunca habían
estado tan separados como durante la época de Würzburg. El arrumbamiento de la teoría
asociativa en el campo del pensamiento intensificó, de hecho, la influencia de dicha teoría
en el campo del habla.

Los trabajos de otros psicólogos reforzaron aún más esta tendencia. Otto Selz
continuó investigando el pensamiento sin considerar su relación con el habla y llegó a la
conclusión de que el pensamiento productivo del hombre y las operaciones mentales de
los chimpancés eran de idéntica naturaleza (imposible ignorar más completamente la
influencia de las palabras en el pensamiento).3

Incluso Ach, que hizo un estudio especial del significado de las palabras e intentó
superar el asociacionismo en su teoría de los conceptos, no pasó de suponer la presencia,
junto a las asociaciones, de «tendencias determinantes» operativas en el proceso de
formación de los conceptos. De ahí que las conclusiones a las que llegó no alteraran la
vieja interpretación del significado de las palabras. Al identificar el concepto con el
significado, excluyó el desarrollo y los cambios de los conceptos. Una vez establecido, el
significado de una palabra quedaba fijado para siempre; su desarrollo se completa. Los
mismos psicólogos a los que atacaba Ach enseñaban idénticos principios. Para ambas
partes, el punto de partida del concepto era también el final de su desarrollo; el
desacuerdo afectaba sólo al modo en que comenzaba la formación de los significados de
las palabras.

En la psicología gestáltica, la situación no era muy diferente. Esta escuela era más
coherente que otras en su intento de superar el principio general asociacionista.
Insatisfecha con una solución parcial del problema, intentaba liberar el pensamiento y el
habla del dominio de la asociación y poner ambos bajo las leyes de la formación de
estructuras. Resulta sorprendente que ni siquiera esta escuela, la más avanzada de las
escuelas psicológicas modernas, hiciera progresos en la teoría del pensamiento y el habla.

En primer lugar, mantuvo la separación completa de estas dos funciones. A la luz de
la psicología gestáltica, la relación entre el pensamiento y la palabra aparece como una
simple analogía, una reducción de ambos a un común denominador estructural. La
formación de las primeras palabras significativas de un niño se consideran experimentos
de Köhler. Las palabras entran en la estructura de las cosas y adquieren cierto significado
funcional, prácticamente del mismo modo en que, para el chimpancé, el palo pasa a ser
parte de la estructura. Esto parece un paso adelante. Pero si examinamos más de cerca el

178



nuevo método, es fácil ver que el paso adelante es una ilusión y que seguimos en el
mismo sitio. El principio de la estructura se aplica, de un modo general e indiferenciado,
a todas las relaciones entre las cosas, igual que antes se aplicaba el principio de
asociación. Las relaciones específicas entre la palabra y el significado siguen resultando
inabordables. Desde el principio se aceptan como fundamentalmente idénticas todas y
cada una de las demás relaciones entre las cosas. Todos los gatos son tan pardos en la
noche de la psicología gestáltica, como en las brumas anteriores del asociacionismo
universal.

Ach intentó superar el asociacionismo con la «tendencia determinante», y la
psicología gestáltica lo combatió con el principio de la estructura, pero ambos
mantuvieron los dos errores fundamentales de la teoría anterior: la suposición de que
todas las conexiones son de idéntica naturaleza, y la de que los significados de las
palabras no cambian. Tanto la vieja psicología como la nueva da por supuesto que el
desarrollo del significado de una palabra acaba en el momento en que surge. Las nuevas
tendencias de la psicología aportaron progreso en todas sus ramas salvo en el estudio del
pensamiento y el habla. En este punto, los principios nuevos se parecen a los viejos
como dos gotas de agua.

Si la psicología gestáltica está en un punto muerto en el campo del habla, ha dado
un gran paso atrás en el campo del pensamiento. La escuela de Würzburg reconocía, al
menos, que el pensamiento tenía sus propias leyes. La psicología gestáltica niega la
existencia de dichas leyes. Al reducir a un común denominador estructural las
percepciones de las gallinas, las operaciones mentales de los chimpancés, las primeras
palabras significativas del niño y el pensamiento conceptual del adulto, borra toda
diferencia entre la percepción más elemental y las formas más elevadas de pensamiento.

Este estudio crítico se puede resumir así: todas las escuelas y tendencias
psicológicas pasan por alto el punto fundamental de que todo pensamiento es una
generalización; y todas ellas estudian la palabra y el significado sin ninguna referencia a
su desarrollo. Mientras se mantengan estas dos circunstancias en las sucesivas tendencias
de la psicología, no podrá haber mucha diferencia en el modo de abordar el problema.

II

El descubrimiento de que los significados de las palabras evolucionan saca el estudio
del pensamiento y el habla de ese callejón sin salida. Los significados de las palabras son
formaciones dinámicas, no estáticas. Cambian conforme el niño se desarrolla: cambian
también con las formas diversas en que funciona el pensamiento.

Si el significado de las palabras cambia en su naturaleza interna, también cambiará la
relación del pensamiento con la palabra. Para comprender la dinámica de esa relación,
debemos complementar el enfoque genético de nuestra investigación principal con un

179



análisis funcional que analice el papel del significado de las palabras en el proceso del
pensamiento.

Vamos a considerar el proceso del pensamiento verbal desde el primer confuso
despertar de un pensamiento hasta su formulación. Lo que queremos mostrar con ello no
es cómo se desarrollan los significados a lo largo de determinados períodos de tiempo,
sino cómo funcionan en el proceso vivo del pensamiento verbal. Sobre la base de ese
análisis funcional, podremos demostrar que cada estadio en el desarrollo del significado
verbal presenta una relación particular y propia entre el pensamiento y el habla. Puesto
que los problemas funcionales se resuelven muy fácilmente examinando la forma más
elevada de una actividad dada, vamos a dejar a un lado momentáneamente el problema
del desarrollo y pasaremos a considerar las relaciones entre el pensamiento y la palabra
en la mente madura.

Nada más iniciar nuestro acercamiento a dichas relaciones, se abre ante nuestros
ojos el panorama más complejo y grandioso. Su intrincada arquitectura sobrepasa la
imaginación más desbordante de los esquemas de investigación. Las palabras de León
Tolstoi se ven confirmadas: «La relación de la palabra con el pensamiento y la creación
de nuevos conceptos son un proceso complejo, delicado y enigmático que se desarrolla
en nuestro alma» (Tolstoi, 1903, pág. 143).

La idea fundamental del siguiente estudio se puede reducir a esta fórmula: la
relación del pensamiento con la palabra no es una cosa, sino un proceso, un movimiento
continuo, del pensamiento a la palabra y de la palabra al pensamiento. En dicho proceso,
la relación del pensamiento con la palabra sufre cambios que se pueden considerar
desarrollo en el sentido funcional. El pensamiento no se expresa simplemente con
palabras; llega a la existencia a través de ellas. Cada pensamiento trata de conectar algo
con algo, de establecer una relación entre cosas. Cada pensamiento se mueve, crece y se
desarrolla, desempeña una función, resuelve un problema. Este flujo del pensamiento se
da como un movimiento interno a través de una serie de planos. Un análisis de la
interacción del pensamiento y la palabra debe comenzar con una investigación de las
diferentes fases y planos que atraviesa un pensamiento antes de materializarse en
palabras.

La primera cosa que revela un estudio como éste es la necesidad de distinguir entre
los dos planos del habla. Aunque el aspecto interno, significado y semántico del habla y
su aspecto externo y fonético forman una verdadera unidad, cada uno tiene sus propias
leyes de movimiento. La unidad del habla es compleja, no homogénea. Varios hechos del
desarrollo lingüístico del niño ponen de manifiesto un movimiento independiente en la
esfera fonética y en la semántica. De entre ellos, señalaremos dos de los más
importantes.

En el dominio del habla externa, el niño parte de una palabra y después conecta dos
o tres; un poco más tarde, pasa de las oraciones simples a otras más complicadas y,
finalmente, a un habla coherente formada por series de dichas oraciones; en otra

180



palabras, procede de la parte al todo. En lo referente al significado, en cambio, la primera
palabra del niño es una sentencia completa. Semánticamente, el niño comienza a partir
del todo, de un complejo significativo, y sólo después comienza a dominar las unidades
semánticas separadas, el significado de las palabras, y a fragmentar en estas unidades su
pensamiento, antes indiferenciado. Los aspectos externos y los semánticos del habla se
desarrollan en direcciones opuestas: el uno, de lo particular a lo global, de la palabra a la
sentencia; el otro, de lo global a lo particular, de la sentencia a la palabra.

Esto basta por sí solo para demostrar lo importante que es distinguir entre los
aspectos vocales y semánticos del habla. Puesto que se mueven en direcciones opuestas,
su desarrollo no coincide; pero eso no significa que sean independientes entre sí. Al
contrario, su diferencia es el primer estadio de una estrecha unión. De hecho, nuestro
ejemplo pone su relación interna tan claramente de manifiesto con su distinción. El
pensamiento del niño, precisamente porque ha nacido como un todo confuso y amorfo,
debe encontrar expresión en una sola palabra. Conforme su pensamiento se va haciendo
más diferenciado, el niño es menos capaz de expresarlo con palabras sueltas y pasa a
construir un todo compuesto. Recíprocamente, el progreso del habla, hasta el todo
diferenciado de una sentencia, ayuda al pensamiento del niño a progresar desde el todo
homogéneo a las partes bien definidas. El pensamiento y la palabra no están cortados por
el mismo patrón. En cierto sentido, hay entre ellos más diferencias que semejanzas. La
estructura del habla no refleja simplemente la estructura del pensamiento; por esa razón
el pensamiento no puede revestirse de las palabras como si éstas fueran una prenda ya
hecha. El pensamiento experimenta muchos cambios al convertirse en habla. No es
simplemete que encuentre su expresión en el habla; encuentra su forma y realidad. Los
procesos de desarrollo semántico y fonético son en esencia uno, precisamente debido a
sus direcciones opuestas.

El segundo hecho, igualmente importante, aparece en un período posterior de
desarrollo. Piaget demostró que el niño usa oraciones subordinadas con «porque»,
«aunque», etc., mucho antes de comprender las estructuras de significado
correspondientes a estas formas sintácticas. La gramática precede a la lógica. También
aquí, como en nuestro ejemplo anterior, la discrepancia no excluye la unión, sino que es,
de hecho, su requisito.

En los adultos, la divergencia entre los aspectos semánticos y los fonéticos del habla
es todavía más llamativa. La lingüística moderna de orientación psicológica está
familiarizada con este fenómeno, especialmente en lo referente al sujeto y a los
predicados gramaticales y psicológicos. Por ejemplo, en la oración «El reloj se cayó», el
énfasis y el significado pueden cambiar en diferentes situaciones. Supongamos que me
doy cuenta de que el reloj se ha parado y pregunto cómo ha ocurrido tal cosa. La
respuesta es «El reloj se cayó». El sujeto gramatical y el psicológico coinciden: «el reloj»
es la primera idea en mi conciencia; «se cayó» es lo que se dice acerca del reloj. Pero si
oigo en la habitación de al lado el ruido de algo al caer y pregunto qué ha pasado, y

181



obtengo la misma respuesta, el sujeto y el predicado quedan invertidos psicológicamente.
Yo sabía que algo se había caído (de eso estamos hablando). «El reloj» completa la idea.
La sentencia podría adoptar otra forma: «Lo que se ha caído es el reloj». Entonces, los
sujetos gramatical y psicológico coincidirían. En el prólogo a su pieza teatral El duque
Ernst von Schwaben, Uhland dice: «Pasarán ante vosotros trágicas escenas».
Psicológicamente, «pasarán» es el sujeto. El espectador sabe que va a ser testigo del
desarrollo de unos acontecimientos; la idea adicional, el predicado, es «trágicas escenas».
Uhland quería decir: «Lo que pasará ante vuestros ojos es una tragedia».

El análisis demuestra que cualquier parte de una sentencia puede convertirse en
predicado psicológico, en portador del énfasis temático. La categoría gramatical, según
Hermann Paul, es una forma fosilizada de la psicológica.4 Para revivirla, se le da un
énfasis lógico que manifiesta su significado semántico. Paul demuestra que, tras una
misma estructura gramatical, pueden ocultarse significados completamente diferentes. La
concordancia entre la organización sintáctica y la organización psicológica no es tan
frecuente como tendemos a suponer; es, más bien, un requisito que rara vez se cumple.
El sujeto y el predicado no son los únicos que tienen sus dobles psicológicos; también lo
poseen el género, el número, el caso, el tiempo, el grado y las demás formas
gramaticales. Una expresión espontánea, errónea desde el punto de vista gramatical,
puede tener encanto y valor estético. Los versos de Alexander Pushkin

Como unos labios rosados sin sonrisa, 
sin fallos de gramática 
la lengua rusa me disgusta [...]

tienen un mensaje más serio de lo que se supone normalmente. La corrección absoluta se
alcanza sólo en las matemáticas. Parece que Descartes fue el primero que reconoció en
las matemáticas una forma de pensamiento que, aunque tiene su origen en el lenguaje, va
más allá de él. Nuestra habla cotidiana fluctúa constantemente entre los ideales de la
armonía matemática y la armonía imaginativa.

Ilustraremos la interdependencia de los aspectos semánticos y gramaticales del
lenguaje citando dos ejemplos que demuestran que los cambios en la estructura formal
puede traer consigo profundos cambios de significado.

Al traducir la fábula «La cigarra y la hormiga», Krylov sustituyó la cigarra de La
Fontaine por una libélula. En francés, «cigarra» es femenino y, por tanto, apropiado para
simbolizar una actitud alegre y despreocupada. El matiz se perdería en una traducción
literal, pues en ruso «cigarra» es masculino. Cuando se decidió por «libélula», que es
femenino en ruso, Krylov dejó a un lado el sentido literal y optó por la forma gramatical
requerida para reproducir el pensamiento de La Fontaine.

Tiutchev hizo lo mismo en su traducción del poema de Heine sobre un abeto y una
palmera. En alemán, «abeto» es masculino y «palmera» femenino, y el poema sugiere el
amor de un hombre por una mujer. En ruso, ambos árboles son femeninos. Para

182



mantener la connotación, Tiutchev reemplazó el abeto por un cedro, masculino.
Lermontov, en una traducción más literal del mismo poema, lo despojó de estos matices
poéticos y, con ello, le dio un sentido totalmente diferente, más abstracto y generalizado.
En ocasiones, un detalle gramatical puede cambiar el significado global de lo que se dice.

Tras las palabras está la gramática independiente del pensamiento, la sintaxis de los
significados de las palabras. La expresión más simple, lejos de reflejar una
correspondencia rígida y constante entre el sonido y el significado, en realidad es un
proceso. Las expresiones verbales no pueden surgir totalmente formadas, sino que deben
desarrollarse gradualmente. A su vez, este complejo proceso de transición del significado
al sonido debe desarrollarse y perfeccionarse. El niño debe aprender a distinguir entre
semántica y fonética, y saber en qué consiste la diferencia. Al principio, usa las formas
verbales y los significados sin darse cuenta de que son realidades diferentes. Para el niño,
la palabra es parte integrante del objeto que denota. Tal concepción parece característica
de la conciencia lingüística primitiva. Wilhelm von Humboldt cita la anécdota de un
campesino que decía no estar sorprendido de que los sabios, con sus instrumentos,
pudieran calcular el tamaño de las estrellas y su curso; lo que le dejaba perplejo era cómo
averiguaban sus nombres. Experimentos simples demuestran que los niños en edad
preescolar «explican» los nombres de los objetos por sus atributos. Según ellos, un
animal se llama «vaca» porque tiene cuernos, «ternero» porque sus cuernos son todavía
pequeños, «perro» porque es pequeño y no tiene cuernos; un objeto se llama «coche»
porque no es un animal. Al preguntarles si se podrían intercambiar los nombres de los
objetos, por ejemplo llamar a una vaca «tinta» y a la tinta, «vaca», los niños responden
que no, «porque la tinta se usa para escribir, y la vaca da leche». Un intercambio de
nombres significaría un intercambio de propiedades características: tan inseparable es la
conexión entre ellos en la mente del niño. En un experimento, a los niños se les decía
que, en el juego, «perro» se diría «vaca». He aquí una muestra típica de preguntas y
respuestas:

—¿Una vaca tiene cuernos?
—Sí.
—Pero ¿no recuerdas que “vaca” es en realidad “perro”? ¿Acaso tiene cuernos un perro?
—Si es una vaca, si se le llama “vaca”, sí que tiene cuernos. Esa clase de perro tiene que tener unos

cuernos pequeños.

Vemos lo difícil que es para el niño separar en un objeto el nombre de los atributos;
éstos se aferran al nombre cuando es transferido, igual que los bienes siguen a su
propietario.

La fusión de los dos planos del habla, el semántico y el vocal, comienza a
resquebrajarse conforme el niño se hace mayor, y la distancia entre ellos va aumentando
gradualmente. Cada estadio en el desarrollo de los significados de las palabras tiene su

183



propia interrelación específica de los dos planos. La capacidad de un niño para
comunicarse mediante el lenguaje está en relación directa con el grado de diferenciación
de los significados de las palabras en su habla y su conciencia.

Para entender esto, debemos recordar una característica básica de la estructura de
los significados verbales. En la estructura semántica de una palabra, distinguimos entre
referente y significado; igualmente, distinguimos la función nominativa de una palabra de
su función significativa. Al comparar estas relaciones estructurales y funcionales en los
estadios inicial, medio y superior del desarrollo, encontramos la siguiente regularidad
genética: al comienzo sólo existe la función nominativa y, semánticamente, sólo la
referencia objetiva; la significación independiente de la denominación y el significado
independiente de la referencia aparecen más tarde y se desarrollan por los caminos que
hemos intentado determinar y describir anteriormente.

Sólo cuando este desarrollo está completo, llega a ser el niño plenamente capaz de
formular su propio pensamiento y de entender el habla de los demás. Hasta entonces, su
manejo de las palabras coincide con el de los adultos en su referencia objetiva, pero no
en su significado.

III

Debemos ahondar aún más y explorar el plano del habla interna que subyace tras el
plano semántico. Vamos a analizar aquí algunos de los datos de la investigación especial
que hemos llevado a cabo sobre este tema. La relación entre el pensamiento y la palabra
no se puede entender en toda su complejidad sin una clara comprensión de la naturaleza
psicológica del habla interna. Sin embargo, de todos los problemas conectados con el
pensamiento y el lenguaje, éste es quizás el más complicado, ya que está dificultado por
la terminología y otros malentendidos.

El término «habla interna», o «endofasia», ha sido aplicado a varios fenómenos, y
los autores suelen discutir sobre cosas diferentes a las que llaman por el mismo nombre.
Originalmente, el habla interna parece haberse entendido como memoria verbal. Un
ejemplo sería la recitación silenciosa de un poema sabido de memoria. En ese caso, el
habla interna sólo difiere del habla vocal como la idea o imagen de un objeto difiere del
objeto real. En este sentido entendieron el habla interna los autores franceses que
pretendían averiguar cómo eran reproducidas en la memoria las palabras, si como
imágenes auditivas, visuales, motrices o sintéticas. Veremos que la memoria verbal es, en
efecto, uno de los elementos constitutivos del habla interna, pero no la agota.

En una segunda interpretación, el habla interna se considera un habla externa
truncada, como «habla sin sonido» (Müller) o «habla subvocálica» (Watson). Ivan
Sechenov la llamó un reflejo interrumpido tras haber recorrido dos tercios de su

184



camino.Vladimir Bejterev la definió como un reflejo verbal inhibido en su parte motriz.5
Todas estas definiciones pueden servir como elementos subordinados en la interpretación
científica del habla interna, pero, tomadas en sí mismas, son absolutamente insuficientes.

La tercera definición es, por el contrario, demasiado amplia. Para Kurt Goldstein, el
término abarca todo lo que precede al acto motor de hablar, incluyendo los «motivos del
habla» de Wundt y la experiencia indefinible, no sensorial ni motriz, específica del habla:
es decir, la totalidad del aspecto interno de cualquier actividad verbal.6 Es difícil aceptar
la equiparación del habla interna con una experiencia interna inefable en la que se diluyen
sin dejar rastro los planos estructurales separados e identificables. Esa experiencia central
es común a toda actividad lingüística y, por eso mismo, la interpretación de Goldstein no
sirve para esa función específica y única que merece el nombre de habla interna en
exclusiva. La opinión de Goldstein, desarrollada lógicamente, conduce necesariamente a
la tesis de que el habla interna no es habla en absoluto, sino más bien una actividad
intelectual y afectivo-volitiva, ya que incluye los motivos del habla y el pensamiento que
se expresa con palabras.

Para conseguir una verdadera descripción del habla interna, se debe partir del
supuesto de que es una formación específica, con sus propias leyes y unas relaciones
complejas con las demás formas de actividad verbal. Antes de poder estudiar su relación
con el pensamiento, por un lado, y con el habla, por otro, debemos determinar sus
especiales características y función.

El habla interna es habla para uno mismo; el habla externa es para los demás.
Ciertamente, sería sorprendente que una diferencia tan básica en la función no afectara a
la estructura de los dos tipos de habla. Por esa razón, es muy probable que Jackson y
Head estuvieran equivocados cuando sostenían que la diferencia entre estas dos formas
de habla es simplemente de grado, no de naturaleza. La ausencia de vocalización sólo es,
en sí misma, una consecuencia del carácter específico del habla interna; ésta no es ni un
antecedente del habla externa ni su reproducción en la memoria, sino, en cierto sentido,
lo contrario de ella. El habla externa es la conversión de los pensamientos en palabras, su
materialización y objetivación. Con el habla interna el proceso se invierte, yendo del
exterior al interior. El habla externa se sublima en pensamientos. Por consiguiente, las
estructuras de estas dos clases de habla deben ser diferentes.

El área del habla interna es una de las más difíciles de investigar. Permanecía casi
inaccesible a los experimentos hasta que se encontraron formas de aplicarle el método
genético de experimentación. Piaget fue el primero que prestó atención al habla
egocéntrica del niño y vio su trascendencia teórica, pero permaneció ciego ante el rasgo
más importante del habla egocéntrica (su relación genética con el habla interna), y esto
afectó a la interpretación que hizo de su función y estructura. Nosotros hemos convertido
esa relación en el problema central de nuestro estudio y, así, hemos podido investigar la
naturaleza del habla interna de una forma inusitadamente completa. Varias
consideraciones y observaciones nos han llevado a concluir que el habla egocéntrica es

185



un estadio de desarrollo que precede al habla interna: ambas desempeñan funciones
intelectuales; sus estructuras son semejantes; el habla egocéntrica desaparece en la edad
escolar, cuando el habla interna comienza a desarrollarse. De todo esto deducimos que
una se transforma en la otra.

Si, efectivamente, esta transformación tiene lugar, entonces el habla egocéntrica
proporcionará la clave para el estudio del habla interna. Una ventaja de aproximarse al
habla interna a través del habla egocéntrica es su accesibilidad a la experimentación y la
observación. Es todavía habla vocalizada y audible, es decir, externa en su forma de
expresión; pero, al mismo tiempo, es habla interna por su función y estructura. Para
estudiar un proceso interno es necesario exteriorizarlo experimentalmente, conectándolo
con alguna actividad externa; sólo entonces es posible un análisis funcional objetivo. De
hecho, el habla egocéntrica es un experimento natural de este tipo.

Este método tiene otra gran ventaja: puesto que el habla egocéntrica se puede
estudiar en el momento en que algunas de sus características van desapareciendo y se
van configurando otras nuevas, podemos establecer qué rasgos son esenciales al habla
interna y cuáles son sólo transitorios; de ese modo se podrá determinar el objetivo de ese
movimiento desde el habla egocéntrica al habla interna, es decir, la naturaleza del habla
interna.

Antes de pasar a los resultados obtenidos con este método, analizaremos
brevemente la naturaleza del habla egocéntrica, destacando las diferencias entre nuestra
teoría y la de Piaget. Piaget sostiene que el habla egocéntrica del niño es una expresión
directa del egocentrismo de su pensamiento, el cual es, a su vez, un compromiso entre el
autismo primario de su pensamiento y su gradual socialización. Conforme el niño va
haciéndose mayor, el autismo remite y la socialización avanza, con lo que el
egocentrismo va desapareciendo de su pensamiento y su habla.

Según Piaget, el niño, con su habla egocéntrica, no se adapta al pensamiento de los
adultos. Su pensamiento permanece completamente egocéntrico; esto hace su charla
incomprensible a los demás. El habla egocéntrica no tiene función en el pensamiento ni
en la actividad realistas del niño; simplemente los acompaña. Y, puesto que es una
expresión del pensamiento egocéntrico, desaparece junto con el egocentrismo infantil. El
habla egocéntrica cae de su punto más alto, al comienzo del desarrollo del niño, hasta
reducirse a cero en el umbral de la edad escolar. Su historia es de involución más que de
evolución. Del habla egocéntrica podría decirse lo que Ferenz List decía de los niños
prodigio: todo su futuro está en el pasado.

Para nosotros, el habla egocéntrica es un fenómeno de la transición del niño del
funcionamiento interpsíquico al intrapsíquico, es decir, de su actividad social y colectiva a
su actividad más individualizada, un modelo de desarrollo común a todas las funciones
psicológicas superiores. El habla para uno mismo tiene su origen en la diferenciación

186



respecto al habla para los demás. Puesto que el curso principal del desarrollo del niño es
de individualización gradual, esta tendencia se refleja en la función y estructura de su
habla.

Nuestros resultados experimentales indican que la función del habla egocéntrica es
semejante a la del habla interna: no acompaña simplemente a la actividad del niño; sirve a
la orientación mental, al entendimiento consciente; ayuda a superar dificultades; es habla
para uno mismo, conectada de modo íntimo y útil con el pensamiento del niño. Su
destino es muy diferente del descrito por Piaget. El habla egocéntrica se desarrolla a lo
largo de una curva ascendente, no descendente; pasa por una evolución, no una
involución. Al final, se transforma en habla interna.

Nuestra hipótesis tiene varias ventajas respecto a la de Piaget. Explica la función y
el desarrollo del habla egocéntrica y, en particular, su incremento repentino cuando el
niño afronta dificultades que exigen conciencia y reflexión (un hecho puesto de
manifiesto para explicar experimentos y que la teoría de Piaget no puede explicar). Pero
la mayor ventaja de nuestra teoría es que da una respuesta satisfactoria a una situación
paradójica descrita por el mismo Piaget. En su opinión, el descenso cuantitativo del habla
egocéntrica conforme el niño se hace mayor es un signo de la decadencia de esa forma
del habla. Si fuera así, se podría esperar que sus peculiaridades estructurales declinaran
también; es difícil creer que el proceso afecte sólo a su cantidad, pero no a su estructura
interna. El pensamiento del niño se hace infinitamente menos egocéntrico entre los 3 y 7
años. Si las características del habla egocéntrica que la hacen incomprensible para los
demás están realmente enraizadas en el egocentrismo, deberían resultar menos
manifiestas a medida que esa forma de habla se va haciendo menos frecuente; el habla
egocéntrica se acercaría al habla social y se iría haciendo cada vez más inteligible. Sin
embargo, ¿cuáles son los hechos? ¿Es la charla de un niño de 3 años más difícil de seguir
que la de uno de 7? Nuestra investigación ha establecido que los rasgos del habla
egocéntrica que contribuyeron a esa incomprensibilidad están en su punto más bajo a los
3 años y en su cumbre a los 7. Se desarrollan al revés que la frecuencia del habla
egocéntrica. Mientras que ésta sigue cayendo y llega a cero en la edad escolar, sus
características estructurales se van acentuando cada vez más.

Esto arroja una luz nueva sobre la disminución del habla egocéntrica, que es la
piedra angular de la tesis de Piaget.

¿Qué significa esa disminución? Las peculiaridades estructurales del habla para uno
mismo y su diferenciación respecto al habla externa aumentan con la edad. ¿Qué
disminuye, entonces? Sólo uno de sus aspectos: la vocalización. ¿Significa esto que el
habla egocéntrica como un todo va desapareciendo? Creemos que no, pues ¿cómo
podríamos explicar, entonces, el aumento de los rasgos funcionales y estructurales del
habla egocéntrica? Por otro lado, dicho aumento es perfectamente compatible con la

187



disminución de la vocalización; en realidad, clarifica su sentido. Su rápida disminución y
el aumento igualmente rápido de las demás características sólo son contradictorios en
apariencia.

Para explicar esto, partamos de un hecho innegable, establecido experimentalmente.
Las cualidades estructurales y funcionales del habla egocéntrica se van haciendo más
acusadas, conforme el niño se desarrolla. A los 3 años, la diferencia entre el habla
egocéntrica y el habla social es nula; a los 7, tenemos un habla que, en su estructura y
función, es totalmente diferente del habla social. Ha tenido lugar una diferenciación de las
funciones de ambas hablas. Esto es un hecho, y, como ya sabemos, los hechos son
difíciles de refutar.

Una vez aceptado esto, todo lo demás encuentra ya su explicación. Si las
peculiaridades estructurales y funcionales que se desarrollan en el habla egocéntrica se
van apartando progresivamente del habla externa, su aspecto vocal debe desaparecer; y
esto es exactamente lo que sucede entre los 3 y 5 años. Con el aislamiento progresivo del
habla para uno mismo, su vocalización se hace innecesaria y carente de sentido y, debido
al aumento de sus peculiaridades estructurales, resulta también imposible. El habla para
uno mismo no puede encontrar su expresión en el habla externa. Cuanto más
independiente y autónoma se hace el habla egocéntrica, más pobres se van haciendo sus
manifestaciones externas. Al final, se separa completamente del habla para los demás,
deja de vocalizarse y, de este modo, parece haber desaparecido.

Pero esto es sólo una ilusión. Interpretar la caída en picado del coeficiente de habla
egocéntrica como un indicio de que este tipo de habla está desapareciendo es como decir
que el niño deja de contar cuando ya no usa sus dedos y comienza a sumar mentalmente.
En realidad, tras los síntomas de disolución hay un desarrollo progresivo, el nacimiento
de una nueva forma de habla.

El descenso de la vocalización del habla egocéntrica indica que se está desarrollando
una abstracción del sonido, la nueva facultad del niño de «pensar las palabras» en vez de
pronunciarlas. Ésta es la lectura positiva de la caída en picado del coeficiente del habla
egocéntrica. La curva descendente indica desarrollo hacia el habla interna.

Vemos que todos los datos conocidos acerca de las características funcionales,
estructurales y genéticas del habla egocéntrica apuntan a una sola cosa: se desarrolla
hacia el habla interna. La historia de su desarrollo sólo se puede entender como una
expansión gradual de los rasgos del habla interna.

Creemos que esto corrobora nuestra hipótesis sobre el origen y la naturaleza del
habla egocéntrica. Para convertir nuestra hipótesis en certeza, debemos idear un
experimento capaz de demostrar cuál de las dos interpretaciones es la correcta. ¿Cuáles
son los datos de este experimento crítico?

Volvamos a enunciar las teorías entre las que debemos decidir. Piaget cree que el
habla egocéntrica procede de la insuficiente socialización del habla y que su único
desarrollo es su disminución y muerte final. Su punto culminante queda en el pasado. El

188



habla interna es algo nuevo, introducido desde el exterior junto con la socialización.
Nosotros creemos que el habla egocéntrica procede de la insuficiente individualización
del habla social primaria. Su punto culminante está en el futuro. Se transforma en habla
interna.

Para obtener pruebas en favor de una u otra opinión, debemos colocar al niño,
alternativamente, en situaciones experimentales que estimulen el habla social y en
situaciones que la inhiban, y ver cómo estos cambios afectan al habla egocéntrica.
Consideramos esto un experimentum crucis por las siguientes razones.

Si la charla egocéntrica del niño es producto del egocentrismo de su pensamiento y
de su insuficiente socialización, entonces cualquier debilitamiento de los elementos
sociales del marco experimental, cualquier factor que contribuya al aislamiento del niño
respecto al grupo, deberá conducir a un incremento brusco del habla egocéntrica. Pero, si
ésta es producto de una diferenciación insuficiente del habla para uno mismo respecto al
habla para otros, entonces los mismos cambios deberán hacerla disminuir.

Tomamos como punto de partida de nuestro experimento tres observaciones del
mismo Piaget: 1) El habla egocéntrica se da sólo en la presencia de otros niños dedicados
a la misma actividad, y no cuando el niño está solo; es decir, es un monólogo colectivo.
2) El niño está en la ilusión de que su charla egocéntrica, no dirigida a nadie en concreto,
es entendida por quienes lo rodean. 3) El habla egocéntrica tiene el carácter de habla
externa: no es inaudible ni murmurada. Ciertamente, estas peculiaridades no son
casuales. Desde el punto de vista del niño, el habla egocéntrica aún no está separada del
habla social. Se da en las circunstancias subjetivas y objetivas del habla social y se puede
considerar correlativa del insuficiente aislamiento de la conciencia individual del niño
respecto al todo social.

Nuestra posición respecto a estas observaciones de Piaget difícilmente puede
considerarse parcial, pues Abraham Grünbaum llegó a la misma conclusión que nosotros
sin hacer contraexperimentos, simplemente interpretando los datos del propio Piaget.7

Para un observador superficial, explica Grünbaum, el niño parece estar inmerso en
sus pensamientos, pero se trata de una falsa impresión que procede de una expectativa
falsa. Los niños de 3 años no tienen un punto de vista lógico, y esta ausencia de actitud
lógica se toma, equivocadamente, como un signo del egocentrismo del niño. Con
frecuencia, los niños entre 3 y 5 años se hablan sólo a sí mismos mientras juegan juntos.
Lo que parece una conversación resulta ser un monólogo colectivo. Pero incluso dicho
monólogo, que es el ejemplo más espectacular de «egocentrismo» infantil, manifiesta en
realidad el compromiso social de la psique del niño. Un monólogo colectivo no requiere
ni aislamiento intencionado ni autismo. Los niños que participan en el monólogo colectivo
creen que se comunican entre sí. Creen que sus pensamientos, incluso los que se
expresan pobremente o no se formulan, pertenecen a todos los participantes. Esto, según
Grünbaum, indica la insuficiente separación de la psique individual del niño respecto al
todo social.

189



Y sin embargo, es el experimento, y no las interpretaciones, lo que puede resolver el
problema del habla interna y el egocentrismo. En nuestra primera serie de experimentos,8
intentamos destruir en el niño la ilusión de que es entendido. Tras medir su coeficiente de
habla egocéntrica en una situación semejante a la de los experimentos de Piaget, lo
pusimos en una situación nueva: con niños sordomudos o con niños que hablaban una
lengua extranjera. En todos los demás aspectos la situación siguió siendo la misma. El
coeficiente de habla egocéntrica se redujo a cero en la mayoría de los casos y, en el
resto, a una media de una octava parte de la cifra anterior. Esto prueba que la ilusión de
ser entendido no es un mero accidente secundario del habla egocéntrica, sino que se
conecta funcionalmente con ella. Nuestros resultados deben parecer paradójicos desde el
punto de vista de la teoría de Piaget: cuanto más débil es el contacto del niño con el
grupo (cuanto menos le fuerza la situación social a ajustar sus pensamientos a los demás
y a usar el habla social), más libremente debería manifestarse el egocentrismo de su
pensamiento y su habla. Desde el punto de vista de nuestra hipótesis, el significado de
estos hallazgos es claro: el habla egocéntrica, que brota de la falta de diferenciación del
habla para uno mismo respecto al habla para los demás, desaparece cuando el
sentimiento de ser entendido, esencial para el habla social, está ausente.

En la segunda serie de experimentos, el factor variable era la posibilidad del
monólogo colectivo. Tras medir el coeficiente de habla egocéntrica del niño en una
situación que permitía el monólogo colectivo, lo pusimos en una situación que lo excluía:
en un grupo de niños que le eran desconocidos o solo en una mesa separada en un rincón
de la habitación; o trabajando completamente solo (incluso el experimentador dejaba la
habitación). Los resultados de esta serie concordaron con los primeros resultados. La
exclusión del monólogo de grupo provocó una caída del coeficiente de habla egocéntrica,
aunque no tan llamativa como en el primer caso: raramente a cero y, de media, a una
sexta parte de la cifra original. Los diferentes métodos de impedir el monólogo colectivo
no eran igualmente efectivos al reducir el coeficiente de habla egocéntrica. La tendencia,
sin embargo, era obvia en todas las variantes del experimento. La exclusión del factor
colectivo, en vez de dar plena libertad al habla egocéntrica, la inhibía. Nuestra hipótesis
se confirmaba una vez más.

En la tercera serie de experimentos, el factor variable era la vocalización del habla
egocéntrica. Justo al lado del laboratorio donde se estaba realizando el experimento, una
orquesta tocaba tan fuerte, o se hacía tanto ruido, que no sólo se ahogaban las voces de
los demás, sino también la del niño en cuestión; en una variante del experimento, al niño
se le prohibía expresamente hablar en voz alta y sólo se le permitía hablar en susurros.
De nuevo, el coeficiente de habla egocéntrica descendió, en una proporción de cinco a
uno respecto a la cifra original. Una vez más, los diferentes métodos no fueron
igualmente efectivos, pero la tendencia básica estaba presente de modo invariable.

190



El propósito de las tres series de experimentos era eliminar las características del
habla egocéntrica que la acercan al habla social. Nos encontramos con que esto siempre
llevaba a la disminución del habla egocéntrica. Es lógico, pues, suponer que el habla
egocéntrica es una forma que se desarrolla a partir del habla social y todavía no está
separada de ella en su manifestación, aunque es ya distinta en su función y estructura.

El desacuerdo entre nosotros y Piaget sobre este punto quedará absolutamente claro
con el siguiente ejemplo: estoy sentado en mi despacho hablando a una persona que está
detrás de mí y a la que no puedo ver; deja la habitación sin que yo lo note y continúo
hablando en la ilusión de que me escucha y entiende. Aparentemente, estoy hablando
conmigo mismo y para mí mismo, pero psicológicamente mi habla es social. Desde el
punto de vista de la teoría de Piaget, ocurre lo contrario en el caso del niño: su charla
egocéntrica es consigo mismo y para sí; sólo tiene la apariencia de habla social, lo mismo
que mi habla daba la falsa impresión de ser egocéntrica. Desde nuestro punto de vista, el
conjunto de la situación es mucho más complicado que todo eso: subjetivamente, el
habla egocéntrica del niño ya tiene su propia función peculiar (en esa medida, es
independiente del habla social); sin embargo, su independencia no es completa, porque el
niño no la siente como habla interna ni la distingue del habla para los demás. Además, es
objetivamente diferente del habla social, aunque tampoco del todo, porque sólo funciona
en situaciones sociales. Tanto subjetiva como objetivamente, el habla egocéntrica
representa una transición del habla para los demás al habla para uno mismo. Ya tiene la
función de habla interna, pero sigue pareciéndose al habla social en su expresión.9

La investigación del habla egocéntrica ha preparado el terreno para la comprensión
del habla interna, que examinaremos a continuación.

IV

Nuestros experimentos nos han convencido de que el habla interna no debe
considerarse como habla sin sonido, sino como una función del habla completamente
distinta. Su principal característica es su sintaxis peculiar. Comparada con el habla
externa, el habla interna parece inconexa e incompleta.

No es una observación nueva. Todos los estudiosos del habla interna, incluso los
que se acercaron a ella desde perspectivas conductistas, han señalado este rasgo. Pero,
normalmente, no se han aventurado a explorarlo. Incluso el análisis puramente fenotípico
ha quedado incompleto. El método de análisis genético no permite ir más allá de una
mera descripción. Watson propuso la hipótesis de que el carácter abreviado del habla
insonora procede del mismo mecanismo que produce «cortocircuitos» en la adquisición
de destrezas sensoriales y motrices. Sin embargo, pensamos que, aun cuando el habla
interna se registrara en su totalidad con ayuda de un fonógrafo hipersensible, seguiría

191



resultando abreviada e incoherente. El único modo de investigarla es seguir su desarrollo
desde su mismo origen como función social hasta su forma madura, que es como un
instrumento del pensamiento individual.

Al observar la evolución del habla egocéntrica del niño paso a paso, podemos
descubrir que se va haciendo cada vez más peculiar y que, al final, se convierte en habla
interna. Con la aplicación del método genético, hemos descubierto que, a medida que se
desarrolla, el habla egocéntrica muestra una tendencia hacia una forma de abreviación
completamente específica: omite el sujeto de una sentencia y todas las palabras
conectadas con él, al tiempo que mantiene el predicado. Esta tendencia hacia la
predicación aparece con tal regularidad en todos nuestros experimentos, que hemos de
suponer que es la forma básica de la sintaxis del habla interna.

El recordar ciertas situaciones en que el habla externa presenta una estructura
similar puede ayudarnos a entender esta tendencia. En el habla externa, la predicación
pura se da en dos casos: o como respuesta o cuando el sujeto temático de la sentencia es
conocido de antemano por todos los interlocutores. La respuesta a: «¿Quieres una taza
de té?», no es nunca: «No, no quiero una taza de té», sino un simple: «No».
Obviamente, tal sentencia es posible sólo porque su sujeto es sobreentendido por ambas
partes. A la pregunta: «¿Ha leído tu hermano este libro?», nadie replica: «Sí, mi hermano
ha leído este libro». La respuesta es un breve «Sí» o «Sí, lo ha leído». Imaginemos
ahora que varias personas están esperando el autobús. Nadie dirá, al ver acercarse el
autobús: «El autobús que estamos esperando ya viene». Es probable que la sentencia sea
un abreviado «Ya viene» o una expresión parecida, porque el sujeto resulta evidente en
ese contexto. Con bastante frecuencia, las sentencias abreviadas producen confusión. El
oyente puede relacionar la sentencia con un sujeto presente en su propia mente, no el
pretendido por el hablante. Si los pensamientos de dos personas coinciden, pueden
conseguir un entendimiento perfecto mediante el mero uso de predicados, pero, si están
pensando en cosas diferentes, se verán abocados a mutuos malentendidos.

En las novelas de Tolstoi, quien a menudo se ocupó de la psicología del
entendimiento, se encuentran muy buenos ejemplos de la condensación del habla externa
y de su reducción a predicados: «Nadie oyó claramente lo que dijo, pero Kiti le entendió.
Ella le entendía porque su mente estaba continuamente atenta a sus necesidades» (Ana
Karenina, parte V, capítulo 18). Podríamos decir que los pensamientos de ella, siguiendo
los pensamientos del hombre moribundo, contenían el sujeto al que se refería la palabra
de él, que nadie más entendió. Pero quizás el ejemplo más llamativo es la declaración de
amor entre Kiti y Levin por medio de letras iniciales (Ana Karenina, parte IV, capítulo
13):

—Llevo mucho tiempo queriéndote preguntar algo.
—Hazlo, por favor.
—Esto dijo él, y escribió las letras iniciales: C r N p s q d e o n. Estas letras significaban: «Cuando

respondiste “No puede ser”, ¿querías decir entonces o nunca?» Parecía imposible que ella pudiera entender
esa complicada sentencia.

192



—Entiendo —dijo ella, sonrojándose.
—¿Qué palabra es ésa? —preguntó él, señalando la n que significaba «nunca».
—Esa palabra es «nunca» —dijo ella—, pero no es verdad.
Él borró rápidamente lo que había escrito, le entregó la tiza y se levantó. Ella escribió: E n p r d o m.
El rostro de él se iluminó de pronto: había entendido. Significaba: «Entonces no podía responder de otro

modo».
Ella escribió las letras iniciales: P q p o y p l q p. Esto significaba: «Para que pudieras olvidar y perdonar lo

que pasó».
Él tomó la tiza con dedos tensos y temblorosos, la partió y escribió las iniciales de lo siguiente: «No tengo

nada que olvidar ni perdonar. Nunca he dejado de amarte».
—Entiendo —susurró ella.
Él se sentó y escribió una larga sentencia. Ella la entendió totalmente y, sin preguntarle si estaba en lo

cierto, tomó la tiza y respondió inmediatamente. Durante un buen rato él no pudo descifrar lo que había
escrito y la miraba continuamente a los ojos. La felicidad le turbaba la mente. Era completamente incapaz de
completar las palabras que ella había querido significar; pero en sus ojos hermosos y radiantes de felicidad él
leyó todo lo que necesitaba saber. Y escribió tres letras. Antes de que acabara de escribir, ella estaba ya
leyendo por debajo de su mano y ella misma terminó la sentencia y escribió la respuesta: «Sí». En su
conversación se había dicho todo: que ella lo amaba y que anunciaría a sus padres que él los visitaría
mañana.

Este ejemplo tiene un extraordinario interés psicológico porque, como la totalidad
del episodio entre Kiti y Levin, Tolstoi lo tomó de su propia vida. De este modo
precisamente, fue como Tolstoi declaró su amor a su futura mujer. Estos ejemplos
demuestran claramente que, cuando los pensamientos de los hablantes son los mismos, el
papel del habla se reduce al mínimo. Tolstoi señala en otro lugar que entre personas que
viven en estrecho contacto psicológico, tal comunicación por medio de un habla
abreviada es la regla más que la excepción: «Levin estaba ya acostumbrado a expresar su
pensamiento plenamente sin molestarse en expresarlo con las palabras exactas: sabía que
su mujer, en estos momentos llenos de amor como éste, entendía lo que quería decir con
una mera insinuación, y así era» (Ana Karenina, parte VI, capítulo 3).

Lev Jakubinski y Evgeni Polivanov insistieron con mucho acierto en que la
percepción compartida por las partes comunicantes es un requisito necesario del diálogo
normal.10 Si tuviéramos que comunicarnos de un modo absolutamente formal, usaríamos
muchas más palabras que las que normalmente usamos para transmitir nuestros
pensamientos. En una palabra, es natural que hablemos por insinuaciones.

Una sintaxis simplificada, condensación y un número muy reducido de palabras es
lo que caracteriza la tendencia a la predicación que aparece en el habla externa, cuando
los interlocutores saben de qué va la cosa. En el extremo opuesto a esta forma de
entendimiento están los malentendidos cómicos que se producen cuando los
pensamientos de la gente van en direcciones diferentes. La confusión a la que esto puede
llevar queda bien reflejada en este poemita de Pushkin:

Ante un juez sordo, un sordo a otro sordo vocifera.
Uno grita: «Éste me ha robado mi ternera».
«Pido mil perdones», replica el otro enfadado,
«mas la pradera fue de mi padre en el pasado.»

193



Decide el juez: «¡Qué vergüenza veros pelear!
Ni a uno ni a otro, sino a la chica hay que culpar».

La conversación de Kiti y Levin y el juicio de los sordos son casos extremos, los
dos polos, de hecho, del habla externa. El uno ejemplifica el entendimiento mutuo que se
puede alcanzar mediante un habla completamente abreviada, cuando el sujeto es el
mismo en las dos mentes; el otro, el malentendido total, incluso con habla plena, cuando
los pensamientos de la gente van en direcciones diferentes. No son sólo los sordos
quienes no pueden entenderse: tampoco dos personas cualesquiera que den un
significado diferente a la misma palabra o que sostengan perspectivas divergentes. Como
indicaba Tolstoi, quienes están habituados al pensamiento solitario e independiente no
comprenden fácilmente el pensamiento del otro y son muy parciales respecto al suyo
propio; pero la gente que mantiene un contacto estrecho puede captar los significados
complicados del otro en una comunicación «lacónica y clara» con el mínimo de palabras.

V

Tras examinar la abreviación en el habla externa, podemos volver ahora
enriquecidos a ese mismo fenómeno en el habla interna, donde no es una excepción, sino
la regla. Será instructivo comparar la abreviación en el habla oral, el habla interna y el
habla escrita. La comunicación mediante la escritura se apoya en los significados
formales de las palabras y requiere un número mucho mayor de vocablos que el habla
oral para transmitir la misma idea. Se dirige a una persona ausente, que raramente tiene
en mente el mismo sujeto que el escritor. Por tanto, debe explicitarse plenamente; la
diferenciación sintáctica está en su punto más alto; y se usan expresiones que resultarían
poco naturales en una conversación. El «habla como si escribiera» de Griboedov se
refiere al efecto gracioso que producen en el habla cotidiana esas elaboradas
construcciones.

La naturaleza multifuncional del lenguaje, que últimamente ha atraído la detenida
atención de los lingüistas, ya había sido señalada por Humboldt en relación con la poesía
y la prosa, dos formas muy diferentes por su función y también por los medios que
usan.11 La poesía, según Humboldt, es inseparable de la música, mientras que la prosa
depende enteramente del lenguaje y está dominada por el pensamiento. Por consiguiente,
cada una tiene su propio léxico, gramática y sintaxis. Esta noción tiene una importancia
fundamental, aunque ni Humboldt ni Potebnia, que desarrolló ulteriormente su
pensamiento, se dieron cuenta de todas sus implicaciones. Sólo distinguían entre poesía y
prosa y, dentro de ésta, entre el intercambio de ideas y la conversación ordinaria, es
decir, el mero intercambio de noticias o charla convencional. En el habla hay que hacer

194



otras importantes distinciones funcionales. Una de ellas, entre el diálogo y el monólogo.
El habla escrita y el habla interna representan el monólogo; el habla oral, en la mayoría
de los casos, el diálogo.

El diálogo presupone siempre en los interlocutores un conocimiento suficiente del
sujeto, que les permita el habla abreviada y, en ciertas circunstancias, sentencias
puramente predicativas. También presupone que cada persona puede ver a sus
interlocutores, sus expresiones faciales y gestos, y oír el tono de sus voces. Sólo
situaciones como ésa pueden producir un habla que es, como decía Gabriel Tarde, «un
mero complemento al intercambio de miradas». Como ya hemos analizado la
abreviación, aquí sólo consideraremos su aspecto auditivo. Para poner de manifiesto
hasta qué punto la entonación ayuda a comprender sutiles matices del significado de una
palabra, usaremos un ejemplo clásico, tomado de Diario de un escritor, de Dostoievski.

Dostoievski relata la conversación de unos borrachos, compuesta en su totalidad por
una sola palabra que no se puede imprimir (Diario de un escritor, 1873):

Un domingo por la noche tuve que caminar unos quince pasos junto a un grupo de seis jóvenes obreros
borrachos y, de pronto, me di cuenta de que todos los pensamientos, sentimientos, e incluso una cadena
completa de razonamiento se podía expresar con esa sola palabra, que además es sumamente corta. Un tipo
joven la pronunció de modo áspero y vehemente, para expresar su absoluto desprecio por aquello de lo que
estuviesen hablando. Otro respondió con el mismo sustantivo, pero con un tono y sentido completamente
diferentes, dudando de que la actitud negativa del primero estuviera justificada. Un tercero se indignó con el
primero e intervino bruscamente en la conversación, gritando excitado el mismo sustantivo, esta vez como
palabrota y obscenidad. En ese momento el segundo tipo volvió a intervenir, irritado con el tercero, el
agresor, y le paró los pies, dándole a entender: «¿Por qué has de entrometerte? Estábamos hablando
tranquilamente y llegas tú y empiezas a jurar». Y expresó todo este pensamiento con una única palabra, la
misma palabra venerable, tomando por el hombro al tercer tipo. De repente un cuarto, el más joven del
grupo, que había guardado silencio hasta entonces, pareció haber encontrado, de modo súbito, la solución a
la dificultad inicial que había dado pie a la discusión y, levantando la mano en un transporte de gozo, gritó...
¿Creen ustedes que dijo «Eureka», o «Lo encontré, lo encontré»? No, nada de «Eureka», ni «Lo encontré»,
sino ese mismo sustantivo imposible de imprimir. El quinto repitió esa palabra únicamente, pero en éxtasis,
con un grito de placer que, al parecer, fue excesivo porque al sexto tipo, el más viejo y de aspecto triste, no
le gustó. Cortó en seco la alegría infantil del otro, dirigiéndose a él con una voz grave, sombría y exhortativa,
y repitiendo... sí, de nuevo la misma palabra, prohibida en la presencia de damas, pero que esta vez
significaba claramente «¿Por qué te desgañitas de ese modo?». Así, sin pronunciar ninguna otra palabra,
repitieron esa única palabra predilecta seis veces, una tras otra, y se entendieron perfectamente.

Encontramos aquí otra fuente de la abreviación del habla oral: la entonación de la
voz, que revela el contexto psicológico en el que debe entenderse una palabra. En el
relato de Dostoievski, era negación desdeñosa en un caso, duda en otro, e ira en el
tercero. Hasta ahora, hemos descubierto dos elementos que favorecen la abreviación.
Uno se conecta con la percepción compartida por las personas implicadas en el diálogo;
el otro se da cuando la idea se puede reproducir mediante la inflexión de la voz y cuando
realmente resulta posible transmitir todos los pensamientos, sentimientos, e incluso una
cadena entera de razonamiento, mediante una sola palabra.

195



En el habla escrita, al excluirse la entonación y el conocimiento del sujeto, estamos
obligados a usar muchas más palabras, y a usarlas con mayor precisión. El habla escrita
es la forma de habla más elaborada.

Algunos lingüistas, en particular Lev Scherba, consideran el diálogo la forma natural
del habla oral, aquélla en la que el lenguaje revela plenamente la naturaleza, y el
monólogo, en cambio, como artificial en gran medida. La investigación psicológica no
deja lugar a dudas: el monólogo es, ciertamente, la forma superior y más complicada, y
de desarrollo histórico más tardío. Sin embargo, en este momento nos interesa
compararlos sólo en lo que respecta a la tendencia a la abreviación.

La velocidad del habla oral no favorece un proceso complicado de formulación: no
da tiempo a la deliberación y la selección. El diálogo implica expresión inmediata e
impremeditada. Se compone de respuestas, de un intercambio de réplicas; es una cadena
de reacciones. En comparación, el monólogo es una información compleja; se puede
atender a su elaboracion lingüística de forma pausada y consciente.

En el habla escrita, al faltar los apoyos que brindan la situación y la expresividad, la
comunicación ha de alcanzarse sólo mediante las palabras y sus combinaciones; esto
requiere que la actividad verbal adopte formas complicadas (de ahí el uso de primeros
borradores). La evolución desde el borrador hasta el escrito definitivo refleja nuestro
proceso mental. La planificación ocupa un puesto importante en el habla escrita, aun
cuando no redactemos, de hecho, ningún borrador. Normalmente nos decimos a nosotros
mismos lo que vamos a escribir; esto también es un borrador, aunque sea sólo mental.
Como hemos intentado demostrar en el capítulo anterior, este borrador mental es habla
interna. El habla interna no sólo funciona como borrador en el habla escrita, sino también
en el habla oral. Por eso vamos a comparar ambas (habla escrita y oral) con el habla
interna en lo relativo a la tendencia a la abreviación y la predicación.

Esta tendencia, que no se encuentra nunca en el habla escrita y sólo a veces en el
habla oral, aparece siempre en el habla interna. La predicación es la forma natural del
habla interna; psicológicamente, consta sólo de predicados. La ley del habla interna es
omitir los sujetos; la del habla escrita, explicitar tanto los sujetos como los predicados.

Hay dos modos de estudiar la especificidad del habla predicativa. Uno es observar la
dinámica del desarrollo de la predicación; el otro, comparar el fenómeno del habla
predicativa con las tendencias hacia la abreviación descubiertas en el habla oral y el habla
escrita.

Los factores responsables de la abreviación del habla oral están inevitablemente
presentes en el habla interna. Sabemos en qué estamos pensando; es decir, conocemos
siempre el sujeto temático y la situación. Y puesto que el sujeto de nuestro diálogo
interno es ya conocido, podemos simplemente dejarlo implícito.

Piaget dijo en una ocasión que confiamos en nosotros mismos sin pruebas; la
necesidad de defender y exponer la propia opinión aparece sólo en la conversación con
los otros. El contacto psicológico entre los interlocutores de una conversación puede

196



establecer una percepción recíproca que conduzca a la comprensión del habla abreviada.
En el habla interna la percepción «recíproca» está siempre presente, en forma absoluta;
por tanto, la regla es una «comunicación» prácticamente sin palabras, incluso de los más
complicados pensamientos.

El predominio de la predicación es una consecuencia del desarrollo. Al principio, el
habla egocéntrica es idéntica en su estructura al habla social, pero, en el proceso de su
transformación en habla interna, se va haciendo gradualmente menos completa y
coherente, a medida que se va rigiendo cada vez más por una sintaxis casi enteramente
predicativa. Los experimentos demuestran claramente cómo y por qué se impone la
nueva sintaxis. El niño habla de las cosas que ve, oye o hace en un momento dado. En
consecuencia, tiende a omitir el sujeto y todas las palabras conectadas con él,
condensando su habla cada vez más, hasta que sólo quedan los predicados. Cuanto más
diferenciada se hace la función específica del habla egocéntrica, más marcadas son sus
peculiaridades sintácticas (simplificación y predicación). Unida a este cambio va la
vocalización decreciente. Cuando conversamos con nosotros mismos, necesitamos
menos palabras, incluso, que Kiti y Levin. El habla interna es casi muda.

Un paralelo interesante de la conversación entre Kiti y Levin lo encontró Lemaître
en su estudio sobre el habla interna de los adolescentes. Uno de los sujetos de Lemaître,
un muchacho de 12 años, concibió la frase «Les montagnes de la Suisse sont belles»
como una línea de letras (L, m, d, l, S, s, b) que representaban un vago paisaje
montañoso (Lemaître, 1905, pág. 5).

Con la sintaxis y el sonido reducidos al mínimo, el significado queda más que nunca
en primer plano. El habla interna trabaja con la semántica no con la fonética. La
estructura semántica específica del habla interna también contribuye a la abreviación. En
el habla interna, la sintaxis de los significados no es menos original que la sintaxis
gramatical. Nuestra investigación ha establecido tres principales peculiaridades semánticas
del habla interna.

La primera y fundamental es la preponderancia del sentido (smysl) de una palabra
sobre su significado (znachenie), una distinción que debemos a Frederic Paulhan.12

Según él, el sentido de una palabra es la suma de todos los acontecimientos psicológicos
que la palabra suscita en nuestra conciencia. Es todo un complejo, fluido y dinámico, que
tiene varias zonas de estabilidad desigual. El significado es sólo una de las zonas del
sentido, la zona más estable y precisa. Una palabra adquiere su sentido a partir del
contexto en que aparece; en diferentes contextos cambia su sentido. El significado se
mantiene estable en los cambios de sentido. El significado que el diccionario da de una
palabra no es más que una piedra del edificio del sentido, tan sólo una potencialidad que
encuentra en el habla una realización diversificada.

Las últimas palabras de la fábula de Krylov mencionada anteriormente, «La libélula
y la hormiga», son una buena ilustración de la diferencia entre sentido y significado. Las
palabras «¡Vete a bailar!» tienen un significado definido y constante, pero, en el contexto

197



de la fábula, adquiere un sentido intelectual y afectivo mucho más amplio. Significan al
mismo tiempo «¡Diviértete!» y «¡Muérete!». Este enriquecimiento de las palabras por el
sentido que reciben del contexto es la ley fundamental de la dinámica de los significados
verbales. Una palabra en contexto significa, a la vez, más y menos que la misma palabra
aislada: más, porque adquiere un contexto nuevo; menos, porque su significado queda
limitado y restringido por dicho contexto. El sentido de una palabra, dice Paulhan, es un
fenómeno variable, móvil y complejo; cambia según las mentes y las situaciones y es casi
ilimitado. La palabra recibe su sentido de la sentencia; ésta, a su vez, lo recibe del
párrafo; el párrafo, del libro; el libro, del conjunto de las obras del autor.

Paulhan ha prestado otro servicio a la psicología al analizar la relación entre la
palabra y el sentido y al demostrar que son mucho más independientes entre sí que la
palabra y el significado. Es cosa sabida desde hace tiempo que las palabras pueden
cambiar de sentido. Pero, recientemente, se ha observado que el sentido puede cambiar
las palabras o, mejor, que las ideas cambian a menudo de nombre. Igual que el sentido de
una palabra se conecta con la palabra en su conjunto y no con sus sonidos individuales,
así también el sentido de una sentencia se conecta con la sentencia en su conjunto, y no
con sus palabras individuales. Por tanto, una palabra puede ser reemplazada a veces por
otra sin cambio alguno del sentido. La palabra y el sentido son relativamente
independientes entre sí.

Una vez más, en este punto vamos a recurrir al análisis de Paulhan, para demostrar
la existencia de ciertos fenómenos en el habla oral que también se pueden detectar
experimentalmente en el habla interna. En el habla oral, pasamos del significado central y
permanente de la palabra a sus perfiles difusos y, por último, a su sentido. En el habla
interna, lo normal es el predominio del sentido sobre el significado, de la sentencia sobre
la palabra y del contexto sobre la sentencia.

Esto nos lleva a las otras dos peculiaridades semánticas del habla interna. Ambas
conciernen a la combinación de las palabras. Una de ellas se parece bastante a la
aglutinación, una forma de combinar palabras bastante frecuente en algunas lenguas y
comparativamente rara en otras. El alemán forma a menudo sustantivos a partir de varias
palabras o frases. En algunas lenguas primitivas, esa fusión de palabras es regla general.
Cuando varios vocablos se unen en uno solo, la nueva palabra no sólo expresa una idea
más compleja, sino que designa todos los elementos aislados que se contienen en dicha
idea. Como el acento recae siempre en la raíz o idea principales, tales lenguas son fáciles
de entender. El habla egocéntrica del niño manifiesta algunos fenómenos análogos.
Conforme el habla egocéntrica se aproxima al habla interna, el niño usa cada vez más la
aglutinación como medio de formar palabras compuestas para expresar ideas complejas.

La tercera peculiaridad semántica fundamental del habla interna es el modo en que
los sentidos de las palabras se combinan y unen (proceso éste sometido a leyes diferentes
de las que rigen las combinaciones de los significados). Al observar en el habla
egocéntrica este modo singular de unir palabras, lo hemos denominado «influjo del

198



sentido». Los sentidos de diferentes palabras se vierten unos en otros (literalmente, «se
influencian» mutuamente), de modo que los primeros se contienen en los últimos y los
modifican. Así, una palabra que aparece continuamente en un libro o un poema absorbe,
a veces, toda la variedad del sentido contenido en él y se convierte, en cierto modo, en
equivalente a la obra misma. El título de una obra literaria expresa su contenido y
completa su sentido en un grado mucho mayor que el nombre de una pintura o de una
pieza musical. Títulos como Don Quijote, Hamlet y Ana Karenina ilustran esto con toda
claridad; la totalidad del sentido de una obra se contiene en un nombre. Otro ejemplo
excelente es Almas muertas, de Gogol. Originalmente, el título se refería a los siervos
muertos cuyos nombres no habían sido borrados de las listas oficiales y que todavía
podían ser comprados y vendidos como si estuvieran vivos. Éste es el sentido de esas
palabras a lo largo del libro, que se construye en torno a este tráfico de muertos. Pero,
gracias a su íntima relación con la obra como un todo, estas dos palabras adquieren una
significación nueva, un sentido infinitamente más rico. Cuando llegamos al final del libro,
«almas muertas» no significa para nosotros los siervos difuntos sólo, sino todos los
personajes de la historia que están físicamente vivos, pero espiritualmente muertos.

En el habla interna, este fenómeno llega a su clímax. Una palabra individual está tan
saturada de sentido que, como el título Almas muertas, se convierte en un concentrado
de sentido. Para desarrollarlo en forma de habla externa, serían necesarias muchas
palabras.

No es extraño que el habla egocéntrica y el habla interna sean incomprensibles para
los demás. Para entender la expresión egocéntrica de un niño, se debería conocer de
antemano el sujeto de su habla y las circunstancias de la comunicación.

Watson dice que el habla interna sería comprensible aun cuando se registrara
completamente. Hemos hablado ya de los factores que contribuyen a la peculiaridad del
habla interna (su reducción fonética y su sintaxis y semántica especiales), pero hay otro
factor que incrementa aún más la opacidad del habla interna. Tolstoi describe en
Infancia, adolescencia y juventud cómo, entre personas con estrecho contacto
psicológico, las palabras adquieren significados especiales, entendidos sólo por los
iniciados. Un dialecto así usaban los hermanos Ignatiev, personajes de este libro de
Tolstoi. También los golfillos tienen un argot que sólo ellos usan y comprenden. En el
habla interna, se desarrolla ese mismo tipo de expresión idiomática, difícil de traducir al
lenguaje del habla comunicativa ordinaria.

En realidad, cualquier intento de imponer a una palabra un sentido multifacético
desemboca en la creación de una expresión idiomática original. En el habla interna, una
palabra representa varios pensamientos y sentimientos y, a veces, sustituye un discurso
largo y profundo. Naturalmente, el sentido interno único de esa palabra determinada es
intraducible al habla externa ordinaria y resulta inconmensurable con el significado
externo de esa misma palabra.

199



Con esto concluimos nuestro estudio de las peculiaridades del habla interior,
observadas inicialmente en nuestra investigación del habla egocéntrica. Al intentar
establecer comparaciones con el habla externa, descubrimos que ésta contiene ya, al
menos potencialmente, los rasgos típicos del habla interna; en ciertas circunstancias, la
predicación, la disminución de la vocalización, la preponderancia del sentido sobre el
significado, la aglutinación, etc., también aparecen en el habla externa. Creemos que esto
es la mejor confirmación de nuestra hipótesis de que el habla interna surge mediante la
diferenciación del habla egocéntrica respecto al habla social primaria del niño.

Todas nuestras observaciones indican que el habla interna es una función autónoma
del habla. Podemos considerarla con toda certeza un plano distinto del pensamiento
verbal. Es evidente que la transición del habla interna al habla externa no es una simple
traducción de un lenguaje a otro. No se puede alcanzar por la mera vocalización del
habla silenciosa. Es un proceso dinámico y complejo, que implica la transformación de la
estructura idiomática y predicativa del habla interna en habla articulada sintácticamente e
inteligible para los demás.

VI

Ahora podemos volver ya a la definición de habla interna que propusimos antes de
presentar nuestro análisis. El habla interna no es el aspecto interno del habla externa: es
una función en sí misma. Sigue siendo habla, es decir, pensamiento conectado con
palabras. Pero, mientras que en el habla externa el pensamiento se materializa en
palabras, en el habla interna las palabras mueren cuando dan a luz el pensamiento. El
habla interna es, en gran medida, pensamiento por significados puros. Es una realidad
inestable, cambiante y dinámica, que oscila entre los dos componentes, hasta cierto punto
estables y definidos, del pensamiento verbal: la palabra y el pensamiento. Su naturaleza y
papel verdaderos sólo se podrán comprender tras analizar el plano siguiente del
pensamiento verbal, el único que es más interno aún que el habla interna.

Ese plano es el pensamiento mismo. Como hemos dicho, cada pensamiento crea
una conexión, desempeña una función, resuelve un problema. El flujo del pensamiento
no va acompañado por el despliegue simultáneo del habla. Estos dos procesos no son
idénticos, y no hay una correspondencia rígida entre las unidades del pensamiento y del
habla. Esto es especialmente obvio cuando un proceso de pensamiento se frustra,
cuando, como dice Dostoievski, el pensamiento «no quiere entrar en las palabras».

Un ejemplo literario resultará clarificador a este respecto. Un personaje de Gleb
Uspenski, un campesino pobre, que debe dirigirse a un funcionario por cierta cuestión de
vital importancia, no puede expresar sus pensamientos con palabras. Avergonzado por su
fracaso, se retira y ora, pidiendo al Señor «que le dé un concepto». Esta escena deja al
lector inquieto y abatido. Pero el problema que afronta este campesino pobre y
analfabeto es esencialmente el mismo que acosa constantemente a pensadores y

200



escritores: cómo expresar pensamientos con palabras. A veces, incluso el habla del
personaje de Uspenski comienza a parecerse a la de un poeta: «Te diría todo acerca de
esto, amigo mío, sin ocultarte nada [...], pero ¿sabes?, las gentes como yo no sabemos
hablar [...] Es como si todo estuviera aquí, en mi cabeza, pero no pudiera pasar de la
lengua. Ésa es la amargura de los necios, la nuestra» (Gleb Uspenski, 1949, pág. 184).

En este fragmento, la línea divisoria entre el pensamiento y la palabra es
perfectamente visible. Si los pensamientos fueran idénticos al habla en su estructura y
desarrollo, la situación descrita por Uspenski sería imposible.

El pensamiento tiene su propia estructura, y pasar de ella al habla no es asunto fácil.
El teatro se enfrentó antes que la psicología con el problema del pensamiento oculto tras
las palabras. Al enseñar su método de interpretación, Konstantin Stanislavski exigía que
los actores descubrieran el «subtexto» de su papel en una pieza teatral.13 En la comedia
de Griboedov La aflicción del ingenio, el héroe, Chatski, le dice a la heroína, que afirma
que nunca ha dejado de pensar en él: «Tres veces bendito quien cree. Creer alegra el
corazón». Stanislavski lo interpretaba como «Dejemos esta conversación»; pero también
se podría entender como «No te creo. Lo dices para consolarme», o como «¿No ves
cómo me estás atormentando? Quisiera creerte. Sería mi mayor dicha». Toda sentencia
que decimos en la vida real tiene algún tipo de subtexto, un pensamiento oculto tras ella.
En los ejemplos ya citados de falta de coincidencia entre sujeto y predicado gramatical y
psicológico, no hemos continuado nuestro análisis hasta el final. Igual que una sentencia
puede expresar diferentes pensamientos, un pensamiento puede expresarse con diferentes
sentencias. Por ejemplo: «El reloj se cayó», como respuesta a la pregunta: «¿Por qué se
paró el reloj?», podría significar: «No es culpa mía que el reloj no funcione; se cayó». El
mismo pensamiento de autojustificación podría adoptar, entre otras, esta forma: «No
acostumbro a tocar las cosas de otras personas. Yo sólo estaba limpiando el polvo aquí».

El pensamiento, a diferencia del habla, no se compone de unidades separadas.
Cuando deseo comunicar el pensamiento de que hoy vi a un muchacho descalzo, vestido
con una camisa azul, que corría calle abajo, no veo cada detalle separadamente: el
muchacho, la camisa, su color azul, la carrera, la ausencia de calzado. Concibo todo esto
en un solo pensamiento, pero lo expreso con palabras separadas. A menudo, un hablante
necesita varios minutos para manifestar un solo pensamiento. En su mente el
pensamiento completo se presenta simultáneamente, pero en el habla tiene que ser
desarrollado sucesivamente. Un pensamiento se puede comparar con una nube que
descarga un chaparrón de palabras. Precisamente porque el pensamiento no tiene su
equivalente automático en palabras, la transición del pensamiento a la palabra pasa por el
significado. En nuestra habla hay siempre un pensamiento oculto, un subtexto. Puesto
que una transición directa del pensamiento a la palabra es imposible, ha habido siempre
lamentos sobre la inefabilidad del pensamiento:

201



¿Cómo se expresará el corazón? 
¿Cómo lo entenderá el otro?

F. TIUTCHEV

o

¡Oh, si el alma pudiera hablar sin palabras!

A. FET

Para superar esta limitación, deben abrirse nuevas sendas del pensamiento a la
palabra que pasen por nuevos significados verbales. Velemir Jlebnikov comparaba esta
poesía futurista con la construcción de carreteras que conectan un valle con otro.14

La experiencia nos enseña que el pensamiento no se expresa con palabras, sino que
más bien se realiza en ellas. A veces, tal realización no se puede llevar a cabo, como en el
caso del personaje de Uspenski. Debemos preguntarnos: ¿sabe este personaje sobre qué
quiere pensar? Sí, pero lo sabe como quien quiere acordarse de algo pero no lo consigue.
¿Comienza a pensar? Sí, pero, una vez más, como quien está absorbido por el recuerdo.
¿Consigue convertir su pensamiento en un proceso? No. El problema es que el
pensamiento está mediado externamente por signos, pero también lo está internamente
por los significados de las palabras. La comunicación directa entre dos mentes es
imposible, tanto física como psicológicamente. La comunicación sólo es posible por vía
indirecta. El pensamiento debe pasar primero por los significados y, sólo después, por las
palabras.

Llegamos ahora al último paso de nuestro análisis de los planos internos del
pensamiento verbal. El pensamiento no es la autoridad más alta en este proceso. El
pensamiento no lo genera el pensamiento; lo engendra la motivación, es decir, nuestros
deseos y necesidades, nuestros intereses y emociones. Tras cada pensamiento hay una
tendencia afectivo-volitiva, que tiene la respuesta al último «por qué» en el análisis del
pensamiento. Una verdadera y plena comprensión del pensamiento ajeno sólo es posible
cuando entendemos su base afectivo-volitiva. Vamos a ilustrar esto con un ejemplo que
ya hemos usado: la interpretación de papeles en un pieza teatral. Stanislavski, al dar
instrucciones a los actores, enumeraba las intenciones ocultas tras las palabras de sus
papeles en el acto I de La aflicción del ingenio, la obra de A. Griboedov:

202



Para entender el habla de otro, no es suficiente entender sus palabras: debemos
entender su pensamiento. Pero ni siquiera eso basta: debemos conocer además su
motivación. Ningún análisis psicológico de una expresión está completo hasta que se
alcanza ese plano.

Hemos llegado al final de nuestro análisis; vamos a pasar revista a sus resultados. El
pensamiento verbal ha aparecido como una realidad compleja y dinámica; y, dentro de
ella, la relación entre el pensamiento y la palabra se ha mostrado como un movimiento a
través de una serie de planos. Nuestro análisis ha seguido el proceso desde el plano más
externo hasta el más interno. En la realidad, el desarrollo del pensamiento verbal sigue el
rumbo opuesto: del motivo que engendra un pensamiento a la configuración de dicho
pensamiento en el habla interna primero, en los significados verbales después y,
finalmente, en las palabras. Sin embargo, sería un error imaginar que éste es el único
camino entre el pensamiento y la palabra. El desarrollo puede detenerse en cualquier

203



punto de su complicado curso: cabe una infinita variedad de movimientos en ambos
sentidos, de vías que nos son aún desconocidas. Un estudio de estas múltiples
variaciones cae fuera del ámbito de nuestra presente tarea.

Nuestra investigación ha seguido una senda bastante inusitada. Deseábamos estudiar
los mecanismos internos del pensamiento y el habla, ocultos a la observación directa. El
significado y la totalidad del aspecto interno del lenguaje (su cara vuelta hacia la persona,
no hacia el mundo exterior) habían sido hasta ahora un territorio casi desconocido.
Cualquiera que fuese la interpretación que de ellas se hiciera, las relaciones entre el
pensamiento y la palabra siempre se han considerado constantes, establecidas de forma
inmutable y definitiva. Nuestra investigación ha demostrado que, muy al contrario, son
relaciones delicadas y cambiantes entre procesos que aparecen durante el desarrollo del
pensamiento verbal. No hemos pretendido tratar de modo exhaustivo el tema del
pensamiento verbal; ni estábamos en condiciones de hacerlo. Sólo hemos intentado dar
una idea global de la infinita complejidad de esta estructura dinámica, partiendo de
hechos documentados experimentalmente.

Para la psicología asociacionista, el pensamiento y la palabra estaban unidos por
vínculos externos, semejantes a los existentes entre dos sílabas sin sentido. La psicología
gestáltica introdujo el concepto de vínculo estructural, pero, como la teoría anterior, no
explicaba las relaciones específicas entre el pensamiento y la palabra. Todas las demás
teorías se agrupaban en torno a uno de estos dos polos: la noción conductista del
pensamiento, como palabra sin sonido, o la opinión idealista, sostenida por la Escuela de
Würzburg y Bergson, de que el pensamiento es «puro», independiente del lenguaje, y de
que las palabras lo deforman. El verso de Tiutchev: «Un pensamiento expresado es una
mentira», podría servir perfectamente de epígrafe para este segundo grupo. Bien se
inclinen hacia el naturalismo puro o el idealismo extremo, todas estas teorías tienen un
rasgo en común: su prejuicio antihistórico. Estudian el pensamiento y el habla sin
referencia alguna a la historia de su desarrollo.

Sólo una teoría histórica del habla interna puede abordar este problema inmenso y
complejo. La relación entre el pensamiento y la palabra es un proceso vivo; el
pensamiento nace mediante las palabras. Una palabra desprovista de pensamiento es algo
muerto:

[...] y como abejas en la colmena abandonada, 
huelen a podredumbre las palabras muertas.

N. GUMILEV

Pero el pensamiento que no llega a materializarse en palabras sigue siendo también
una «sombra estigia» (O. Mandelstam). Hegel consideraba la palabra como un ser
animado por el pensamiento. Ese ser es absolutamente esencial para nuestro
pensamiento.

204



Sin embargo, la conexión entre el pensamiento y la palabra ni está formada de
antemano ni es constante. Surge en el curso del desarrollo y evoluciona por sí misma. A
la afirmación bíblica: «En el principio fue la palabra», Goethe responde por boca de
Fausto: «En el principio fue la acción». Su intención es desvalorizar la palabra, pero
podemos aceptar esta versión si la subrayamos de modo diferente: en el principio fue la
acción. La palabra no fue el principio (antes fue la acción), sino el final del desarrollo,
que culmina la acción.

No podemos cerrar nuestro estudio sin mencionar las perspectivas que abren
nuestra investigación. Este problema es aún más importante que el del pensamiento; me
refiero al problema de la conciencia. Hemos estudiado los aspectos internos del habla,
que eran tan desconocidos para la ciencia como la cara oculta de la Luna. Hemos
intentado establecer la conexión entre la palabra y el objeto, la palabra y la realidad.
Hemos procurado estudiar experimentalmente la dialéctica de la transición de la
percepción al pensamiento y demostrar que la característica básica de las palabras es el
reflejo generalizado de la realidad. Este aspecto de la palabra nos lleva hasta el umbral de
un tema más amplio y profundo: el problema de la relación entre la palabra y la
conciencia. Si la conciencia perceptiva y la conciencia intelectual reflejan la realidad de
modo diferente, entonces tenemos dos formas diferentes de conciencia. El pensamiento
y el habla resultan ser la clave para comprender la naturaleza de la conciencia
humana.

Si el lenguaje es tan viejo como la conciencia misma, si el lenguaje es una
conciencia práctica para los demás y, por consiguiente, para uno mismo, entonces es toda
la conciencia la que se conecta con el desarrollo de la palabra, y no sólo un pensamiento
particular. Como decía Ludwig Feuerbach, la palabra es en nuestra conciencia algo
absolutamente imposible para una sola persona, pero que se hace realidad para dos. La
palabra es expresión directa de la naturaleza histórica de la conciencia humana.

La conciencia se refleja en una palabra como el sol en una gota de agua. Una
palabra es a la conciencia lo que una célula viva al conjunto de un organismo, lo que un
átomo al universo. Una palabra es un microcosmos de la conciencia humana.

205



BIBLIOGRAFÍA

Ach, N., Ueber die Begriffsbildung, Bamberg, Buhner, 1921.
Bleuler, E., «Autistische Denken», Jahrbuch für psychoanalytische und psychopathologische Forschung, 1912

(edición rusa: Autisticheskoe myshlenie, Odesa, 1927).
Borovski, V., Vvedenie v sravnitelnuiu psikhologiiu [Introduction to Comparative Psychology], Moscú, Gosizdat,

1927.
Bühler, Ch., H. Hetzer y B. Tudor-Hart, Soziologische und psychologische Studien über das erste Lebensjahr,

Jena, Fischer, 1927.
Bühler, K., Abriss der geistigen Entwicklung des Kindes, Leipzig, Quelle und Meyer, 1919.
—, The Mental Development of the Child, Nueva York, Harcourt Brace, 1930.
Claparède, É., «Introducción», en J. Piaget, El lenguaje y el pensamiento del niño pequeño, Barcelona, Paidós,

1987.
Delacroix, H., Le langage et la pensée, París, Alean, 1924.
Engels, F., Dialéctica de la naturaleza, Torrejón de Ardoz, Akal, 1978.
Frisch, K. von, «Über die “Sprache” der Bieren», Zoologische Jahrbuch (Physiologie), nº 40, 1923.
Gesell, A., Infancy and Human Growth, Nueva York, Macmillan, 1929.
Groos, K., Das Seeleleben des Kindes, Berlín, Reuther und Reichard, 1913.
Hanfmann, E. y J. Kasanin, Conceptual Thinking in Schizophrenia, Nueva York, NMDM, 1942.
Kafka, G., Handbuch der vergleichenden Psychologie, vol. 1, parte 1, Múnich, Reinhardt, 1922.
Koffka, K., Grundlagen der psychischen Entwicklung, Osterwieck am Han, Zickfeld, 1925.
Köhler, W., Intelligenzpruefungen auf Menschenaffen, Berlín, Springer, 1921 (trad. cast.: Experimentos sobre la

inteligencia de los chimpancés, Barcelona, Debate, 1989).
—, The Mentality of Apes, Londres, Routledge and Kegan Paul, 1973.
Külpe, O., «Sovremennaia psikhologiia myshleniia» [«Contemporary Psychology of Thinking»], Novye ideí v

filosofia, nº 16, 1914.
Lemaître, A., «Observations sur le langage intérieur des enfants», Archives de psychologie, nº 4, 1905, págs. 1-

43.
Lenin, V. I., Cuadernos filosóficos, Madrid, Ayuso, 1974.
Lévy-Bruhl, L., Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures, París, Alcan, 1918 (trad. cast.: El alma

primitiva, Barcelona, Península, 2003).
Marx, K., El capital, Torrejón de Ardoz, Akal, 1976.
Meumann, E., «Die Entstehung der ersten Wortbedeutungen deim Kinde», Philosophische Studien, nº 20, 1902.
Piaget, J., La causalité physique chez l’enfant, París, Alcan, 1927.
—, «Psychologie de l’enfant et l’enseignement de l’histoire», Bulletin trimestriel de la Conférence internationale

pour l’enseignement de l’histoire, nº 2, 1933.
—, El lenguaje y el pensamiento del niño pequeño, Barcelona, Paidós, 1987.
—, Judgment and Reasoning in the Child, Londres, Routledge and Kegan Paul, 1969.
Plekhanov, G., Ocherki po istorii materializara [Essays in the History of Materialism], Moscú, 1922.
Rimat, F., Intelligenzuntersuchungen anschliessend an die Ach’sche Suchmethode, Gotinga, Calvoer, 1925.
Sakharov, L., «O metodakh issledovaniia poniatii» [«Methods of Studying Concepts»], Psikhologiia, vol. 3, nº 1,

1930.
Sapir, E., Language, Londres, Ruppert Hart Davis, 1971 (trad. cast.: El lenguaje, Madrid, FCE, 1981).
Stern, C. y W. Stern, Die Kindersprache, Leipzig, Barth, 1928.
Stern, W., Person und Sache, vol. 1, Leipzig, Barth, 1905.
—, Psychologie der fruehen Kindheit, Leipzig, Quelle und Meyer, 1914.

206



Storch, A., The Primitive Archaic Forms of Inner Experience and Thought in Schizophrenia, Nueva York,
NMDP, 1924.

Thorndike, E., The Mental Life of the Monkeys, Nueva York, Macmillan, 1901.
Tolstoi, L., Pedagogicheskie statli [Pedagogical Writings], Moscú, Kushnerev, 1903.
Uspenski, G., Izbrannye proizvedeniia [Collected Works], Moscú, 1949.
Uznadze, D., «Vyrabotka poniatii v doshkolnom vozraste» [«Concept Formation in Pre-School Children»], en D.

Uznadze, Psikhologicheskie issledovaniia [Psychological Investigations], Moscú, Nauka, 1966.
Volkelt, H., Fortschritte der experimentallen Kinderpsychologie, 1926 (edición rusa: Eksperimentalnaia

psikhologiia doshkolnika, Moscú, Gosizdat, 1930).
Watson, J. B., Psychology from the Standpoint of a Behaviorist, Filadelfia, Lippincott, 1919.
Werner, H., Einfuehrung in die Entwicklungspsychologie, Leipzig, Barth, 1926 (trad. cast.: Introducción a la

psicología pedagógica, Barcelona, Herder, 1970).
Wundt, W., «Die Sprache», en Volkerpsychologie, Leipzig, Engelmann, 1900, vol. 1 (trad. cast.: Elementos de

psicología de los pueblos, Barcelona, Alta Fulla, 1990).
Yerkes, R, «The Mental Life of Monkeys and Apes», Behavioral Monographs, vol. 3, nº 1, 1916.
Yerkes, R. y B. W. Learned, Chimpanzee Intelligence and Its Vocal Expression, Baltimore, Williams and Wilkins,

1925.

207



 

Notas

 
1. Semyon Dobkin, «Ages and Days», en K. Levitin (comp.), One Is Not Born Personality, Moscú, Progress,
1983, pág. 26.

208



2. Lev Vygotsky, Sobranie sochinenii, vol. 3, Moscú, Pedagogika, 1983, págs. 273-291 (trad. cast.: Obras
escogidas, Boadilla del Monte, Machado Libros, s.f.).

209



3. Semyon Dobkin, «Ages and Days», en K. Levitin (comp.), One Is Not Born Personality, pág. 36.

210



4. Lev Vygotsky, The Psychology of Art, Cambridge, MA, MIT Press, 1971 (trad. cast.: Psicología del arte,
Barcelona, Paidós, 2006). En la segunda edición rusa (1968), se publicó como suplemento un ensayo sobre
Hamlet. Desgraciadamente, la edición inglesa de Psicología del arte corresponde a la primera edición rusa, en la
cual se omite dicho ensayo.

211



5. Alexander Luria, The Making of Mind, Cambridge, MA, Harvard University Press, 1979, págs. 38-39 (trad.
cast.: El cerebro en acción, Madrid, Martínez Roca, 1984).

212



6. Lev Vygotsky, «Istoricheskii smysl psikhologicheskogo krizisa» [El significado histórico de la crisis de la
psicología], en Lev Vygotsky, Sobranie sochinenii, vol. 1, Moscú, Pedagogika, 1982 (trad. cast.: Obras
escogidas).

213



7. Lev Vygotsky, Sobranie sochinenii, pág. 299 (trad. cast.: Obras escogidas).

214



8. Sigmund Koch, «The Nature and Limits of Psychological Knowledge: Lessons of a Century qua “Science”»,
American Psychologist, nº 36, 1981, págs. 257-269.

215



9. Lev Vygotsky, Crisis, pág. 304.

216



10. Lev Vygotsky, Crisis, pág. 384.

217



11. Ibíd., pág. 397.

218



12. Lev Vygotsky, Crisis, pág. 419.

219



13. Ibíd., pág. 419.

220



14. Lev Vygotsky, «Consciousness as a Problem of Psychology of Behavior», Soviet Psychology, nº 17, 1979,
págs. 29-30.

221



15. George H. Mead, Mind, Self and Society (1934), Chicago, University of Chicago Press, 1974, págs. 47-48
(trad. cast.: Espíritu, persona y sociedad, Barcelona, Paidós, 1982).

222



16. Lev Vygotsky, «The Instrumental Method in Psychology», en J. Wertsch (comp.), The Concept of Activity in
Soviet Psychology, Nueva York, Sharpe, 1981, pág. 141.

223



17. Lev Vygotsky, Mind in Society, Cambridge, MA, Harvard University Press, 1978, pág. 57.

224



18. Alexei N. Leontiev, «Studies on the Cultural Development of the Child», Journal of Genetic Psychology, nº
40, 1932, págs. 52-83.

225



19. Lev Vygotsky, en J. Wertsch (comp.), The Concept of Activity in Soviet Psychology, pág. 155.

226



20. Publicado en el volumen 3 de las Obras escogidas. Partes de esta obra fueron traducidas al inglés y publicadas
con el título Mind in Society (Cambridge, MA, Harvard University Press, 1978).

227



21. Myshlenie i rech fue publicado en ruso en 1934, pocos meses después de la muerte de Vygotsky, y fue
reimpreso en 1956 y 1982. Apareció en inglés como Thought and Language, Cambridge, MA, MIT Press, 1962
(trad. cast.: Pensamiento y lenguaje, Barcelona, Paidós, 2005).

228



22. Lev Vygotsky, O psikhologicheskikh sistemakh [Sobre los sistemas psicológicos] (1930), en Lev Vygotsky,
Sobranie sochinenii, vol. 1, pág. 110 (trad. cast.: Obras escogidas).

229



23. Eugenia Hanfmann y Jacob Kasanin, Conceptual Thinking in Schizophrenia, Nueva York, NMDM, 1942.

230



24. Peter Galperin, «Stages in the Development of Mental Acts», en M. Cole e I. Maltzman (comps.), A
Handbook of Contemporary Soviet Psychology, Nueva York, Basic Books, 1969; Vasili Davydov, «A Concept of
Educational Activity in Schoolchildren», Soviet Psychology, nº 21, 1983, págs. 50-76.

231



25. El trabajo de Luria fue publicado en inglés con el título Cognitive Development: Its Cultural and Social
Foundations (Cambridge, MA, Harvard University Press, 1976).

232



26. Lev Vygotsky, Sobranie sochinenii, vol. 6 (trad. cast.: Obras escogidas).

233



27. Lev Vygotsky, Sobranie sochinenii, vol. 4 (trad. cast.: Obras escogidas).

234



28. Lev Vygotsky, «Thought in Schizophrenia», Archives of Neurology and Psychiatry, nº 31, 1934, págs. 1.063-
1.077.

235



29. Alex Kozulin, Psychology in Utopia, Cambridge, MA, MIT Press, 1984, págs. 18-22.

236



30. Alexander Luria, The Making of Mind, Cambridge, MA, Harvard University Press, 1979, págs. 208 y sigs.
(trad. cast.: El cerebro en acción).

237



31. Alexei A. Leontiev, hijo, «Tvorcheskii put A. N. Leontieva» [«La fecunda carrera de A. N. Leontiev»], en A.
Zaporozhets y otros (comps.), A. N. Leontiev i sovremennaia psikhologiia [A. N. Leontiev y la psicología
contemporánea], Moscú, MGU, 1983, pág. 11. Véase también Alexei A. Leontiev, «The Productive Career of A.
N. Leontiev», Soviet Psychology, nº 23, 1984, págs. 6-56.

238



32. Alexei N. Leontiev, «Ovladenie uchaschimisia nauchnymi poniatiiami kak problema pedagogicheskoi
psikhologii» [«La adquisición de conceptos científicos por los escolares como problema de psicología
educacional»] (1935), en Khresomatiia po vozrastnoi i pedagogicheskoi psikhologii [Manual de psicología
evolutiva y pedagógica], vol. 1, Moscú, MGU, 1980, pág. 14.

239



33. Michael Cole, «The Kharkov School of Developmental Psychology», Soviet Psychology, nº 18, 1980, pág. 5.

240



34. Peter Zinchenko, «The Problem of Involuntary Memory» (1939), Soviet Psychology, vol. 22, nº 2, 1984,
págs. 66-67.

241



35. Soviet Psychology, vol. 22, nº 2, 1984, pág. 67.

242



36. Soviet Psychology, vol. 22, nº 2, 1984, pág. 70.

243



37. Alexei N. Leontiev, Activity, Consciousness, and Personality, Englewood Cliffs, NJ, PrenticeHall, 1978, pág.
62.

244



38. Alexei N. Leontiev, Problems of the Development of the Mind, Moscú, Progress, 1981, pág. 281.

245



39. Alexei N. Leontiev, Activity, Consciousness, and Personality, pág. 63.

246



40. Ibíd., pág. 64.

247



41. Ibíd., pág. 64.

248



42. Sergei L. Rubinstein, «Problemy sposobnostei i voprosy psikhologischeskoi teorii» [«El problema de las
aptitudes y las cuestiones de la teoría psicológica»], Voprosy psikhologii, nº 3, 1960, pág. 7.

249



43. Alexei N. Leontiev, Problems of the Development of the Mind, págs. 318-349.

250



44. Ksenia A. Abuljanova, O sub’ekte psikhicheskoi deiatelnosti [El sujeto de la actividad psicológica], Moscú,
Nauka, 1973, pág. 157.

251



45. Pensamiento y lenguaje, junto con algunas obras menores, fue reimpreso en 1956 en el volumen Izbrannye
psikhologischeskie issledovaniia [Investigaciones psicológicas escogidas]. En 1960, escritos de Vygotsky no
publicados anteriormente aparecieron en Razvitie vysshykh psikhocheskikh funkzu [El desarrollo de las funciones
mentales superiores]. Psicología del arte fue publicado en 1965.

252



46. Véase Leontiev, Alexei N. y Alexander Luria, «Psikhologischeskie vozzreniia L. S. Vygotskogo» [«Opiniones
psicológicas de L. S. Vygotsky»], en L. S. Vygotsky, Izbrannye psikhologicheskie issledovaniia, [Investigaciones
psicológicas escogidas], Moscú, APN, 1956.

253



47. Eric Yudin, «Deiatel’nost kak ob’iasnitel’nyi printsyp i kak predmet nauchnogo issledovaniia» [«La actividad
como principio explicativo y como tema de estudio científico»], Voprosy filosofii, vol. 5, nº 65, 1976, pág. 78.

254



48. Tatiana V. Ajutina, «Teoriia rechevogo obscheniia y trudakh Bakhtina i Vygotsky» [«La teoría de la
comunicación verbal en las obras de Bajtin y Vygotsky»], Vestnik Moscovskogo universiteta: psikhologiia, nº 3,
1984, págs. 3-12.

255



49. Alexei A. Leontiev, hijo, «Sign and Activity», en J. Wertsch (comp.), The Concept of Activity in Soviet
Psychology, Nueva York, Sharpe, 1981.

256



50. Lev Vygotsky, «Thought and speech», Psychiatry, nº 2, 1939, págs. 29-54.

257



51. Jerry Fodor, «Some Reflections on L. S. Vygotsky’s Thought and Language», Cognition, nº 1, 1972, pág.
84.

258



52. Véase Lev Vygotsky, Mind in Society: The Development of Higher Psychological Processes, Cambridge, MA,
Harvard University Press, 1978. Varios escritos de Vygotsky fueron traducidos en J. Wertsch (comp.), The
Concept of Activity in Soviet Psychology, Nueva York, Sharpe, 1981.

259



53. James Wertsch (comp.), Culture, Communication, and Cognition, Nueva York, Cambridge University Press,
1985.

260



54. El material usado en esta introducción se basa parcialmente en el trabajo financiado por la National Science
Foundation (NSF) con la beca SES-8318883.

261



1. Algunos capítulos de este libro fueron publicados previamente como escritos separados o impartidos en forma
de conferencias: el capítulo 2 fue publicado como introducción a la edición rusa del libro de Piaget El lenguaje y
el pensamiento del niño pequeño, Moscú, Gosizdat, 1932, (trad. cast.: El lenguaje y el pensamiento del niño
pequeño, Barcelona, Paidós, 2006); el capítulo 4 fue publicado en Estestvoznanie i Marxism, 1929, 1; el capítulo
5 se basa en un ciclo de conferencias sobre el estudio experimental de la formación de conceptos, impartidas en
los cursos nocturnos de la Segunda Universidad Estatal de Moscú.

262



2. La evaluación que hace el propio Vygotsky de las limitaciones de su estudio se puede encontrar en la sección V
del capítulo 6. Sobre la evolución de las opiniones de Vygotsky, véase mi introducción.

263



1. Oswald Külpe, Carl Marbe y Narziss Ach fueron las figuras más destacadas en el Instituto de Psicología de
Würzburg. Para una selección de sus escritos, véase Jean y George Mandler (comps.), Thinking: From
Association to Gestalt, Nueva York, Wiley, 1964.

264



2. Vygotsky se refiere a los estudios sobre fonología estructural que tuvieron su origen en las obras de Nikolai
Trubetskoi, Roman Jakobson y otros miembros del Círculo Lingüístico de Praga en la década de 1920. Véase
Maurice Leroy, The Main Trends in Modern Linguistics, Oxford, Blackwell, 1967, pág. 66 (trad. cast.: Las
grandes corrientes de la lingüística, Madrid, Fondo de Cultura Económica de España, 1974).

265



3. El problema de la interrelación entre el afecto y el intelecto se convirtió en el tema de la última e inacabada obra
de Lev Vygotsky, Uchenie ob emotsiiakh [Estudio de las emociones] (1933), publicada en el volumen 6 de
Sobranie sochinenii (trad. cast.: Obras escogidas).

266



1. Los dos primeros libros de Piaget, Le langage et la pensée chez l’enfant (Neuchâtel-París, Delachaux et
Niestlé, 1923 [trad. cast.: El lenguaje y el pensamiento del niño pequeño, Barcelona, Paidós, 2006]) y Le
jugement et le raisonnement chez l’enfant (Neuchâtel-París, Delachaux et Niestlé, 1924), fueron publicados en
ruso en un solo volumen titulado Rech i myshlenie rebenka (Moscú, Gosizdat, 1932). Estas obras aparecieron en
inglés, respectivamente, como The Language and Thought of the Child (Londres, Routledge and Kegan Paul,
1959) y Judgement and Reasoning in the Child (Londres, Routledge and Kegan Paul, 1969).

267



2. Édouard Claparède (1850-1934), psicólogo infantil suizo. Véase su «The Psychology of the Child at Geneva
and the J. J. Rousseau Institute», Journal of Genetic Psychology, nº 32, 1925, págs. 92-104. Su introducción
apareció, en francés, en la edición de 1923 de la obra de Piaget Le langage et la pensée chez l’enfant (trad. cast.:
El lenguaje y el pensamiento del niño pequeño).

268



3. Charles Blondel (1876-1939), psicólogo francés, especialista en psicología social y clínica; véase su «The
Morbid Mind», Psyche, nº 24, 1926, págs. 73-86, y The Troubled Consciente and the Insane Mind, Londres,
Kegan Paul, 1928. Lucien Lévy-Bruhl (1857-1939), sociólogo francés, autor del concepto de «mentalidad
primitiva y prelógica»; sus obras sobre las formas preconceptuales de pensamiento ejercieron una gran influencia
en Vygotsky; véase L. Lévy-Bruhl, Primitive Mentality, Nueva York, Macmillan, 1922 (trad. cast.: El alma
primitiva, Barcelona, Península, 2003).

269



4. Franz Brentano (1838-1917), filósofo y psicólogo alemán. Véase su Psychology from Empirical Point of View,
Nueva York, Humanities Press, 1973.

270



5. Eugen Bleuler (1857-1939), psiquiatra suizo, conocido como autor del concepto moderno de esquizofrenia. Su
estudio del pensamiento autista, Das autistische Denken [El pensamiento autista] (1912), fue publicado en ruso
como Autistichesloe myschlenie, Odesa, 1927. Véase también su «Autistic Thinking», American Journal of
Psichiatry, nº 69, 1912-1913, págs. 873-886.

271



6. Hans Larsson (1862-1944), filósofo sueco. Vygotsky y Piaget aluden a su libro La logique de la poésie (París,
Leroux, 1919).

272



7. Comenta Piaget (suplemento a L. Vygotsky, Thought and Language, Cambridge, MA, MIT Press, 1962, págs.
4-5):
«He usado el término egocentrismo para designar la incapacidad inicial para descentrarse, para cambiar la
perspectiva cognitiva dada (manque de décentration). Podría haberse dicho mejor “centrismo” simplemente, pero
dado que el centramiento inicial de la perspectiva es siempre relativo a la posición y acción de uno mismo, preferí
“egocentrismo” y señalé que el egocentrismo inconsciente del pensamiento al que me refería estaba totalmente
desvinculado del significado normal del término, la hipertrofia de la conciencia del yo. El egocentrismo cognitivo,
como he intentado dejar claro, procede de una falta de diferenciación entre el punto de vista propio y los demás
posibles, y en modo alguno de un individualismo que precedería a las relaciones con otros (como en la
concepción de Rousseau, que se me ha imputado a veces, cometiendo una equivocación sorprendente en la que
desde luego Vygotsky no cayó).
»Pasemos a lo que más molesta a Vygotsky en mi noción de egocentrismo: su relación con el concepto de
autismo de Bleuler y con el “principio de placer” de Freud. Sobre el primer punto, Vygotsky, que es un
especialista en esquizofrenia, no niega, como hacen algunos de mis críticos franceses, que una cierta dosis de
autismo es normal en todo el mundo (cosa que admitía también mi maestro Bleuler). Pero le parece que he
subrayado demasiado las semejanzas entre el egocentrismo y el autismo, sin recalcar suficientemente las
diferencias, y en esto tiene toda la razón. Subrayé las semejanzas, cuya existencia no niega Vygotsky, porque me
parecía que arrojaban luz sobre la génesis de los juegos simbólicos de los niños (véase Juego, sueños e imitación
en la niñez). En ellas puede verse a menudo el “pensamiento no dirigido y autista” del que habla Bleuler y que he
intentado explicar como un predominio de la asimilación sobre la acomodación en los primeros juegos del niño.
»En cuanto al “principio de placer”, que Freud ve como genéticamente anterior al “principio de realidad”,
Vygotsky vuelve a tener razón cuando me reprocha haber aceptado demasiado acríticamente esta secuencia
excesivamente simplista. El hecho de que toda conducta implique adaptación y que dicha adaptación sea siempre
una forma de equilibrio (estable o inestable) entre asimilación y acomodación, nos permite 1) dar razón de la
pronta manifestación del principio de placer mediante el aspecto afectivo de la asimilación, que a menudo
predomina, y 2) coincidir con la afirmación de Vygotsky de que la adaptación a la realidad va de la mano de la
necesidad y el placer, pues, aun cuando predomine la asimilación, va siempre acompañada por alguna
acomodación.
»Por otra parte, no puedo estar de acuerdo con Vygotsky cuando supone que, una vez que yo había separado la
necesidad y el placer de sus funciones de adaptación (cosa que no creo haber hecho nunca, o al menos, si lo
hice, corregí rápidamente tal error: véase Los orígenes de la inteligencia infantil), me veía obligado a concebir el
pensamiento realista u objetivo como independiente de las necesidades concretas, como una especie de
pensamiento puro que busca pruebas sólo para su propia satisfacción. En este punto, todo mi trabajo posterior
sobre el desarrollo de las operaciones intelectuales a partir de la acción y sobre el desarrollo de las estructuras
lógicas desde la coordinación de las acciones demuestra que no separo pensamiento de comportamiento. Pero es
cierto que me llevó algún tiempo comprender que las raíces de las operaciones lógicas están en un nivel más
profundo que las conexiones lingüísticas, y que mi primer estudio sobre el pensamiento se centraba demasiado en
sus aspectos lingüísticos».

273



8. Pierre Janet (1859-1947), psicólogo y psiquiatra francés, muy conocido por sus estudios sobre la histeria y el
inconsciente. Las obras de Janet ejercieron una gran influencia en Vygotsky, quien desarrolló la tesis de Janet de
que los niños comienzan a usar respecto a sí mismos las mismas formas de conducta que los demás utilizan al
principio en relación con ellos. Véase Lev Vygotsky, «The Genesis of Higher Mental Functions», en James
Wertsch (comp.), The Concept of Activity in Soviet Psychology, Nueva York, Sharpe, 1981, pág. 157. Para una
valoración de las teorías de Janet y bibliografía sobre sus obras, véase Henri Ellenberg, The Discovery of the
Unconscious, Nueva York, Basic Books, 1970.

274



9. L. V.: Teniendo en cuenta la complejidad de los procesos implicados, rechazamos la idea de este paralelismo
como incorrecta.

275



10. L. V.: Este estudio fue llevado a cabo en cooperación con Alexander Luria, Alexei Leontiev, Roza Levina, y
otros. Véase L. Vygotsky y otros, «The Function and Fate of Egocentric Speech», en Proceedings of the IX
International Congress of Psychology (New Have, 1929), Princeton, Psychological Review Co., 1930.

276



11. Auguste Lemaître (1857-?), psicólogo francés. Vygotsky se refiere a su obra «Observations sur le langage
intérieur des enfants», Archives de psychologie, nº 4, 1905, págs. 1-43.

277



12. L. V.: A este respecto, ciertas indicaciones hechas por Bleuler en su discusión con C. G. Jung parecen ser de
gran importancia (véase Bleuler, 1912). Bleuler dice que el pensamiento autista es posible tanto con palabras como
sin ellas. Quisiéramos añadir que una investigación ha demostrado que el rápido desarrollo del pensamiento autista
en niños de más de 2 años está directamente conectado con el desarrollo del habla. También podría decirse que el
desarrollo extraordinario de la imaginación durante la pubertad se vincula con el desarrollo fundamental de la
formación de conceptos que se da en los adolescentes.

278



13. Narziss Ach (1871-1946), psicólogo alemán, especialista en psicología cognitiva. Véase su «Determining
Tendencies», en Jean y George Mandler (comps.), Thinking: From Association to Gestalt, Nueva York, Wiley,
1964.

279



14. Wladimir Eliasberg (1887-?), psicólogo y psiquiatra alemán. Es probable que Vygotsky se refiera a su obra
Über die autonomische Kindersprache, Berlín, Wein, 1928.

280



15. Émile Durkheim (1858-1917), sociólogo francés. El concepto de Durkheim del origen social de las categorías
de la conciencia humana influyó profundamente en Vygotsky. Véase É. Durkheim y M. Mauss, Primitive
Classification, Chicago, University of Chicago Press, 1967 (trad. cast.: Clasificaciones primitivas, y otros
ensayos de antropología positiva, Barcelona, Ariel, 1996); véase también The Elementary Forms of Religious
Life, Nueva York, Macmillan, 1915 (trad. cast.: Las formas elementales de la vida religiosa, Madrid, Alianza,
2008). Alexander Bogdanov (1873-1928), médico, filósofo y escritor ruso, famoso como adversario filosófico de
V. I. Lenin. Véase su Essays in Tectology, Seaside, CA, Intersystems, 1980.

281



16. Ernst Mach (1838-1916), físico y filósofo austriacoalemán. Véase su obra The Analysis of Sensations,
Chicago, Open Court, 1959 (trad. cast.: Análisis de las sensaciones, Barcelona, Alta Fulla, 1987).

282



17. Marta Muchow (1892-1933), psicóloga infantil alemana. Vygotsky se refiere probablemente a su obra
Psychologische Probleme der früheren Erziehung, Erfurt, K. Stenger, 1929.

283



18. Maria Montessori (1870-1952), pedagoga italiana. Véase su obra The Montessori Method: Scientific
Pedagogy as Applied to Child Education in «The Children Houses», Nueva York, Stokes, 1964 (trad. cast.: El
método de la pedagogía científica: aplicado a la educación de la infancia en las «Cases dei Bambini» (Casa de
los niños), Madrid, Biblioteca Nueva, 2009).

284



19. Hans Volkelt (1886-1964), psicólogo infantil alemán. Su obra Fortschritte der experimentellen
Kinderpsychologie, Jena, Fischer, 1926, se publicó en ruso como Experimentalnaja psikhologija doshkolnika,
Moscú, Gosizdat, 1930.

285



20. Vygotsky cita aquí el Salmo 117,22.

286



1. William Stern (1871-1938), psicólogo alemán, especialista en psicología infantil, psicología aplicada y teoría de
la personalidad. Sobre sus opiniones acerca del desarrollo infantil, véase Psychology of Early Chilhood up to Six
Years of Age, Nueva York, Holt, 1930. La edición rusa de este libro fue publicada en 1922.

287



2. Karl Bühler (1976-1963), psicólogo austríaco, especialista en psicología infantil y desarrollo del lenguaje. Véase
su obra The Mental Development of the Child, Nueva York, Harcourt, 1930. Todos los esfuerzos por identificar a
Reimut han sido infructuosos.

288



3. Henri Wallon (1879-1962), psicólogo francés, especialista en psicología infantil y médica; véase su obra Les
origines de la pensée chez l’enfant, París, PUF, 1963. Kurt Koffka (1886-1941), psicólogo germanoamericano de
la escuela gestáltica; véase su obra The Growth of the Mind, Londres, Routledge and Kegan, 1928. Henri
Delacroix (1873-1937), psicólogo francés; Vygotsky cita a menudo su obra Le langage et la pensée, París, Alean,
1924.

289



4. Wilhelm Ament (1876-?), psicólogo alemán; Vygotsky se refiere con toda probabilidad a su libro Die
Entwicklung von Sprechen und Denken beim Kinde, 1899. Heinrich Idelberger (1873-?), psicólogo infantil
alemán; Vygotsky alude probablemente a su «Hauptprobleme der kindlichen Sprechentwicklung», Zeitschrift für
pädagogische Psychologie, nº 5, 1903, págs. 241-297 y 425-456. Ernst Meumann (1856-1931), psicólogo
alemán, especialista en psicología infantil y educacional; véase su obra The Psychologie of Learning, Nueva York,
Appleton, 1913.

290



1. Vladimir Borovski (1882-?), zoopsicólogo ruso; véase su «Psychology in the USSR», Journal of Genetic
Psychology, nº 2, 1929, págs. 177-186. Vladimir Vagner (1849-1934), biólogo ruso, especialista en fisiología y
psicología comparada. Johannes Lindworsky (1875-1939), psicólogo alemán; véase su Theoretical Psychology,
St. Louis, Herder, 1932 (trad. cast.: Psicología teórica, Bilbao, Mensajero, s.f.). Erich Jaensch (1883-1940),
psicólogo alemán; véase su Eidetic Imagen, and Typological Methods of Investigación, Londres, Paul, Trench
and Traubner, 1927.

291



2. Leonard Hobhous (1864-1929), zoólogo y filósofo británico. Muy probablemente, Vygotsky alude a su libro
Mind in Evolution, Nueva York, Macmillan, 1901.

292



3. Gustav Kafka (1883-1953), psicólogo alemán.

293



4. L. V.: Hempelmann rechaza la posibilidad de cualquier otra función en el habla animal que no sea la expresiva,
pero admite que las señales vocales de advertencia producidas por los animales desempeñan objetivamente una
función comunicativa. Véase F. Hempelmann, Tierpsychologie vom Standpunkt des Biologen, Leipzig,
Akademische Verlag, 1926, pág. 530.

294



5. Karl von Frisch (1886-?), zoopsicólogo austríaco, conocido por sus estudios sobre el lenguaje de las abejas.
Véase su Bees: Their Vision, Chemical Senses, and Language, Ítaca, Cornell University Press, 1950 (trad. cast.:
La vida de las abejas, Barcelona, Labor, 1984).

295



6. Charlotte Bühler (1893-1974), psicóloga austríaca, esposa y colaboradora de Karl Bühler. Hildegard Hetzer y
Beatriz Tudor-Hart pertenecían al grupo de investigación de Ch. Bühler; véase su libro The First Year of Life,
Nueva York, Day, 1930.

296



7. Kurt Koffka (1886-1941), psicólogo germanoamericano de la escuela gestáltica. Véase su obra The Growth of
the Mind, Londres, Routledge and Keagan Paul, 1928.

297



8. Vygotsky se refiere aquí a sus estudios sobre el desarrollo de las funciones mentales superiores. Véase su Mind
in Society, Cambridge, MA, Harvard University Press, 1978; véase también la sección II de mi introducción.

298



9. Georgi Plejanov (1856-1918), filósofo marxista ruso. Véase su Essays in the History of Materialism, Londres,
Lane, 1934.
L. V.: Al parecer, lo que vemos en el chimpancé no es un uso instintivo de los objetos, sino unas rudimentarias
operaciones intelectuales realizadas con ellos. Plejanov dice que el hecho mismo de usar instrumentos presupone
una inteligencia sumamente desarrollada (Plejanov, 1922, pág. 138).

299



10. L. V.: Engels dice también: «No vamos a negar la capacidad de los animales para llevar a cabo acciones
intencionales». Desde el punto de vista de Engels, las formas elementales de la actividad intencionada están
presentes donde hay un protoplasma, donde las proteínas actúan y reaccionan. Pero dicha actividad intencionada
«alcanza su punto más alto de desarrollo en los mamíferos» (Engels, 1925, pág. 101).

300



11. L. V.: En otro lugar, Engels señala que el contenido de la comunicación animal se puede transmitir sin
palabras. Al mismo tiempo, según Engels, los animales domésticos pueden tener necesidad de hablar. Sin
embargo, su aparato fonador impide en la mayoría de los casos, salvo en el de los loros, la satisfacción de esta
necesidad.

301



12. L. V.: El desarrollo del habla en los animales, señala Bastian Schmid, no se puede usar como medida de su
comportamiento o inteligencia. En lo relativo al habla, la gallina y el cerdo son animales más avanzados que el
caballo y el elefante. Véase B. Schmid, Die Sprache und andere Ausdrucksformen der Tiere, Múnich, Rösl, 1923,
pág. 46.

302



13. La aproximación historico-cultural al pensamiento y al habla humanos fue llevada a cabo en los estudios
descritos en los capítulos 5-7 de este libro. Véase también la obra de Lev Vygotsky, Mind in Society, Cambridge,
MA, Harvard University Press, 1978.

303



1. Dmitri Uznadze (1886-1950), fundador de la escuela georgiana de psicología, conocido como autor de la teoría
psicológica «de los conjuntos». Vygotsky alude a su obra «Vyrabotka poniatii y doshkolnom vozraste» [«La
formación de conceptos en niños de preescolar»], que se publicó primero en traducción alemana como «Die
Begriffsbildung im vorschulpfischtigen Alter», Zeitschrift für angewandte Psychologie, nº 34, 1929, págs. 138-
212, y más tarde en la lengua original en 1966.

304



2. Puesto que Vygotsky no describe la prueba detalladamente, limitándose a remitir a la obra de Lev Sajarov, me
tomo la libertad de insertar aquí la descripción ofrecida en E. Hanfmann y J. Kasanin (1942, págs. 9-10).

305



3. Las «fotografías compuestas» de sir Francis Galton (1822-1911) pretendían presentar la imagen del tipo
medio, estadísticamente hablando. Las fotografías de varias personas se tomaban con ayuda de una única placa
fotográfica. Como resultado, las características divergentes se eliminaban entre sí, mientras que las
características comunes, al reforzarse mutuamente, producían un retrato compuesto del hombre medio.

306



4. Pavel Blonski (1884-1941), filósofo, psicólogo y educador ruso. En la década de 1920 fue uno de los
principales psicólogos infantiles soviéticos. Sobre su trayectoria y opiniones, véase Alex Kozulin, Psychology in
Utopia, Cambridge, MA, MIT Press, 1984, págs. 121-136.

307



5. Heinz Werner (1890-1964), psicólogo germanoamericano, especialista en psicología evolutiva. Sus opiniones
sobre el desarrollo mental se parecen mucho a las de Vygotsky. Véase su Comparative Psychology of Mental
Development, Nueva York, Science Editions, 1965.

308



6. La siguiente elaboración de las observaciones experimentales está tomada del estudio de E. Hanfmann y J.
Kasanin (1942, págs. 30-31):
«En muchos casos, el grupo o grupos creados por el sujeto tienen absolutamente el mismo aspecto que en una
clasificación coherente, y la falta de un verdadero fundamento conceptual no se manifiesta hasta que se pide al
sujeto que haga operativas las ideas que subyacen tras este agrupamiento. Esto ocurre en el momento de la
corrección, en que el examinador da la vuelta a uno de los bloques seleccionados erróneamente y muestra que la
palabra escrita en él es diferente de la del bloque que sirve de muestra, es decir, que no es mur. Éste es uno de los
momentos críticos del experimento […]
»Los sujetos que han enfocado la tarea como un problema de clasificación responden de inmediato a la
corrección de una forma perfectamente específica. Esa respuesta se expresa adecuadamente en la afirmación
“¡Ajá! Entonces no es el color” (o la forma, etc.) […] El sujeto quita todos los bloques que había colocado con la
muestra y comienza a buscar otra posible clasificación.
»Por otra parte, el comportamiento exterior del sujeto al comienzo del experimento puede haber sido el de intentar
una clasificación. Puede haber colocado todos los bloques rojos con la muestra, procediendo con absoluta
coherencia […] y haber declarado que cree que esos bloques rojos son los mur. Entonces el examinador da la
vuelta a uno de los bloques seleccionados y muestra que tiene un nombre diferente […] El sujeto ve cómo lo
apartan, o incluso lo aparta él obedientemente, pero eso es todo lo que hace; no intenta quitar los demás bloques
rojos de la muestra mur. A la pregunta del examinador de si todavía piensa que esos bloques forman parte del
grupo y son mur, contesta categóricamente: “Sí, siguen formando parte del grupo porque son rojos”. Esta
respuesta sorprendente revela una actitud totalmente incompatible con un auténtico método de clasificación y
prueba que los grupos que había formado eran en realidad pseudoclases».

309



7. El análisis que hace Vygotsky del fenómeno de los pseudoconceptos tiene implicaciones filosóficas de largo
alcance. En primer lugar, si la conciencia consciente de las operaciones intelectuales propias («concepto para
mí») es sólo un logro secundario, que se sigue del uso práctico de estas operaciones, el individuo no se puede
considerar entonces centro de la actividad autoconsciente. El individuo aparece más bien como una
«construcción» edificada en la encrucijada de las realidades interior y exterior. En segundo lugar, el fenómeno de
la equivalencia funcional entre los verdaderos conceptos y los pseudoconceptos nos impide considerar la
apariencia funcional de la comunicación como su contenido último. El uso de «una única» palabra y la
«comprensión» subsiguiente pueden ser ilusorios. Esa comprensión ficticia, basada en la confusión entre
características funcionales y esenciales, aparece constantemente en la comunicación entre niños y adultos, en el
diálogo entre diferentes grupos sociales y en los contactos entre diversas culturas. Para un examen ulterior de
este punto, véase Alex Kozulin, «Psychology and Phiosophical Anthropology: The Problem of Their Interaction»,
The Philosophical Forum, vol. 15, nº 4, 1984, págs. 443-458.

310



8. Alfred Storch (1888-?), psiquiatra alemán que analizó con detalle los paralelismos entre el pensamiento de los
esquizofrénicos y de los pueblos primitivos. Véase su libro The Primitiv Archaic Forms of Inner Experience and
Thought in Schizophrenia, Nueva York, NMDP, 1924.

311



9. Karl von Steinen (1855-1929), explorador y antropólogo alemán. Véase su libro Unter den Naturvölkern
Zentral-Brasiliens, Berlín, Reimer, 1894.

312



10. Un estudio del pensamiento preconceptual en la sociedad tradicional fue emprendido por el seguidor de
Vygotsky, Alexander Luria. Véase su Cognitive Development, Cambridge, MA, Harvard University Press, 1976
(trad. cast.: Desarrollo histórico de los procesos cognitivos, Madrid, Akal, 2003).

313



11. Para un estudio del pensamiento preconceptual en esquizofrénicos, llevado a cabo desde un punto de vista
muy próximo al de Vygotsky, véase H. Werner y B. Kaplan, Symbol Formation, Nueva York, Wiley, 1963,
capítulo 18.

314



12. Richard Thumwald (1869-1954), antropólogo británico.

315



13. Alexander Potebnia (1835-1891), lingüista ruso, seguidor de Humboldt. Las ideas de Potebnia,
particularmente el concepto de «forma interior de la palabra», influyeron profundamente en Vygotsky. Incluso el
título del libro de Vygotsky evoca el de Potebnia: Mysl’ i iazyk [Pensamiento y lenguaje], 1862.

316



14. Ernst Kretschmer (1888-1964), psiquiatra y psicólogo alemán. Véase su Textbook of Medical Psychology,
Londres, Hogarth, 1952 (trad. cast.: Psicología médica, Barcelona, Labor, 1966).

317



15. Karl Groos (1861-1946), psicólogo alemán, especialista en psicología infantil. Véase su obra The Play of
Man, Nueva York, Appleton, 1901.

318



16. Oswald Kroh (1887-1955), psicólogo infantil alemán. Probablemente, Vygotsky se refiere a su ensayo
«Intellektualnoe razvitie y period sozrevaniia» [«El desarrollo intelectual durante la adolescencia»], en I. Ariamov
(comp.), Pedologiia Junosti [Paidología de la juventud], Moscú, 1931.

319



17. August Messer (1867-1937), psicólogo alemán. Probablemente, Vygotsky se refiere a «Experimentell-
psychologische Untersuchungen über das Denken», Archiv für die gesamte Psychologie, nº 8, 1906, págs. 1-224;
o a Empfindung und Denken, Leipzig, Quelle und Meyer, 1908.

320



18. L. V.: Kretschmer dice que estas formas de pensamiento primitivo se llaman complejas porque consisten en
conglomerados de imágenes que pueden reemplazarse mutuamente con facilidad. Todos los autores mencionados
anteriormente perciben el razonamiento complejo como un «estadio primitivo de imágenes en el desarrollo de los
conceptos».

321



19. Peter Vogel (1887-?), psicólogo alemán. Vygotsky se refiere probablemente a su tesis «Untersuchungen über
die Denkbeziehungen in den Urteilen des Schulkindes», Giessen, 1911.

322



1. Zhosefina Shif (1905-1977), psicóloga soviética, discípula y colaboradora de Vygotsky. Véase su Razvitie
zhiteiskikh i nauchnykh poniatii [El desarrollo de los conceptos espontáneos y científicos], Moscú, 1935.

323



2. Comenta Piaget (suplemento a Lev Vygotsky, Thought and Language, Cambridge, MA, MIT Press, 1962, pág.
9):
«Fue un verdadero gozo para mí saber, al leer su libro, que Vygotsky aprobaba mi distinción, a efectos de estudio,
entre los conceptos espontáneos y no espontáneos: se podría haber temido que un psicólogo mucho más atento
que nosotros a los problemas del aprendizaje escolar, hubiera tendido a subestimar el papel de los continuos
procesos estructurantes de la actividad mental infantil en desarrollo. Es cierto que, cuando Vygotsky me acusa
más adelante de haber insistido demasiado en esta distinción, lo primero que me dije fue que me estaba quitando
lo que me acababa de dar. Pero cuando leí la exposición ya más detallada de su crítica, donde dice que también
los conceptos no espontáneos reciben una “impronta” de la mentalidad del niño en su proceso de adquisición y
que, por tanto, se debe admitir una “interacción” de los conceptos espontáneos y aprendidos, me sentí una vez
más totalmente de acuerdo con él. De hecho, Vygotsky me malinterpreta cuando piensa que, desde mi punto de
vista, los educadores deben conocer el pensamiento espontáneo del niño sólo como se debe conocer al enemigo,
para combatirlo eficazmente. Al contrario, en todos mis escritos pedagógicos, antiguos [Encyclopédie française,
artículo «Éducation nouvelle»] o recientes [«Le droit à l’éducation», en Droits de l’homme (UNESCO)] he
insistido en que la educación formal podría sacar muchísimo, mucho más que los métodos ordinarios actuales, de
una utilización sistemática del desarrollo mental espontáneo del niño».

324



3. En su ensayo «On Psychological Systems» (1930), Vygotsky decía: «Estudiando el desarrollo del pensamiento
y el habla durante la niñez, hemos descubierto que el proceso de su desarrollo no depende tanto de los cambios
internos de ambas funciones, cuanto de los cambios en las relaciones primarias entre ellas […] Sus relaciones y
conexiones no permanecen constantes. Por esta razón, la idea principal es que no hay una fórmula constante de
relación entre el pensamiento y el habla que sea aplicable a todos sus estadios y formas de desarrollo o involución.
Cada uno de esos estadios tiene su forma peculiar de relación entre ambas funciones» (Lev Vygotsky, Sobranie
sochinenii, 1980, vol. 1, pág. 110 [trad. cast.: Obras escogidas]). Véase también Pedologiia podrostka
[Paidología del adolescente], en el volumen 4 de Sobranie sochinenii, págs. 111-199.

325



4. Johannes Herbart (1776-1841), filósofo, psicólogo y pedagogo alemán. Véase su Outlines of Educational
Doctrine, Nueva York, Macmillan, 1901.

326



5. L. V.: Véanse las tesis de fin de carrera de estos estudiantes de la Escuela de Magisterio Herzen, de Leningrado:
Arsenieva, Zabolotnova, Kanushina, Chanturia, Efes, Neifets, y otros.

327



6. John Hulings Jackson (1835-1911), neuropsicólogo británico, autor del concepto de «organización vertical» de
las funciones cerebrales. Henry Head (1861-1940), neuropsicólogo británico que desarrolló las ideas de Jackson,
especialmente en su aplicación a la afasia; véase su Aphasia and Kindred Disorders of Speech, Cambridge,
Cambridge University Press, 1926.

328



7. El concepto de «zona de desarrollo próximo» ha sido adoptado con éxito por algunos psicólogos americanos.
Véase B. Rogoff y J. Wertsch (comps.), Children’s Learning in the Zone of Proximal Development, San
Francisco, Jossey Bass, 1984 (trad. cast.: Aprendices del pensamiento: el desarrollo cognitivo en el contexto
social, Barcelona, Paidós, 2002).

329



8. Comenta Piaget (suplemento a Vygotsky, Lev, Thouht and Language, Cambridge, MA, MIT Press, 1962, págs.
11-12):
«Todo esto plantea al menos dos problemas, que Vygotsky formula, pero en cuya solución diferimos en parte. El
primero concierne a que la interacción es más compleja de lo que Vygotsky cree. En algunos casos, lo que se
transmite mediante la instrucción es bien asimilado por el niño porque de hecho representa una extensión de
ciertas construcciones espontáneas que le son propias. En tales casos, su desarrollo se acelera. Pero en otras
ocasiones, los dones de la instrucción se ofrecen demasiado pronto o demasiado tarde, o de un modo que impide
la asimilación, porque no se ajusta a las construcciones espontáneas del niño. Entonces, el desarrollo del niño se
ve dificultado, o incluso condenado a la esterilidad, como con tanta frecuencia ocurre en la enseñanza de las
ciencias exactas. Por tanto, no creo, como parece hacerlo Vygotsky, que los conceptos nuevos se adquieran
siempre mediante la intervención didáctica del adulto, ni siquiera en el nivel escolar. Puede ser así, pero hay una
forma de instrucción mucho más productiva: la llamada escuela “activa” intenta crear situaciones que, aunque no
son “espontáneas” en sí mismas, producen una elaboración espontánea por parte del niño, siempre que se consiga
captar su interés y presentar el problema de forma que corresponda a las estructuras que él mismo se había
formado ya.

330



»El segundo problema, que en realidad es una prolongación del primero en un nivel más general, es la relación
entre los conceptos espontáneos y las nociones científicas como tales. En el sistema de Vygotsky, la “clave” de
estos problemas es que “los conceptos científicos y los espontáneos parten de puntos diferentes, pero acaban
encontrándose”. En esto estamos completamente de acuerdo, si lo que quiere decir es que tiene lugar un
verdadero encuentro entre la sociogénesis de las nociones científicas (en la historia de la ciencia y en la
transmisión del conocimiento de una generación a la siguiente) y la psicogénesis de las estructuras “espontáneas”
(influidas, ciertamente, por la interacción con el ambiente social, familiar, escolar, etc.), y no simplemente que la
psicogénesis está totalmente determinada por la cultura histórica y ambiental. Creo que con esto no hago decir a
Vygotsky más de lo que dice, ya que él admite el papel de la espontaneidad en el desarrollo. Queda por determinar
en qué consiste dicho papel».

331



9. L. V.: En nuestros estudios, hemos observado este fenómeno en el desarrollo de los conceptos históricos a
partir de la generalización elemental «ahora y entonces», y también en el desarrollo de nociones sociológicas a
partir de la generalización elemental «nuestro y de ellos».

332



10. Max Wertheimer (1880-1943), psicólogo germanoamericano de la escuela gestáltica. Véase su Productive
Thinking, Nueva York, Harper, 1945 (trad. cast.: El pensamiento productivo, Barcelona, Paidós, 1991).

333



11. Comenta Piaget (suplemento a Lev Vygotsky, Thought and Language, Cambridge, MA, MIT Press, 1962,
págs. 12-14):
«Donde puede quedar aún alguna divergencia entre Vygotsky y yo es en esta cuestión de la naturaleza de las
actividades espontáneas; pero esa diferencia es una simple prolongación de la que señalamos respecto al
egocentrismo y al papel del descentramiento en el proceso del desarrollo mental.
»Con respecto al retraso temporal en la aparición de la toma de conciencia consciente estamos prácticamente de
acuerdo, salvo en que Vygotsky no cree que la falta de conciencia sea un resto de egocentrismo. Examinemos la
solución que propone: 1) el desarrollo tardío de la toma de conciencia es simplemente el resultado de la conocida
“ley”, según la cual, la toma de conciencia y el control sólo aparecen en la fase final del desarrollo de una
función; 2) al principio la toma de conciencia se limita a los resultados de las acciones y sólo después se extiende
al “cómo”, es decir, a la operación misma. Ambos asertos son correctos, pero se limitan a exponer los techos sin
explicarlos. La explicación comienza cuando se entiende que un sujeto, cuya perspectiva está determinada por su
acción, no tiene por qué darse cuenta de nada salvo de sus resultados; por otra parte, el descentramiento, es
decir, el desplazamiento del centro de atención fuera de uno mismo y la comparación de una acción con otras
posibles, particularmente con las acciones de otras personas, conduce a una toma de conciencia del “cómo” y a
verdaderas operaciones.
»Esta diferencia de perspectiva entre un esquema lineal simple, como el de Vygotsky, y un esquema de
descentramiento es aún más evidente en la cuestión del motor principal del desarrollo intelectual. Según Vygotsky
(aunque debo decir que no conozco el resto de sus trabajos), el factor principal habría que buscarlo en la
“generalización de las percepciones”; ese proceso de generalización bastaría por sí solo para hacer conscientes
las operaciones mentales. Nosotros, en cambio, al estudiar el desarrollo espontáneo de las nociones científicas,
hemos llegado a la conclusión de que el factor central es el proceso mismo de construcción de operaciones, que
consiste en la conversión de acciones interiorizadas en reversibles y su coordinación dentro de modelos de
estructuras sometidos a leyes fijas. El progreso de la generalización es sólo el resultado de esta elaboración de las
estructuras operacionales, y dichas estructuras no proceden de la percepción, sino de la acción total.
»El mismo Vygotsky se acercaba a esta solución cuando sostenía que el sincretismo, la yuxtaposición, la
insensibilidad a la contradicción, y otras características del nivel de desarrollo que llamamos hoy preoperacional
(mejor que prelógico), todas se debían a la falta de sistema; pues la organización de sistemas es, de hecho, el
logro más fundamental, el que marca la transición del niño al nivel de razonamiento lógico. Pero esos sistemas no
son simplemente el producto de la generalización: son estructuras operacionales múltiples y diferenciadas, cuya
elaboración gradual por parte del niño hemos aprendido a seguir paso a paso.
»Un pequeño ejemplo de esta diferencia en nuestros puntos de vista lo proporciona el comentario de Vygotsky
acerca de la inclusión en una clase. Al leerlo, se tiene la impresión de que el niño descubre la inclusión por una
combinación de generalización y aprendizaje: al aprender a usar las palabras “rosa” y “flor”, primero las
yuxtapone, pero, tan pronto como hace la generalización “todas las rosas son flores” y descubre que lo contrario
no es verdad, se da cuenta de que la clase de las rosas está incluida en la clase de las flores. Tras haber estudiado
estos problemas personalmente [Piaget y Szeminska, The Child’s Conception of Number, capítulo VIII; e Inhelder
y Piaget, La genèse des opérations logiques élémentaires, Delachaux et Niestlé], sabemos que la cuestión es
mucho más compleja. Aun cuando un niño afirme que todas las rosas son flores y que no todas las flores son
rosas, al principio es incapaz de concluir que hay más flores que rosas. Para alcanzar la inclusión, tiene que
organizar un sistema operacional tal que A (rosas) + A’ (flores distintas a las rosas) = B (flores), y que A = B —
A’, por consiguiente A « B; la reversibilidad de este sistema es un requisito previo de la inclusión.
»En este comentario no he analizado la cuestión de la socialización como condición del desarrollo intelectual,
aunque Vygotsky la plantea en varios momentos. Desde mi punto de vista actual, mis formulaciones anteriores no
son muy adecuadas, porque la consideración de las operaciones y del descentramiento implicado en la
organización de las estructuras operacionales hace que la cuestión aparezca a una nueva luz. Todo pensamiento
lógico está socializado, porque implica la posibilidad de comunicación entre individuos. Pero ese intercambio
interpersonal se realiza mediante correspondencias, fusiones, intersecciones y reciprocidades, es decir, mediante
operaciones. Así pues, las operaciones realizadas dentro de los individuos se identifican con las operaciones
realizadas entre los individuos que constituyen la cooperación en el sentido propio y casi etimológico de la
palabra. Las acciones, sean individuales o interpersonales, están coordinadas y organizadas fundamentalmente por
las estructuras operacionales que se construyen espontáneamente en el curso del desarrollo mental».

334



1. Osip Mandelstam (1891-1938), poeta ruso. Vygotsky usó como epígrafe una de las primeras versiones del
poema de Mandelstam titulado «La golondrina». Algunas otras imágenes del mismo poema, como «la sombra
estigia», aparecen en el texto de Vygotsky, a veces con cita explícita y a veces sin ella. También se pueden
encontrar en el trabajo de Vygotsky algunas ideas desarrolladas por Mandelstam en su ensayo «Sobre la naturaleza
de la palabra»; véase Osip Mandelstam, Selected Essays, Austin, University of Texas Press, 1977 (trad. cast.:
Sobre la naturaleza de la palabra y otros ensayos, Madrid, Ardora, 2003).

335



2. El problema de la disyuntiva entre la descomposición en elementos y la descomposición en unidades es el tema
de Vladimir Zinchenko, «Vygotsky’s Ideas about Units for the Analysis of Mind», en J. Wertsch (comp.),
Culture, Communication, and Cognition: Vygotskyan Perspectives, Nueva York, Cambridge University Press,
1985.

336



3. Otto Selz (1881-1943), psicólogo alemán. Véase Nico Fridja y Adrian de Groot (comps.), Otto Selz: His
Contribution to Psychology, La Haya, Mouton, 1982.

337



4. Hermann Paul (1846-1921), lingüista alemán. Véase su libro Principies of the History of Language, College
Park, MD, McGrath, 1970.

338



5. Ivan Sechenov (1829-1905), fisiólogo ruso, fundador de la reflexología rusa; véase su obra Reflexes of the
Brain, Cambridge, MA, MIT Press, 1965 (trad. cast.: Los reflejos cerebrales, Barcelona, Fontanella, 1978).
Vladimir Bejterev (1859-1927), fisiólogo y psiquiatra ruso, pionero en el estudio de los reflejos asociativos
humanos; véase su libro General Principies of Human Reflexology, Nueva York, International Publishers, 1932.

339



6. Kurt Goldstein (1878-1965), neuropsicólogo germanoamericano. Muy probablemente, Vygotsky alude a su
obra Über Aphasie, Zúrich, Orell Füssli, 1927, y «Die pathologischen Tatsachen in ihrer Bedeutung für das
Problem der Sprache», Deutsche Gesellschaft für Psychologie, Kongress, nº 12, 1932, págs. 145-164; véase
también su Language and Language Disturbances, Nueva York, Grune and Stratton, 1947.

340



7. Abraham Anton Grünbaum (1885-1932), psicólogo alemán. Vygotsky se refiere probablemente a su trabajo
«Die Struktur der Kinderpsyche», Zeitschrift für pädagogische Psychologie, nº 28, 1927, págs. 446-463.

341



8. L. V.: De estos hallazgos dan cuenta Lev Vygotsky y otros, «The Function and Fatte of Egocentric Speech»,
en Proceedings of the Ninth International Congress of Psychology (New Haven, 1929), Princeton, Psychological
Review Co., 1930.

342



9. Comenta Piaget (suplemento a Lev Vygotsky, Thought and Language, Cambridge, MA, MIT Press, 1962,
págs. 6-8):
«Antes de volver a Vygotsky, quisiera exponer por mi cuenta lo que me parece aún importante en las pruebas
positivas y negativas reunidas por mis escasos seguidores y mis numerosos adversarios.
»1. La medición del habla egocéntrica ha demostrado que hay variaciones muy grandes de ambiente y situación,
por lo que, contra mis esperanzas iniciales, no tenemos en estas medidas un indicador válido del egocentrismo
intelectual, ni siquiera del egocentrismo verbal.
»2. El fenómeno en sí (del que habíamos querido poner a prueba, en diferentes niveles de desarrollo, su
frecuencia relativa y su declive con la edad) nunca se ha discutido, porque raramente se ha entendido. Cuando se
consideraba como un centramiento distorsionador en la acción propia y un posterior descentramiento, este
fenómeno resultaba mucho más significativo en el estudio de las acciones mismas, y de su organización en forma
de operaciones mentales, que en el campo del lenguaje. Sin embargo, aún es posible que un estudio más
sistemático de las conversaciones infantiles, y especialmente del comportamiento dirigido a la verificación y la
prueba (y acompañada de habla), pueda proporcionar indicaciones métricas válidas.
»Este largo preámbulo me ha parecido necesario para recalcar mi profundo respeto por la postura de Vygotsky en
la cuestión del habla egocéntrica, aun cuando no puedo estar de acuerdo con él en todos los puntos. En primer
lugar, Vygotsky se dio cuenta de que había por medio un problema real, y no una simple cuestión de estadísticas.
En segundo lugar, él mismo verificó los hechos en cuestión, en lugar de suprimirlos mediante los artificios de la
medición; y sus observaciones sobre la frecuencia del habla egocéntrica en los niños cuando su actividad está
bloqueada, y sobre su disminución durante el periodo en que comienza a formarse el habla interior, son del mayor
interés. En tercer lugar, propuso una nueva hipótesis: que el habla egocéntrica es el punto de partida del desarrollo
del habla interna, la cual se encuentra en un estadio posterior del desarrollo, y que este lenguaje interiorizado
puede servir tanto a fines autistas como al pensamiento lógico. Estoy completamente de acuerdo con estas
hipótesis.
»Por otro lado, creo que Vygotsky no ha llegado aún a valorar debidamente el hecho de que el egocentrismo
constituye el principal obstáculo para la coordinación de puntos de vista y la cooperación. Vygotsky me reprocha,
con razón, no subrayar lo suficiente y desde el principio el aspecto funcional de estas cuestiones. Concedido;
pero sí lo he subrayado posteriormente. En The Moral Judgement of the Child, estudié juegos infantiles de grupo
(canicas, etc.) y señalé que, antes de los 7 años, los niños no saben cómo organizar las reglas del juego, de modo
que cada uno juega por su cuenta y todos ganan, sin comprender que de lo que se trata es de competir. R. F.
Nielsen, que ha estudiado actividades de colaboración (hacer construcciones juntos, etc.) ha encontrado en el
campo de la acción todas las características que yo he subrayado en el ámbito del habla [R. F. Nielsen, La
sociabílité chez l’enfant, Neuchâtel-París, Delachaux et Niestlé]. Así pues, se da allí un fenómeno general que me
parece que Vygotsky ha pasado por alto.
»Dicho brevemente, cuando Vygotsky concluye que la primitiva función del lenguaje debe ser la de la
comunicación global y que el habla posterior se divide en egocéntrica y propiamente comunicativa, creo que
estoy de acuerdo con él. Pero cuando sostiene que estas dos formas lingüísticas están igualmente socializadas y
sólo difieren en su función, no puedo coincidir con él, porque la palabra socialización resulta ambigua en este
contexto: si el individuo A cree erróneamente que el individuo B piensa del mismo modo que A y no consigue
comprender la diferencia entre los dos puntos de vista, este comportamiento es ciertamente social en el sentido de
que hay contacto entre los dos, pero tal comportamiento lo considero “inadaptado” desde la perspectiva de la
cooperación intelectual. Este punto de vista es el único aspecto del problema que me ha preocupado a mí y no
parece haber interesado a Vygotsky.
»En su excelente trabajo sobre los hermanos gemelos, R. Zazzo formula el problema claramente [R. Zazzo, Les
jumeaux, le couple et la personase, vol. II, pág. 339]. Según él, la dificultad de la noción de habla egocéntrica
nace de una confusión de dos significados que, a su parecer, yo debería haber separado: a) el habla incapaz de
reciprocidad racional, y b) el habla que “no está destinada a los otros”. Pero el hecho es que, desde el punto de
vista de la cooperación intelectual (el único que me interesaba), ambos equivalen a lo mismo. Que yo sepa, nunca
he mencionado un habla “no destinada a los otros”; esto habría inducido a error, pues siempre he reconocido que
el niño cree estar hablando a los demás y que se está haciendo entender. Mi opinión es simplemente que, en el
habla egocéntrica, el niño habla para sí mismo (en el sentido en que un conferenciante puede hablar sólo “para él
mismo”, aun cuando, naturalmente, dirige sus palabras al público). Zazzo, citando un pasaje mío, que en realidad
es prefectamente claro, me responde con toda seriedad que el niño no habla “para sí mismo”, sino “según él
mismo” (selon lui) […] ¡Concedido! Sustituyamos “para sí mismo” por “según él mismo” en todos mis escritos.
Sigo pensando que esto no cambiaría nada en el único significado válido del egocentrismo: la falta de

343



descentramiento, de capacidad para cambiar la perspectiva mental, en las relaciones sociales y en las demás.
Además, creo que es precisamente la cooperación con los demás (en el plano cognitivo) lo que nos enseña a
hablar “según” los demás y no simplemente desde nuestro propio punto de vista».

344



10. Evgeni Polivanov (1891-1938), lingüista ruso; véanse sus Selected Works, La Haya, Mouton, 1974. Lev
Jakubinski (1892-1945), lingüista ruso; muy probablemente, Vygotsky alude a su «O dialogicheskoi rechi»
[«Sobre el diálogo verbal»], en Russkaia rech, nº 1, Petrogrado, 1923; este artículo fue traducido por Jane Knox
y publicado en la edición de noviembre de Dispositio, Ann Arbor, University of Michigan Press, 1979.

345



11. Wilhelm von Humboldt (1767-1835), lingüista alemán, autor del concepto de la «forma interna del habla».
Véase Humanist without Portfolio: An Anthology of the Writings of Wilhelm von Humboldt, Detroit, Wayne State
University Press, 1963.

346



12. Frederic Paulhan (1856-1931), psicólogo francés. Es muy probable que Vygotsky se refiera a su artículo
«Qu’est-ce le sens des mots?», Journal de psychologie, nº 25, 1928, págs. 289-329.

347



13. Konstantin Stanislavski (1863-1938), director de escena ruso y teórico del teatro. Sus notas para actores,
conectadas con la producción de La aflicción del ingenio, están publicadas en Creating a Role, Nueva York,
Theater Art Books, 1961 (trad. cast.: La construcción del personaje, Madrid, Alianza, 2010).

348



14. Velemir Jlebnikov (1885-1922), poeta futurista ruso, innovador del lenguaje. Véase su Snake Train: Poetry
and Prose, Ann Arbor, Ardis, 1976.

349



350



Pensamiento y lenguaje
Lev Vygotsky

No se permite la reproducción total o parcial de este libro, ni su incorporación a un sistema informático, ni su
transmisión en cualquier forma o por cualquier medio, sea éste electrónico, mecánico, por fotocopia, por
grabación u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del editor. La infracción de los derechos
mencionados puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (Art. 270 y siguientes del Código
Penal)

Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos) si necesita reproducir algún fragmento de esta
obra. Puede contactar con CEDRO a través de la web www.conlicencia.com o por teléfono en el 91 702 19 70 /
93 272 04 47

Título original: Thought and Language
Publicado originalmente en inglés por The Massachusetts Institute of Technology

© 1986 by The Massachusetts Institute of Technology

© 1995 de la traducción, José Pedro Tosaus Abadía

© de todas las ediciones en castellano
Espasa Libros, S. L. U., 1995
Paidós es un sello editorial de Espasa Libros, S. L. U.
Av. Diagonal, 662-664, 08034 Barcelona (España)
www.planetadelibros.com

Primera edición en libro electrónico (epub): julio de 2013

ISBN: 978-84-493-2935-7 (epub)

Conversión a libro electrónico: Newcomlab, S. L. L.
www.newcomlab.com

351

http://www.planetadelibros.com


Índice

VYGOTSKY EN CONTEXTO 3
NOTA SOBRE EL TÍTULO 33
PENSAMIENTO Y LENGUAJE 34
PREFACIO 36
1. EL PROBLEMA Y EL MÉTODO DE INVESTIGACIÓN 38
2. LA TEORÍA DE PIAGET SOBRE EL HABLA Y EL
PENSAMIENTO DEL NIÑO 45

3. LA TEORÍA DE STERN SOBRE EL DESARROLLO DEL
LENGUAJE 74

4. LAS RAÍCES GENÉTICAS DEL PENSAMIENTO Y EL
HABLA 81

5. ESTUDIO EXPERIMENTAL DEL DESARROLLO DE LOS
CONCEPTOS 100

6. EL DESARROLLO DE LOS CONCEPTOS CIENTÍFICOS EN
LA NIÑEZ: BOSQUEJO DE UNA HIPÓTESIS DE TRABAJO 133

7. PENSAMIENTO Y PALABRA 175
BIBLIOGRAFÍA 206
NOTAS 208
CRÉDITOS 351

352


	VYGOTSKY EN CONTEXTO
	NOTA SOBRE EL TÍTULO
	PENSAMIENTO Y LENGUAJE
	PREFACIO
	1. EL PROBLEMA Y EL MÉTODO DE INVESTIGACIÓN
	2. LA TEORÍA DE PIAGET SOBRE EL HABLA Y EL PENSAMIENTO DEL NIÑO
	3. LA TEORÍA DE STERN SOBRE EL DESARROLLO DEL LENGUAJE
	4. LAS RAÍCES GENÉTICAS DEL PENSAMIENTO Y EL HABLA
	5. ESTUDIO EXPERIMENTAL DEL DESARROLLO DE LOS CONCEPTOS
	6. EL DESARROLLO DE LOS CONCEPTOS CIENTÍFICOS EN LA NIÑEZ: BOSQUEJO DE UNA HIPÓTESIS DE TRABAJO
	7. PENSAMIENTO Y PALABRA
	BIBLIOGRAFÍA
	NOTAS
	CRÉDITOS
	

