Ciencias cognitivas

Edgar Morin

Introduccion.
al pensamiento‘“’i
complejo

edisa

editorial






INTRODUCCION
AL PENSAMIENTO
COMPLEJO

Edgar Morin

Edicion espanola a cargo de Marcelo Pakman

gedisa

editorial



Titulo del original francés:
Introduction a la pensée complexe
© ESPF Editeur, Paris, 1990

Traduccién: Marcelo Pakman

Disefio de cubierta: Edgardo Carosia

Octava reimpresion: junio del 2005, Barcelona

© ® & CREATIVE COMMONS

Derechos reservados para todas las ediciones en lengua castellana

© Editorial Gedisa, S. A.

Paseo Bonanova, 9 1° 1°

08022 Barcelona (Espaiia)

Tel. 93 253 09 04

Fax 93 253 09 05

Correo electronico: gedisa@ gedisa.com
http://www.gedisa.com

ISBN: 84-7432-518-8
Depésito legal: B. 30538-2005

Impreso por Romanya Valls
Verdaguer, 1 - 08786 Capellades (Barcelona)

Impreso en Espaiia
Printed in Spain


mailto:gedisa@gedisa.com
http://www.gedisa.com

Indice

Introduccion de Marcelo Pakman ............. 9
Prologo ....ooooeveeeiieeiee e 21
1. La inteligencia ciega .........cccccoeeeevvviiiiiiiiiiiiciecnnnee. 25
2. El diseno y el designio complejos .............coceeeeeeen. 37
3. El paradigma de complejidad ........................... 85
4. La complejidad y la accidn ...........cccoeeieiiiiniinniii 111
5. La complejidad y la empresa ........c.covveeeeveniiiinnn. 119
6. Epistemologia de la complejidad ......................... 135

Obras de Edgar Morin.............cocooiviiiiiiveiiiieieeiene 165



Introduccion

La de Edgar Morin es, qué duda cabe, una aventura
intelectual. Extrafia asociaciéon la de estos dos términos.
Lo intelectual evoca a la razén, al orden, a lo cientifico y,
bien estructurado, a lo sesudo y alejado del riesgo. Aventu-
ra, en cambio, es el nombre de la pasién, del libre juego re-
sistiendo la asfixia impuesta por las reglas, de lo impulsi-
vo y espontdneo, de lo impredictible. La sintesis fértil, ten-
sa pero creativa, de esos términos es, no solamente un hilo
conductor de la ya monumental obra teérica de Edgar Mo-
rin, sino también una cualidad de su trayectoria personal.
Su obra debe, en consecuencia, ser entendida no sélo en
términos de su contenido sino del proceso productor. Es so-
bre ese proceso que Morin ha meditado muchas veces en
un intento de adivinar la forma oculta de su biusqueda,
una busqueda que, como todos los destinos humanos, como
lo pensaba Jorge Luis Borges, es una configuracion tnica,
disefiada tal vez por los pasos que cada uno de nosotros
urde en un laberinto incalculable, y condensable en una ci-
fra secreta, un «aleph», al que a veces creemos vislumbrar
(como Einstein pensaba que pasa, ocasionalmente, con el
sentido de lo humano) pero nunca logramos capturar ple-
namente.

En Morin su produccién tedrica no es nunca un inten-
to de ser un logro acabado, sino mas bien un proceso que,
en su devenir mismo, marca un rumbo cognitivo en el que
somos invitados a participar. Recorramos algunos aspec-
tos de ésa, su aventura intelectual.

Morin nace en Paris en 1921. Su educacién formal lo
lleva a licenciarse en Historia y Derecho, pero sus estudios
universitarios se interrumpen en 1942 cuando se une a la



Resistencia, tras la invasion nazi de Francia. Su estilo de
«resistente» no lo abandonara en el resto de su vida, ex-
presandose tanto en su tendencia a no dejarse abarcar por
discursos totalizantes, como en sus enfrentamientos con
los establishments de disciplinas diversas que lo han visto
siempre como «ajeno», como «extrafno», al no poder aceptar
su estilo transgresor de fronteras disciplinarias, de libre
disposicion de conceptos para ser usados en contextos dife-
rentes, de rigor acompanado, como queria Gregory Bate-
son, por una imaginacién al servicio de su praxis cotidiana
de complejizacion de los discursos teéricos y las practicas
en el campo de las ciencias sociales.

Al terminar la guerra se une al ejército estacionado
en la Alemania derrotada y, testigo de la hecatombe de ese
imperio que habia pretendido persistir por mil afios, escri-
be su primer libro, editado en 1946 como L’An zéro de
l’Allemagne*. Casi cuarenta aifos después, es interesante
volver a ese texto primero, en el cual la atencién no se cen-
tra en lo que tanto los medios como la intelectualidad de la
época consideraban central, sino en aspectos mas margi-
nales para el interés del momento, como ser el futuro de
esa tierra demonizada que seguia, sin embargo, siendo
parte de Europa, la influencia de la catastrofe a miltiples
niveles en la cultura europea y mundial, el mapa mental
que para alemanes y europeos iba a sefialar la evolucién
de las identidades nacionales. Al enfocar estos temas Mo-
rin muestra ya una inusual capacidad para ver a los pro-
cesos sociales en movimiento, para iluminar aspectos ge-
neralmente soslayados, cuestionar presuposiciones dadas
por evidentes y entroncar sus observaciones con procesos
pasados y aperturas hacia el futuro, incluyendo siempre
las preocupaciones éticas como centrales para la observa-

* Los titulos de las obras de Edgar Morin aparecen en francés cuando
no hay traduccién disponible en espariol. Las fechas se corresponden siem-
pre a las de publicacién de la edicién original francesa. Consultar la lista de
obras de Edgar Morin al final del texto.

10



cién de procesos sociales, entendiendo que la ética tam-
bién evoluciona, en si misma, como un proceso social.

Comienza luego su interés sobre el tema de la «<muer-
te» desde una perspectiva multiple, que va de lo biolégico a
lo mitolégico. La experiencia de la guerra, la resistencia y
las imagenes del hundimiento alemén juegan, quizds, un
papel en ese interés. Es éste, tal vez, el primer ejercicio de
articulacién de nociones provenientes de disciplinas diver-
sas para abordar un tema que le permite establecer puen-
tes entre lo humano a nivel biofisico con los niveles
antropo-sociales y psico-mitolégicos. Lo social se abre, por
una parte, al cuerpo en su materialidad fisica y, por la
otra, a lo imaginario en sus expresiones individuales (psi-
colégicas en sentido tradicional) y sociales (mitolégicas).
En 1951 se publica El hombre y la muerte, producto de
esas meditaciones tempranas.

Es también en ese aiio 1951 que Morin entra en el
Centre National de la Recherche Scientifique como inves-
tigador. Los cinco aios siguientes los pasa estudiando lo
que él denominara el <hombre imaginario». La relacién,
dificil de abarcar en términos tradicionales, entre lo ima-
ginario y lo real, que ya fuera centro de su interés en su es-
tudio sobre la muerte, continua ahora siendo explorada en
su aproximaciéon al mundo del cine. También aqui, rompe
las barreras que lo obligarian a utilizar sé6lo discursos pro-
venientes del mundo de las artes y se interesa por el cine
desde una perspectiva miltiple, no sélo social y antropolé-
gica, sino también mitolégica (el cine aparece aqui como
una oportunidad para estudiar lo mitico en su hacerse,
como «mitopoyesis», y no sélo como producto terminado,
aparentemente intemporal) y econémico-cultural (como
producto de consumo de una sociedad de masas). El cine o
el hombre imaginario, publicado en 1956 lleva ya por sub-

- titulo Ensayo de Antropologia, mostrando una conciencia
temprana de que su indagacion supera ya, en su intencién,
aian a-metodica, las fronteras tradicionales que debieran

11



restringir su pertenencia a ciertas tradiciones intelectua-
les y culturales. La problemética abierta por esta inten-
cién innovadora le plantea ciertas dificultades metodolégi-
cas y lo comienza a lanzar en la direccién de una bisqueda
mucho mas.abarcativa.

De su interés por el cine es también producto su obra
Las stars, publicada en 1957. Es en ese mismo afio que
Morin funda la revista Arguments, donde esa discusién
mas amplia a la que se ve llevado comienza a tomar lugar,
a través de articulos que muestran un hilo conductor en su
iconoclastia, producto, en buena parte, del desencanto por
los discursos hegemonicos, heredera del proceso que lo lle-
va a romper con el marxismo, un proceso parcialmente de-
sencadenado por la reflexién, pero también por sus cho-
ques con una izquierda dogmatica, a la que no vacila en
calificar de estalinista, en los medios intelectuales france-
ses. Su libro Autocritica, publicado en 1959, es testimonio
del doloroso proceso personal de ruptura con el marxismo,
asi como de meditaciones fecundas sobre el totalitarismo y,
nuevamente, la estrechez de los discursos totalizadores.
Un cuidado especial por resistir los cantos de sirena de
multiples «revoluciones» intelectuales y cientificas, que
nunca lo encuentran como un seguidor ciego, sino como un
entusiasta critico, va a ser la herencia perdurable de ese
proceso. L’Esprit du temps, publicado en 1962, es quiza la
ultima obra de su periodo temprano, donde todos sus inte-
reses mayores se delinean, sin terminar de organizarse, en
torno a la intencién de articular lo fisico con lo biolégico y
ambos con lo antropolégico, psicolégico y mitolégico. Una
particular capacidad para entender las condiciones de pro-
duccién de los discursos sociales como emergentes de cru-
ces de caminos y fertilizaciones mutuas entre discursos de
disciplinas diversas recorre ya sus trabajos tempranos.

Durante un periodo de enfermedad, en 1962 y 1963,
Morin escribe Le vif du sujet (publicado en 1969), una con-
tinuacién, ahora maés consciente de si, de su intento de ar-

12



ticular las ciencias del hombre y las de la naturaleza, a sa-
biendas ya de que su empresa tomaba proporciones mayo-
res a las que sus indagaciones tempranas hubieran podido
hacer pensar, aunque llevaban ya en esa direccién. La ne-
cesidad de no salirse del ambito cientifico, pero también de
incluir una visién critica y autocritica del mismo, se hace
ya manifiesta y aparece maés explicitamente en Introduc-
tion a une politique de ’homme, parte del manuscrito de
los afios de enfermedad publicado en 1965.

Un trabajo de campo, en este caso presentado como
una investigacién multidisciplinar, aparece en 1967 con el
titulo de Commune en France: La métamorphose de Plode-
met. Ese es otro paso en su tejido permanente de una
antropo-bio-cosmologia, una transdisciplina en la que lo
cultural son sucesos que se dan entre seres biol6gicos, que
son seres fisicos, lo cual en vez de llevarlo por el camino
del reduccionismo, lo lanza por un camino inexplorado de
articulacion en la cual lo fisico y lo biolégico se complejizan
y complejizan, a su vez, a lo cultural. Esta alternancia de
Morin entre trabajos de campo e indagaciones a un nivel
mas abstracto, desde una meta-perspectiva, asi como una
tendencia a dejarse llevar por grandes acontecimientos
tanto sociales como personales, en una deriva fértil que es-
timula luego su vocacién teérica y lo lleva a macro-concep-
tualizaciones de consecuencias en miiltiples campos del
saber, ha sido una caracteristica persistente de su recorri-
do intelectual. Es también en este aspecto que su produc-
cién tedrica ha tomado ese cardcter de aventura al que ha-
ciamos referencia anteriormente. Un estilo que une lo lite-
rario al discurso tradicionalmente considerado maés cienti-
fico (objetivista) es expresion de esa unién fecunda de lo
personal y social, de lo aleatorio, con lo racional y reflexi-
vo, con el intento de ordenar y estructurar, para cuestio-
nar nuevamente en un proceso sin fin.

Mayo del 68 seré el pr6ximo acontecimiento social al-
rededor del cual plasmara una nueva etapa reflexiva que

13



lanzara a Morin, ahora si, en la biisqueda de un «método»
no cartesiano para el estudio de lo complejo. Puntian este
tramo de su recorrido la publicacién de Mai 68: La bréche,
en 1968, y de La rumeur d’Orleans, en 1969, donde aspec-
tos del «<método» en cuya busqueda estd embarcado son ya
instrumentados, aunque no definidos a un nivel teérico.
Hay alli una leccién que el lector de la obra de Morin no
debiera olvidar: su trabajo debe, en verdad, ser tomado
mas como un método que el lector es invitado a utilizar en
su campo especifico de practicas, que como un grupo de
formulaciones abstractas a las que hubiera que discutir de
un modo meramente légico como si hicieran referencia a
entes cerrados, terminados, bien definidos, a descubrir y
describir. Lo que ha sido sefialado como vaguedades e in-
cluso incoherencias, desde una perspectiva meramente 16-
gica, es sé6lo un obstaculo cuando la lectura de su obra es
tomada como un ejercicio en busca de una ontologia, més
que como una invitacién a utilizar un método epistemolé-
gico que ha de mostrar su fertilidad en su préctica. El lec-
tor no encontrara a veces los eslabones intermedios que le
permitieran ir desde las formulaciones, a veces abstractas
de Edgar Morin, a su practica cotidiana. Le cabra a cada
cual, desde el campo cotidiano de su quehacer, encontrar
el modo de hacer jugar el pensamiento complejo para edifi-
car una préctica compleja, més que para atarse a enuncia-
dos generales sobre la complejidad. El desafio de la com-
plejidad es el de pensar complejamente como metodologia
de accién cotidiana, cualesquiera sea el campo en el que
desempeiiemos nuestro quehacer.

Vienen luego afios de estudio durante los cuales Mo-
rin entra en contacto con pensadores de disciplinas y teori-
as diversas quienes, en sus propios recorridos, habian te-
nido algunos intereses relacionados con los de Morin, o ha-
bian desarrollado nociones que él encuentra iitiles para su
bisqueda. Entre 1968 y 1975, Jacques Robin lo invita a
participar en su «Grupo e los diez», un encuentro de voca-

14



~ cién multidisciplinaria, en busca de lenguajes novedosos
que permitan trascender el saber asfixiado en comparti-
mientos estancos. A través de Jacques Monod llega al Salk
Institute for Biological Studies donde, en 1969 y 1970, se
interioriza de los nuevos horizontes en el campo de la Bio-
logia molecular, la Genética, la Etologia, y otros desarro-
llos en ciencias naturales, nutriéndose asi de elementos
que pasardn a integrar, méas sélidamente, una concepcién
«viva» de lo cultural que, al mismo tiempo, complejiza su
visién de lo biolégico. Alli también se acerca mads a la obra
de Gregory Bateson, quien habia estado empefiado ya en
introducir la Teoria de Sistemas y la Cibernética (discipli-
nas a las que Morin ya se habia acercado a través de Jac-
ques Sauvan y Henri Laborit) en el campo de lo social. Es-
tas disciplinas compartian la vocaciéon transdisciplinar (un
término acuiiado por él) de Morin y, en especial la Ciber-
nética, habia generado un lenguaje que le permitia circu-
lar con soltura por los mundos fisico, biolégico y cultural,
mediante una redefinicién compleja de la nocién de «infor-
macién». El contacto con los ecologistas californianos ferti-
liza, ain mads, su visiéon ética de lo bio-fisico. Toda expe-
riencia estadounidense esta reflejada en Diario de Califor-
nia, publicado en 1970.

Alrededor de 1971 entra en contacto con multiples pen-
sadores cuyas conceptualizaciones incorpora, de un modo
siempre critico. Entre ellos Henri Atlan, Heinz von Foerster
y Gottard Gunther, quienes habian trabajado sobre la no-
cién de «auto-organizacién», una nocién que Morin encuen-
tra fecunda para su articulacién de lo fisico, lo biolégico y lo
cultural. El contacto con la obra filoséfica de Castoriadis y
Serres, y la obra epistemolégica de Popper y Kuhn, Lakatos
y Feyerabend, estimulan también su pensamiento en rela-
cién con el rol de la ciencia en esa aventura transdisciplinar
cuyo método Morin estd dedicado a bosquejar.

Es durante esos aftos que Morin participa también,
de regreso en Francia, de la fundacién del Centre Interna-

15



~ tional d’Etudes Bioanthropologiques et d’Anthropologie
Fondamentale (CIEBAF) que, en 1974, se transformara en
el Centre Royaumont pour une Science de 'Homme. Bue-
na parte de todos aquellos con quienes entrara en contacto
en los afnos anteriores participan del coloquio sobre L'unité
de ’homme, del cual surge un texto publicado en 1974.

A partir de 1973 Edgar Morin comienza la etapa de
plasmacién de £l Método, una obra en proceso durante los
ultimos veinte afios, de la cual ya se han publicado cuatro
tomos: La naturaleza de la naturaleza (1977), La vida de
la vida (1980), El conocimiento del conocimiento (1986), y
Les Idées (1991). El Método, lejos de ser una obra acabada,
"es un proceso en curso de busqueda de estrategias viables
para un pensar complejo fisico-bioantropolégico desde una
perspectiva cientifico-filoséfico-literaria, que permita una
praxis ética en el campo tanto del conocimiento académico
como de la praxis social. .

Tal es la polémica generada por sus escritos que, re-
petidamente, Morin ha publicado textos que pueden ser
considerados, en verdad, meta-textos que intentan clarifi-
car, contextualizar, el sentido de su trabajo. Entre ellos
contamos a Avec Edgar Morin, a propos de la méthode
(1980), Ciencia con conciencia, publicado en 1982, Sciencie
et conscience de la complexité, de 1984, Arguments autour
d’une méthode, de 1990.

Morin ha publicado también, en estos iiltimos veinte
‘afnos, obras en las cuales el «<método» es aplicado (y que al
mismo tiempo han permitido seguirlo desarrollando) a
campos diversos del saber.

En 1973 aparecié El paradigma perdido: Ensayo de
Bioantropologia, donde estudia los albores de la humani-
zacién, no sélo como proceso histérico sino como proceso en
curso, inacabado. En 1975 publica el segundo tomo de
L’Esprit du temps, mostrando, una vez més, c6mo viejos
temas anunciaban ya lo por venir pero son, al mismo tiem-
po, transformados a la luz de lo ulterior en un proceso que

16



ejemplifica su propia visién de los procesos naturales, es
decir, fisico-bio-culturales. En 1980 aparece Para salir del
siglo XX, un ensayo de politica entendida como una activi-
dad epistemolégica en el doble sentido de actividad huma-
na disefiada acorde a nuestro entendimiento acerca de qué
significa conocer al mundo, pero también de conocimiento
del mundo como una actividad politica. En 1983 aparece
De la nature de 'URSS, en 1984 Sociologie y Le rose et le
noir, en 1987 Pensar Europa, en 1989 Vidal et les siens
(una interesante evocacion de su padre y sus origenes ju-
deo-sefaradies utilizando otra vez su experiencia personal
para continuar también su recorrido intelectual de un
modo personal, literario, encarnado). En 1993, finalmente,
aparece Tierra-Patria, un estudio macro-cultural sobre la
planetarizacion de la experiencia humana a la luz retros-
pectiva del fin de la guerra-fria.

El presente texto es una compilacién de ensayos y
presentaciones realizadas entre 1976 y 1988, los afios du-
rante los cuales su «método» comienza a cobrar forma
como estructura articulada de conceptos. Es una introduc-
cién ideal a la obra de este hombre cuya desmesurada cu-
riosidad intelectual y pasién ética evocan aquel apelativo
de «genio numeroso» que Ernesto Sabato dedicara a Leo-
nardo.!

El didlogo estimulador del pensamiento que Morin
propone a todos los que, ya sea desde la catedra o los am-
bitos mas diversos de la practica social, desde las ciencias
duras o blandas, desde el campo de la literatura o la reli-
gion, se interesen en desarrollar un modo complejo de pen-
sar la experiencia humana, recuperando el asombro ante
el milagro doble del conocimiento y del misterio, que aso-
ma detras de toda filosofia, de toda ciencia, de toda reli-
gién, y que atina a la empresa humana en su aventura

1. Sabato, Ernesto, Apologias y rechazos, Barcelona, Seix Barral,
1979.

17



. abierta hacia el descubrimiento de nosotros mismos, nues-
tros limites y nuestras posibilidades.

Vivimos un momento en el que cada vez mas y, hasta
cierto punto, gracias a estudiosos como Edgar Morin, en-
tendemos que el estudio de cualquier aspecto de la expe-
riencia humana ha de ser, por necesidad, multifacético. en
que vemos cada vez mas que la mente humana, si bien no
existe sin cerebro, tampoco existe sin tradiciones familia-
res, sociales, genéricas, étnicas, raciales, que sé6lo hay
mentes encarnadas en cuerpos y culturas, y que el mundo
fisico es siempre el mundo entendido por seres biolégicos y
culturales. Al mismo tiempo, cuanto méas entendemos todo
ello, mas se nos propone reducir nuestra experiencia a sec-
tores limitados del saber y mds sucumbimos a la tentacién
del pensamiento reduccionista, cuando no a una seudo-
complejidad de los discursos entendida como neutralidad
ética. Al final de las Cronicas Marcianas,? Ray Bradbury
nos muestra a la inica familia sobreviviente de terraqueos
yendo, finalmente, en busca de esos marcianos que los ni-
nos hacia tiempo afioraban ver. Atras habian quedado vici-
situdes y catastrofes que habian terminado con el planeta
Tierra, con los humanos y, aunque los nifios no lo saben,
también con los marcianos. En la escena final la familia,
tomada de sus manos, se asoma hacia un desfiladero y el
padre anuncia el tan esperado momento, alli estdn los
marcianos: el agua de un canal refleja la imagen de ellos
mismos, papa, mama y los nifios, tomados de sus manos.
Eso es todo lo que tienen para enfrentar el futuro. Edgar
Morin nos invita a una excursiéon semejante. Cuando nos
asomamos a entender al mundo fisico, biolégico, cultural
_ en el que nos encontramos, es a nosotros mismos a quienes
descubrimos y es con nosotros mismos con quienes conta-
mos. El mundo se movera en una direccién ética, sélo si

2. Bradbury, Ray, Crénicas marcianas, Madrid, Edhasa, 1983.

18



~ queremos ir en esa direccién. Es nuestra responsabilidad y
nuestro destino el que estd en juego. El pensamiento com-
plejo es una aventura, pero también un desafio.

MARCELO PAKMAN

Northampton, marzo de 1994.

19



Prologo

Legitimamente, le pedimos al pensamiento que disipe las
brumas y las oscuridades, que ponga orden y claridad en
lo real, que revele las leyes que lo gobiernan. El término
complejidad no puede mas que expresar nuestra turba-
cién, nuestra confusién, nuestra incapacidad para definir
de manera simple, para nombrar de manera clara, para
poner orden en nuestras ideas.

Al mismo tiempo, el conocimiento cientifico fue conce-
bido durante mucho tiempo, y aiin lo es a menudo, como
teniendo por misién la de disipar la aparente complejidad
de los fenémenos, a fin de revelar el orden simple al que
obedecen.

Pero si los modos simplificadores del conocimiento
mutilan, méas de lo que expresan, aquellas realidades o fe-
némenos de los que intentan dar cuenta, si se hace eviden-
te que producen méas ceguera que elucidacién, surge en-
tonces un problema: ;cémo encarar a la complejidad de un
modo no-simplificador? De todos modos este problema no
puede imponerse de inmediato. Debe probar su legitimi-
dad, porque la palabra complejidad no tiene tras de si una
herencia noble, ya sea filoséfica, cientifica, o epistemolégi-
ca.

Por el contrario, sufre una pesada tara semaéntica,
porque lleva en su seno confusion, incertidumbre, desor-
den. Su definicién primera no puede aportar ninguna cla-
ridad: es complejo aquello que no puede resumirse en una pa-
labra maestra, aquello que no puede retrotraerse a una ley,
aquello que no puede reducirse a una idea simple. Dicho
de otro modo, lo complejo no puede resumirse en el térmi-
no complejidad, retrotraerse a una ley de complejidad, re-

21



ducirse a la idea de complejidad. La complejidad no seria
algo definible de manera simple para tomar el lugar de la
simplicidad. La complejidad es una palabra problema y no
una palabra soluciéon.

La necesidad del pensamiento complejo no sabra ser
justificada en un prélogo. Tal necesidad no puede maés que
imponerse progresivamente a lo largo de un camino en el
cual apareceran, ante todo, los limites, las insuficiencias y
las carencias del pensamiento simplificante, es decir, las
condiciones en las cuales no podemos eludir el desafio de
lo complejo. Sera necesario, entonces, preguntarse si hay
complejidades diferentes y si se puede ligar a esas comple-
jidades en un complejo de complejidades. Sera necesario,
finalmente, ver si hay un modo de pensar, o un método, ca-
paz de estar a la altura del desafio de la complejidad. No
se trata de retomar la ambicién del pensamiento simple de
controlar y dominar lo real. Se trata de ejercitarse en un
pensamiento capaz de tratar, de dialogar, de negociar, con
lo real.

Habra que disipar dos ilusiones que alejan a los espi-
ritus del problema del pensamiento complejo.

La primera es creer que la complejidad conduce a la
eliminacién de la simplicidad. Por cierto que la compleji-
dad aparece alli donde el pensamiento simplificador falla,
pero integra en si misma todo aquello que pone orden, cla-
ridad, distincién, precisién en el conocimiento. Mientras
que el pensamiento simplificador desintegra la compleji-
dad de lo real, el pensamiento complejo integra lo mas po-
sible los modos simplificadores de pensar, pero rechaza las
consecuencias mutilantes, reduccionistas, unidimensiona-
lizantes y finalmente cegadoras de una simplificacién que
se toma por reflejo de aquello que hubiere de real en la
realidad.

La segunda ilusidén es la de confundir complejidad con
completud. Ciertamente, la ambicién del pensamiento
complejo es rendir cuenta de las articulaciones entre do-

22



_ minios disciplinarios quebrados por el pensamiento dis-
gregador (uno de los principales aspectos del pensamiento
simplificador); éste aisla lo que separa, y oculta todo lo que
religa, interactua, interfiere. En este sentido el pensa-
miento complejo aspira al conocimiento multidimensional.
Pero sabe, desde el comienzo, que el conocimiento comple-
to es imposible: uno de los axiomas de la complejidad es la
imposibilidad, incluso tedrica, de una omniciencia. Hace
suya la frase de Adorno «la totalidad es la no-verdad». Im-
plica el reconocimiento de un principio de incompletud y
de incertidumbre. Pero implica también, por principio, el
reconocimiento de los lazos entre las entidades que nues-
tro pensamiento debe necesariamente distinguir, pero no
aislar, entre si. Pascal habia planteado, correctamente,
que todas las cosas son «causadas y causantes, ayudadas y
ayudantes, mediatas e inmediatas, y que todas (subsisten)
por un lazo natural e insensible que liga a las m4ds aleja-
das y a las mas diferentes». Asi es que el pensamiento
complejo estd animado por una tensién permanente entre
la aspiracién a un saber no parcelado, no dividido, no re-
duccionista, y el reconocimiento de lo inacabado e incom-
pleto de todo conocimiento.

Esa tensiéon ha animado toda mi vida.

Nunca pude, a lo largo de toda mi vida, resignarme al
saber parcelarizado, nunca pude aislar un objeto de estu-
dio de su contexto, de sus antecedentes, de su devenir. He
aspirado siempre a un pensamiento multidimensional.
Nunca he podido eliminar la contradiccién interior. Siem-
pre he sentido que las verdades profundas, antagonistas
las unas de las otras, eran para mi complementarias, sin
dejar de ser antagonistas. Nunca he querido reducir a la
fuerza la incertidumbre y la ambigiiedad.

Desde mis primeros libros he afrontado a la compleji-
dad, que se transformé en el denominador comin de tan-
tos trabajos diversos que a muchos le parecieron disper-
s0s. Pero la palabra complejidad no venia a mi mente, hizo

23



falta que lo hiciera, a fines de los afios 1960, vehiculizada
por la Teoria de la Informacién, la Cibernética, la Teoria
de Sistemas, el concepto de auto-organizacién, para que
emergiera bajo mi pluma o, mejor dicho, en mi maquina de
escribir. Se liberé entonces de su sentido banal (complica-
cién, confusién), para reunir en si orden, desorden y orga-
nizacién y, en el seno de la organizacion, lo uno y lo diver-
s0; esas nociones han trabajado las unas con las otras, de
manera a la vez complementaria y antagonista; se han
puesto en interacciéon y en constelacién. El concepto de
complejidad se ha formado, agrandado, extendido sus ra-
mificaciones, pasado de la periferia al centro de mi meta,
devino un macro-concepto, lugar crucial de interrogantes,
ligando en si mismo, de alli en mas, al nudo gordiano del
problema de las relaciones entre lo empirico, lo légico, y lo
racional. Ese proceso coincide con la gestacién de El Méto-
do, que comienza en 1970; la organizacién compleja, y has-
ta hiper-compleja, esta claramente en el corazén organiza-
dor de mi libro El Paradigma Perdido (1973). El problema
légico de la complejidad es objeto de un articulo publicado
en 1974 (Mads alld de la complicacion, la complejidad, in-
cluido en la primera edicién de Ciencia con Conciencia). El
Método es y serd, de hecho, el método de la complejidad.

Este libro, constituido por una coleccién de textos di-
versos,' es una introduccién a la problematica de la com-
plejidad. Si la complejidad no es la clave del mundo, sino
un desafio a afrontar, el pensamiento complejo no es aquél
que evita o suprime el desafio, sino aquél que ayuda a re-
velarlo e incluso, tal vez, a superarlo.

EDGAR MORIN

1. Agradezco a Frangoise Bianchi por su valioso e indispenable trabajo
de revision: critica, seleccién, eliminacién de mis textos dispersos sobre com-
plejidad. Sin ella este volumen no hubiera sido posible. Sus textos han sido
revisados, corregidos, y parcialmente modificados para la presente edicion.

24



Parte 1



La inteligencia ciega *

La toma de conciencia

Hemos adquirido conocimientos sin precedentes so-
bre el mundo fisico, biolégico, psicolégico, sociolégico. La
ciencia ha hecho reinar, cada vez mas, a los métodos de ve-
rificaciéon empirica y légica. Mitos y tinieblas parecen ser
rechazados a los bajos fondos del espiritu por las luces de
la Razoén. Y, sin embargo, el error, la ignorancia, la cegue-
ra, progresan, por todas partes, al mismo tiempo que
nuestros conocimientos.

Nos es necesaria una toma de conciencia radical:

1. La causa profunda del error no esta en el error de
hecho (falsa percepcién), ni en el error légico (incoheren-
cia), sino en el modo de organizacién de nuestro saber en
sistemas de ideas (teorias, ideologias);

2. Hay una nueva ignorancia ligada al desarrollo
mismo de la ciencia;

3. Hay una nueva ceguera ligada al uso degradado de
la razén;

4. Las amenazas mas graves que enfrenta la huma-
nidad estédn ligadas al progreso ciego e incontrolado del co-
nocimiento (armas termonucleares, manipulaciones de
todo orden, desarreglos ecolégicos, etc.).

* De la contribucidn al coloquio George Orwell, Big Brother, un desco-
nocido familiar, 1984, «<Mitos y Realidades», organizado por el Consejo de
Europa en colaboracién con la Fundacién Europea para las Ciencias, las Ar-
tes y la Cultura, presentada por F. Rosenstiel y Shlomo Giora Shoham
(L’Age d’home, 1986, pp. 269-274).

27



Quisiera mostrar que esos errores, ignorancias, ce-
gueras, peligros, tienen un caracter comin que resulta de
un modo mutilante de organizacién del conocimiento, in-
capaz de reconocer y de aprehender la complejidad de lo
real.

El problema de la organizacion del conocimiento

Todo conocimiento opera mediante la seleccion de da-
tos significativos y rechazo de datos no significativos: se-
para (distingue o desarticula) y une (asocia, identifica); je-
rarquiza (lo principal, lo secundario) y centraliza (en fun-
cion de un nicleo de nociones maestras). Estas operacio-
nes, que utilizan la légica, son de hecho comandadas por
principios «supraldgicos» de organizacioén del pensamiento
o paradigmas, principios ocultos que gobiernan nuestra
vision de las cosas y del mundo sin que tengamos concien-
cia de ello.

Asi es que, en el momento incierto de pasaje desde la
visién geocéntrica (ptolomeica), a la visién heliocéntrica
(copernicana) del mundo, la primera oposicién entre las
dos visiones residia en el principio de seleccion/rechazo de
los datos: los geocentristas rechazaban los datos inexplica-
bles, segiin su concepcién, como no significativos, mientras
que los otros se fundaban en esos datos para concebir al
sistema heliocéntrico. El nuevo sistema comprende los
mismos constituyentes que el antiguo (los planetas), utili-
za a menudo los calculos antiguos. Pero toda la visiéon del
mundo ha cambiado. La simple permutacién entre tierra y
sol fue mucho més que una permutacién, fue una transfor-
macion del centro (la tierra) en elemento periférico, y de
un elemento periférico (el sol) en centro.

Tomemos ahora un ejemplo que esta en el corazén
mismo de los problemas antropo-sociales de nuestro siglo:
el del sistema concentracionario (Gulag) en la Unién So-

28



. viética. Aun reconociéndolo, de facto, el Gulag pudo ser re-
chazado a la periferia del socialismo soviético, como fené-
meno negativo secundario y temporario, provocado esen-
cialmente por el encierro capitalista y las dificultades ini-
ciales de la construccion del socialismo. Por el contrario, se
podria haber considerado al Gulag como nicleo central del
sistema, revelador de su esencia totalitaria. Vemos enton-
ces que, de acuerdo a las operaciones de centramiento, je-
rarquizacion, disyuncién, o identificacién, la visién de la
URSS cambia totalmente.

Este ejemplo nos muestra que es muy dificil pensar
un fenémeno tal como «la naturaleza de la URSS». No por-
que nuestros prejuicios, «pasiones», intereses, estén en
Jjuego por delante de nuestras ideas, sino porque no dispo-
nemos de medios de concebir la complejidad del problema.
Se trata de evitar tanto la identificacion a priori (que re-
duce la nocién de URSS a la de Gulag), como la disyunciéon
a priori que disocia, como extraiias entre si, a las nociones
de socialismo soviético y de sistema concentracionario. Se
trata de evitar la visién unidimensional, abstracta. Es por
ello que es necesario, ante todo, tomar conciencia de la na-
turaleza y de las consecuencias de los paradigmas que mu-
tilan el conocimiento y desfiguran lo real.

La patologia del saber, la inteligencia ciega

Vivimos bajo el imperio de los principios de disyun-
cion, reduccion y abstraccién, cuyo conjunto constituye lo
que llamo el «paradigma de simplificacién». Descartes for-
mul6 ese paradigma maestro de Occidente, desarticulando
al sujeto pensante (ego cogitans) y a la cosa extensa (res
extensa), es decir filosofia y ciencia, y postulando como
principio de verdad a las ideas «claras y distintas», es de-
cir, al pensamiento disyuntor mismo. Este paradigma, que
controla la aventura del pensamiento occidental desde el

29



. siglo XviI, ha permitido, sin duda, los enormes progresos
del conocimiento cientifico y de la reflexién filoséfica; sus
consecuencias nocivas ulteriores no se comienzan a reve-
lar hasta el siglo xx.

Tal disyuncién, enrareciendo las comunicaciones en-
tre el conocimiento cientifico y la reflexién filoséfica, ha-
bria finalmente de privar a la ciencia de toda posibilidad
de conocerse, de reflexionar sobre si misma, y aun de con-
cebirse cientificamente a si misma. M4s aun, el principio
de disyunciéon ha aislado radicalmente entre si a los tres
grandes campos del conocimiento cientifico: la Fisica, la
Biologia, la ciencia del hombre.

La dunica manera de remediar esta disyunciéon fue a
través de otra simplificaciéon: la reducciéon de lo complejo a
lo simple (reduccién de lo biolégico a lo fisico, de lo huma-
no a lo biolégico). Una hiperespecializacién habria aun de
desgarrar y fragmentar el tejido complejo de las realida-
des, para hacer creer que el corte arbitrario operado sobre
lo real era lo real mismo. Al mismo tiempo, el ideal del co-
nocimiento cientifico clasico era descubrir, detrdas de la
complejidad aparente de los fenémenos, un Orden perfecto
legislador de una maquina perfecta (el cosmos), hecha ella
misma de micro-elementos (los 4tomos) diversamente reu-
nidos en objetos y sistemas.

Tal conocimiento fundaria su rigor y su operacionali-
dad, necesariamente, sobre la medida y el calculo; pero la
matematizacion y la formalizacién han desintegrado, mas
y mas, a los seres y a los existentes por considerar realida-
des nada m4ds que a las férmulas y a las ecuaciones que go-
biernan a las entidades cuantificadas. Finalmente, el pen-
samiento simplificante es incapaz de concebir la conjun-
cion de lo uno y lo miiltiple (unitas multiplex). O unifica
abstractamente anulando la diversidad o, por el contrario,
yuxtapone la diversidad sin concebir la unidad.

Asi es que llegamos a la inteligencia ciega. La inteli-
gencia ciega destruye los conjuntos y las totalidades, ais-

30



la todos sus objetos de sus ambientes. No puede concebir
el lazo inseparable entre el observador y la cosa observa-
da. Las realidades clave son desintegradas. Pasan entre
los hiatos que separan a las disciplinas. Las disciplinas
de las ciencias humanas no necesitan mas de la nocién de
hombre. Y los ciegos pedantes concluyen que la existen-
cia del hombre es sélo ilusoria. Mientras los medios pro-
ducen la cretinizacion vulgar, la Universidad produce la
cretinizacién de alto nivel. La metodologia dominante
produce oscurantismo porque no hay mas asociacién en-
tre los elementos disjuntos del saber y, por lo tanto, tam-
poco posibilidad de engranarlos y de reflexionar sobre
ellos.

Nos aproximamos a una mutacion sin precedentes en
el conocimiento: éste estd, cada vez menos, hecho para re-
flexionar sobre él mismo y para ser discutido por los espi-
ritus humanos, cada vez mas hecho para ser engranado en
las memorias informacionales y manipulado por potencias
anénimas, empezando por los jefes de Estado. Esta nueva,
masiva y prodigiosa ignorancia es ignorada, ella misma,
por los sabios. Estos, que no controlan, en la practica, las
consecuencias de sus descubrimientos, ni siquiera contro-
lan intelectualmente el sentido y la naturaleza de su in-
vestigacion.

Los problemas humanos quedan librados, no sola-
mente a este oscurantismo cientifico que produce especia-
listas ignaros, sino también a doctrinas obstrusas que pre-
tenden controlar la cientificidad (al estilo del marxismo
althuseriano, del econocratismo liberal), a ideas clave tan-
to méas pobres cuanto que pretenden abrir todas las puer-
tas (el deseo, la mimesis, el desorden, etc.), como si la ver-
dad estuviera encerrada en una caja fuerte de la que bas-
tara poseer la llave, y el ensayismo no verificado se repar-
te el terreno con el cientificismo estrecho.

Desafortunadamente, la vision mutilante y unidi-
mensional se paga cruelmente en los fenémenos humanos:

31



~ la mutilacion corta la carne, derrama la sangre, disemina
el sufrimiento. La incapacidad para concebir la compleji-
dad de la realidad antropo-social, en su micro-dimensién
(el ser individual) y en su macro-dimensién (el conjunto
planetario de la humanidad), ha conducido a infinitas tra-
gedias y nos condujo a la tragedia suprema. Se nos dijo
que la politica «debe» ser simplificante y maniquea. Lo es,
ciertamente, en su versiéon manipulativa que utiliza a las
pulsiones ciegas. Pero la estrategia politica requiere al co-
nocimiento complejo, porque la estrategia surge trabajan-
do con y contra lo incierto, lo aleatorio, el juego miiltiple de
las interacciones y las retroacciones.

La necesidad del pensamiento complejo

;Qué es la complejidad? A primera vista la compleji-
dad es un tejido (complexus: lo que esta tejido en conjunto)
de constituyentes heterogéneos inseparablemente asocia-
dos: presenta la paradoja de lo uno y lo miltiple. Al mirar
con maés atencion, la complejidad es, efectivamente, el teji-
do de eventos, acciones, interacciones, retroacciones, de-
terminaciones, azares, que constituyen nuestro mundo fe-
noménico. Asi es que la complejidad se presenta con los
rasgos inquietantes de lo enredado, de lo inextricable, del
desorden, la ambigiiedad, la incertidumbre... De alli la ne-
cesidad, para el conocimiento, de poner orden en los fené-
menos rechazando el desorden, de descartar lo incierto, es
decir, de seleccionar los elementos de orden y de certidum-
bre, de quitar ambigiiedad, clarificar, distinguir, jerarqui-
zar... Pero tales operaciones, necesarias para la inteligibi-
lidad, corren el riesgo de producir ceguera si eliminan a
los otros caracteres de lo complejo; y, efectivamente, como
ya lo he indicado, nos han vuelto ciegos.

Pero la complejidad ha vuelto a las ciencias por la
misma via por la que se habia ido. El desarrollo mismo

32



de la ciencia fisica, que se ocupaba de revelar el Orden
impecable del mundo, su determinismo absoluto y perfec-
to, su obediencia a una Ley unica y su constitucién de
una materia simple primigenia (el &tomo), se ha abierto
finalmente a la complejidad de lo real. Se ha descubierto
en el universo fisico un principio hemorréagico de degra-
dacién y de desorden (segundo principio de la Termodina-
mica); luego, en el supuesto lugar de la simplicidad fisica
y logica, se ha descubierto la extrema complejidad micro-
fisica; la particula no es un ladrillo primario, sino una
frontera sobre una complejidad tal vez inconcebible; el
cOSmMos no es una maquina perfecta, sino un proceso en
vias de desintegracién y, al mismo tiempo, de organiza-
cion.

Finalmente, se hizo evidente que la vida no es una
sustancia, sino un fenémeno de auto-eco-organizacioén ex-
traordinariamente complejo que produce la autonomia.
Desde entonces es evidente que los fen6menos antropo-so-
ciales no podrian obedecer a principios de inteligilibilidad
menos complejos que aquellos requeridos para los fenéme-
nos naturales. Nos hizo falta afrontar la complejidad
antropo-social en vez de disolverla u ocultarla.

La dificultad del pensamiento complejo es que debe
afrontar lo entramado (el juego infinito de inter-retroac-
ciones), la solidaridad de los fenémenos entre si, la bruma,
la incertidumbre, la contradiccién. Pero nosotros podemos
elaborar algunos de los utiles conceptuales, algunos de los
principios, para esa aventura, y podemos entrever el as-
pecto del nuevo paradigma de complejidad que debiera
emerger.

Ya he senalado, en tres volumenes de El Método,' al-
gunos de los 1tiles conceptuales que podemos utilizar. Asi

1. E. Morin, El método, Tomo 1, La naturaleza de la naturaleza, Ma-
drid, Catedra, 1981. Edicién original francesa: La methode, tomos 1y 2, Pa-
ris, Du Seuil (1977-1980). Nueva edicidén, coleccion «Points», Du Seuil (1981-
1985).

33



es que, habria que sustituir al paradigma de disyuncién/
/reduccién/unidimensionalizacién por un paradigma de
distincién/conjuncién que permita distinguir sin desarti-
cular, asociar sin identificar o reducir. Ese paradigma
comportaria un principio dialégico y translégico, que inte-
graria la légica clasica teniendo en cuenta sus limites de
facto (problemas de contradicciones) y de jure (limites del
formalismo). Llevaria en si el principio de la Unitas multi-
plex, que escapa a la unidad abstracta por lo alto (holismo)
y por lo bajo (reduccionismo).

Mi propésito aqui no es el de enumerar los «<manda-
mientos» del pensamiento complejo que he tratado de de-
sentranar,? sino el de sensibilizarse a las enormes caren-
cias de nuestro pensamiento, y el de comprender que un
pensamiento mutilante conduce, necesariamente, a accio-
nes mutilantes. Mi propésito es tomar conciencia de la pa-
tologia contemporédnea del pensamiento.

La antigua patologia del pensamiento daba una vida
independiente a los mitos y a los dioses que creaba. La pa-
tologia moderna del espiritu estd en la hiper-simplifica-
cién que ciega a la complejidad de lo real. La patologia de
la idea esta en el idealismo, en donde la idea oculta a la
realidad que tiene por misién traducir, y se toma como
unica realidad. La enfermedad de la teoria esta en el doc-
trinarismo y en el dogmatismo, que cierran a la teoria so-
bre ella misma y la petrifican. La patologia de la razén es
la racionalizacién, que encierra a lo real en un sistema de
ideas coherente, pero parcial y unilateral, y que no sabe
que una parte de lo real es irracionalizable, ni que la ra-
cionalidad tiene por misiéon dialogar con lo irracionaliza-
ble.

Aun somos ciegos al problema de la complejidad. Las
disputas epistemolégicas entre Popper, Kuhn, Lakatos,

2. E. Morin, Ciencia con conciencia, Barcelona, Anthropos, 1984. Edi-
cién original francesa: Science avec concience, Paris, Fayard (1982). Nueva
edicién, coleccion «Points», Du Seuil (1990), pp. 304-309.

34



Feyerabend, etc., lo pasan por alto.’> Pero esa ceguera es
parte de nuestra barbarie. Tenemos que comprender que
estamos siempre en la era barbara de las ideas. Estamos
siempre en la prehistoria del espiritu humano. Sélo el pen-
samiento complejo nos permitiria civilizar nuestro conoci-
miento.

3. Sin embargo, Bachelard, el filésofo de las ciencias, habia descubier-
to que lo simple no existe: sélo existe lo simplificado. La ciencia construye su
objeto extrayéndolo de su ambiente complejo para ponerlo en situaciones ex-
perimentales no complejas. La ciencia no es el estudio del universo simple,
es una simplificacién heuristica necesaria para extraer ciertas propiedades,
ver ciertas leyes.

George Lukacs, el filésofo marxista, decia en su vejez, criticando su
propia visién dogmatica: «Lo complejo debe ser concebido como elemento
primario existente. De donde resulta que hace falta examinar lo complejo de
entrada en tanto complejo y pasar luego de lo complejo a sus elementos y
procesos elementales.»

35



Parte 2



El diseiio y el designio
complejos

La ciencia del hombre no tiene fundamento alguno que en-
raice al fendmeno humano en el universo natural, ni méto-
do apto para aprehender la extrema complejidad que lo
distingue de todo otro fenémeno natural conocido. Su es-
tructura explicativa es aun la de la fisica del siglo XIX, y su
ideologia implicita es siempre la del Cristianismo y el Hu-
manismo occidentales: la sobre-naturalidad del Hombre.
Que se entienda desde ahora mi camino: es un movimien-
to sobre dos frentes, aparentemente divergentes, antago-
nistas, pero inseparables ante mis ojos; se trata, cierta-
mente, de reintegrar al hombre entre los otros seres natu-
rales para distinguirlo, pero no para reducirlo. Se trata, en
consecuencia, de desarrollar al mismo tiempo una teoria,
una légica, una epistemologia de la complejidad que pueda
resultarle conveniente al conocimiento del hombre. Por lo
tanto lo que se busca aqui es la unidad del hombre y, al
mismo tiempo, la teoria de la mas alta complejidad huma-
na. Es un principio de raices profundas cuyos desarrollos
se ramifican cada vez mas alto en el follaje. Yo me sittio,
entonces, bien por afuera de dos clanes antagonistas, uno
que borra la diferencia reduciéndola a la unidad simple,
otro que oculta la unidad porque no ve mas que la diferen-
cia: bien por afuera, pero tratando de integrar la verdad de
uno y otro, es decir, de ir mas all4 de la alternativa.

La investigacion que he emprendido me ha llevado
cada vez mds a la conviccién de que tal transgresiéon debe
conllevar una reorganizacién en cadena de eso que noso-
tros entendemos como el concepto de ciencia. A decir ver-

39



dad, un cambio fundamental, una revolucién paradigmati-
ca, nos han parecido necesarios y cercanos.

El espesor de las evidencias ya estd minado, la tran-
quilidad de las ignorancias sacudida, las alternativas ordi-
narias ya pierden su caracter absoluto, otras alternativas
se bosquejan; lo que la autoridad ha ocultado, ignorado,
rechazado, ya surge de la sombra, mientras que lo que pa-
recia la base del conocimiento se fisura.

La Indoamérica

Estamos, en ese sentido, mucho mas avanzados y, a la
vez, mucho mas atras de lo que pudiéramos creer. Hemos
descubierto ya las primeras costas de América, pero toda-
via creemos que se trata de la India. Las fisuras y los des-
garros en nuestra concepcién del mundo no solamente se
han vuelto enormes hiatos, sino que ademads esos hiatos
dejan entrever, como bajo el caparazén de un crustaceo en
mutacién, como bajo el desmembramiento de un capullo,
los fragmentos atun no ligados entre si, la nueva piel atin
plegada y encogida, la nueva figura, la nueva forma.

Asi es que habia, desde el comienzo, dos brechas en el
cuadro epistemoldgico de la ciencia cldasica. La brecha mi-
crofisica revel6 la interdependencia de sujeto y objeto, la
inserciéon del azar en el conocimiento, la deificacién de la
nocién de materia, la irrupcién de la contradiccién légica
en la descripcién empirica; la brecha macrofisica unia en
una misma entidad los conceptos hasta entonces absoluta-
mente heterogéneos de espacio y tiempo y destruia todos
nuestros conceptos desde el momento en que eran llevados
mads alld de la velocidad de la luz. Pero esas dos brechas
estaban infinitamente lejos de nuestro mundo, una en lo

* Tomado de «Science et complexité», en ARK’ALL Communications,
Vol. 1, Fasc. 1, 1976.

40



. muy pequeno, la otra en lo muy grande. No queriamos
darnos cuenta que las amarras de nuestra concepcion del
mundo venian de destruirse en los dos infinitos, que noso-
tros no estabamos, en nuestra «<banda media», en el terre-
no firme de una isla rodeada por el océano, sino sobre una
alfombra voladora.

No hay maés terreno firme, la «materia» no es mas la
realidad masiva elemental y simple a la cual se pudiera
reducir la phisis. El espacio y el tiempo no son mas entida-
des absolutas e independientes. No hay mas, no solamente
una base empirica simple, sino tampoco una base légica
simple (nociones claras y distintas, realidad no ambivalen-
te, no contradictoria, estrictamente determinada) que pue-
da constituir el sustrato fisico. De alli una consecuencia
capital: lo simple (las categorias de la Fisica cldsica que
constituyen el modelo de toda ciencia) no es mas el funda-
mento de todas las cosas, sino un pasaje, un momento en-
tre dos complejidades, la complejidad micro-fisica y la
complejidad macro-cosmo-fisica.

La teoria sistémica

La Teoria de Sistemas y la Cibernética se recortan en
una zona incierta comin. En principio, el campo de la Teo-
ria de Sistemas es mucho mas amplio, casi universal, por-
que en un sentido toda realidad conocida, desde el 4tomo
hasta la galaxia, pasando por la molécula, la célula, el or-
ganismo y la sociedad, puede ser concebida como sistema,
es decir, como asociaciéon combinatoria de elementos dife-
rentes. De hecho, la Teoria de Sistemas, que empezé con
von Bertalanffy como una reflexién sobre la Biologia, se
expandi6 frondosamente, a partir de los anos 1950, en las
mas variadas direcciones.

Podriamos decir, de la Teoria de Sistemas, que ofrece
un aspecto incierto para el observador exterior y, para

41



aquél que penetra en ella, revela al menos tres facetas,
tres direcciones contradictorias. Hay un sistemismo fecun-
do que lleva en si un principio de complejidad;' hay un sis-
temismo vago y plano, fundado sobre la repeticion de algu-
nas verdades asépticas primeras («holisticas») que nunca
llegaran a ser operantes; estd, finalmente, el system
analysis, que es el equivalente sistémico del engineering
cibernético, pero mucho menos fiable, y que transforma el
sistemismo en su contrario, es decir, como el término
analysis indica, en operaciones reduccionistas.

El sistemismo tiene, en principio, los mismos aspec-
tos fecundos que la Cibernética (ésta, refiriéndose al con-
cepto de maquina, conserva en la abstraccién algo de su
origen concreto y empirico). La virtud sistémica es:

a) haber puesto en el centro de la teoria, con la no-
cion de sistema, no una unidad elemental discreta, sino
una unidad compleja, un «todo» que no se reduce a la
«suma» de sus partes constitutivas;

b) haber concebido la nociéon de sistema, no como una
nocién «real», ni como una nocién puramente formal, sino
como una nocién ambigua o fantasma;

¢) situarse en un nivel transdisciplinario que permi-
te concebir, al mismo tiempo, tanto la unidad como la di-
ferenciacién de las ciencias, no solamente segin la natu-
raleza material de su objeto, sino también segun los tipos
y las complejidades de los fenémenos de asociacién/orga-
nizacion. En este ultimo sentido, el campo de la Teoria de
Sistemas es, no solamente mas amplio que el de la Ciber-
nética, sino de una amplitud que se extiende a todo lo cog-
noscible.

1. Cf. J. L. Le Moigne, La théorie du systéme général, PUF, edicién
1990; cf. también el nimero especial de la Revue internationale de systémi-
que, 2, 90, «Systémique de la complexité», presentada por J. L. Le Moigne.

42



- El sistema abierto

La de sistema abierto es, originalmente, una nocién
termodindmica, cuyo caracter primario era el de permitir
circunscribir, de manera negativa, el campo de aplicacién
del segundo principio, que requiere la nocién de sistema
cerrado, es decir, que no dispone de una fuente energética-
material exterior a si mismo. Tal definicion no hubiera
ofrecido interés alguno si no fuera que se podia, a partir de
alli, considerar a un cierto niimero de sistemas fisicos (la
llama de una vela, el remolino de un rio alrededor del pilar
de un puente) y, sobre todo, a los sistemas vivientes, como
sistemas cuya existencia y estructura dependen de una
alimentacién exterior y, en el caso de los sistemas vivien-
tes, no solamente material-energética, sino también orga-
nizacional-informacional.

Esto significa:

a) que se constituyé un puente entre la Termodina-
mica y la ciencia de lo viviente;

b) que una idea nueva se ha desarrollado, que se opo-
ne a las nociones fisicas de equilibrio/desequilibrio, y que
estd més all4 de una y otra, conteniéndolas, en un sentido.

Un sistema cerrado, como una piedra, una mesa, esta
en estado de equilibrio, es decir que los intercambios de
materia y energia con el exterior son nulos. Por el contra-
rio, la constancia de la llama de una vela, la constancia del
medio interno de una célula o de un organismo, no estan
ligados en modo alguno a un equilibrio semejante; hay, por
el contrario, desequilibrio en el flujo energético que los ali-
menta y, sin ese flujo, habria un desorden organizacional
que conllevaria una decadencia rapida.

En primer lugar, el desequilibrio nutricional permite
al sistema mantenerse en aparente equilibrio, es decir, en
estado de estabilidad y de continuidad, y ese equilibrio

43



aparente no puede mas que degradarse si queda librado a
si mismo, es decir, si hay clausura del sistema. Una vez
asegurado, ese estado, constante y, por lo tanto, fragil (ste-
ady state en la terminologia inglesa, estado estable), tiene
algo de paradéjico: las estructuras se mantienen mientras
los constituyentes cambian; y asi es que tenemos no sola-
mente al remolino, o a 1a llama de la vela, sino a nuestros
organismos, donde nuestras moléculas y nuestras células
se renuevan, mientras que el conjunto permanece aparen-
temente estable y estacionario. En un sentido, el sistema
debe cerrarse al mundo exterior a fin de mantener sus es-
tructuras y su medio interno que, si no, se desintegrarian.
Pero es su apertura lo que permite su clausura.

El problema se vuelve aiin mas interesante desde el
momento en que uno supone una relaciéon indisoluble en-
tre el mantenimiento de la estructura y el cambio de los
constituyentes, y nos abrimos a un problema clave, pri-
mordial, céntral, evidente, del ser viviente, problema sin
embargo ignorado y oculto, no solamente por la antigua fi-
sica, sino también por la metafisica occidental/cartesiana,
para la cual todas las cosas vivientes son consideradas
como entidades cerradas, y no como sistemas organizando
su clausura (es decir, su autonomia) en y por su apertura.

Dos consecuencias capitales se desprenden, entonces,
de la idea de sistema abierto: la primera es que las leyes
de organizacién de lo viviente no son de equilibrio; sino de
desequilibrio, retomado o compensado, de dinamismo es-
tabilizado. Vamos a preparar el terreno para esas ideas.
La segunda consecuencia, quizd mds importante auan, es
que la inteligibilidad del sistema debe encontrarse no sola-
mente en el sistema mismo, sino también en su relacién
con el ambiente, y esa relacién no es una simple depen-
dencia, sino que es constitutiva del sistema.

La realidad estd, de allt en mds, tanto en el vinculo
como en la distincién entre el sistema abierto y su ambiente.
Ese vinculo es absolutamente crucial desde el punto de vis-

44

-



ta epistemolégico, metodolégico, teérico, empirico. Logica-
mente, el sistema no puede ser comprendido mas que inclu-
yendo en si al ambiente, que le es a la vez intimo y extrafio
y es parte de si mismo siendo, al mismo tiempo, exterior.

Metodologicamente se vuelve dificil estudiar siste-
mas abiertos como entidades radicalmente aislables. Teé-
rica y empiricamente, el concepto de sistema abierto abre
la puerta a una teoria de la evolucién, que no puede prove-
nir mas que de interacciones entre sistema y eco-sistema y
que, en sus lazos organizacionales mas notables, puede ser
concebido como un desborde del sistema en un meta-siste-
ma. La puerta esta, de alli en mas, abierta hacia una Teo-
ria de Sistemas auto-eco-organizadores, por cierto abiertos
ellos mismos (porque lejos de escapar a la apertura, la evo-
lucién hacia la complejidad la acrecienta), es decir, de sis-
temas vivientes.

Finalmente, siendo la relaciéon fundamental entre los
sistemas abiertos y el eco-sistema de orden material-ener-
gético y, a la vez, organizacional/informacional, se podria
tratar de comprender el caracter al mismo tiempo deter-
minado y aleatorio de la relacién eco-sistémica.

Es extraordinario que una idea tan fundamental
como la de sistema abierto haya emergido tardia y local-
mente (lo que muestra a qué punto lo mas dificil de perci-
bir es la evidencia). De hecho, ella esta presente aunque
no explicitamente desarrollada, en ciertas teorias, nota-
blemente en Freud donde el Yo es un sistema abierto al
mismo tiempo sobre el ello y el superyo, no pudiendo cons-
tituirse mas que a partir de uno y otro, manteniendo rela-
ciones ambiguas pero fundamentales con uno y otro; la
idea de personalidad, en la Antropologia Cultural, implica
igualmente que ésta sea un sistema abierto sobre la cultu-
ra (pero desafortunadamente, en esa disciplina, la cultura
es un sistema cerrado).

El concepto de sistema abierto tiene valor paradigma-
tico. Como lo ha sefialado Maruyama, concebir todo objeto

45



y entidad como cerrado implica una version clasificatoria,
analitica, reduccionista del mundo, una causalidad unili-
neal. Es esa vision la que produjo excelencia en la Fisica
entre los siglos XVII a XIX, pero hace agua hoy, por todas
partes, con las profundizaciones y avances hacia la com-
plejidad. Se trata, de hecho, de producir una revuelta epis-
temoldgica a partir de la nocién de sistema abierto. «Los
que viven en el universo clasificatorio operan con el su-
puesto de que todos los sistemas son cerrados, a menos
que se especifique lo contrario.» > Para mi, el teorema de
Godel, produciendo una brecha irreparable en todo siste-
ma axiomatico, permite concebir la teoria y la légica como
sistemas abiertos.

La Teoria de Sistemas retne sincréticamente los ele-
mentos mds diversos: en un sentido, caldo excelente de
cultivo, en otro, confusién. Pero ese caldo de cultivo ha
suscitado contribuciones a menudo muy fecundas en su di-
versidad misma.

De manera un poco analoga a la Cibernética, pero en
un campo diferente, la Teoria de Sistemas se ocupa de un
middle-range. Por una parte, apenas si ha explorado el
concepto de sistema en si misma, satisfaciéndose en ese
punto fundamental de un <holismo» totalizante. Por otra
parte, apenas ha explorado del lado de la auto-organiza-
cién y de la complejidad. Queda un enorme vacio concep-
tual, entre la nocién de sistema abierto y la complejidad
del sistema viviente méas elemental, que las tesis sobre la
«jerarquia» de von Bertalanffy no llegan a rellenar. (Des-
pués de ese texto de 1976, hubo trabajos notables en el
sentido complejo, notablemente los de Jean-Louis Le
Moigne en La Teoria del Sistema General, PUF, 1990, la
obra de Yves Barel, La paradoja y el sistema, PUF, 1979, y

2. N. Maruyama, Paradigmatology, and its application to cross-disci-
plinary, cross-professional and cross-cultural communication, Cybernetika,
17, 1974, pp. 136-156, 27-51.

46



El concepto de sistema politico de Jean-Louis Vuillerme,
PUF, 1989).

Finalmente, la Teoria de Sistemas, dado que respon-
de a una necesidad cada vez mas urgente, hace a menudo
su entrada en las ciencias humanas por dos lados equivo-
cados, uno tecnocratico ® y el otro totalizador: mucha abs-
traccién general despegada de lo concreto, y no llega a for-
mar un modelo. Pero, no nos olvidemos, el germen de la
unidad de la ciencia esta alli. El sistemismo, si ha de ser
superado debe, en todo caso, ser integrado.

Informacion / Organizacién

Ya hemos encontrado la nocién de informacién en la Ciber-
nética, podriamos también haberla encontrado en la Teo-
ria de Sistemas; pero es necesario que consideremos a la
informacién no como un ingrediente, sino como una teoria
que llama a un analisis preliminar auténomo.

La informacién es una nocién nuclear pero problema-
tica. De alli, toda su ambigiiedad: no podemos decir casi
nada acerca de ella, pero tampoco podemos prescindir de
ella.

La informacién surgié con Hartley y, sobre todo, con
Shannon y Weawer, en su aspecto, por una parte, comuni-
cacional (se trataba de la transmisién de mensajes y se ha
encontrado integrada en una Teoria de la Comunicacién);
por otra parte, en su aspecto estadistico (basado en la pro-
babilidad o, mas bien, la improbabilidad de aparicién de

3. Este ha sido til, de todos modos, en su aspecto espectacular: el es-
tudio sistémico del informe Mendows sobre el crecimiento (MIT) ha introdu-
cido la idea de que el planeta Tierra es un sistema abierto a la biosfera, y ha
suscitado una toma de conciencia y una alarma fecundas. Pero, evidente-
mente, la eleccion de pardmetros y de variables ha sido arbitraria, y es en la
seudo-exactitud del cdlculo, en la simplificacién «tecnocratica» donde reside
el lado malo del sistemismo triunfante.

47



. tal o cual unidad elemental portadora de informacién, o bi-
nary digit, bit). Su primer campo de aplicacién fue su cam-
po de emergencia: la Telecomunicacién.

Pero muy rapidamente la transmisién de informacién
tomé, con la Cibernética, un sentido organizacional: de he-
cho, un «programa» portador de informacién no hace mas
que comunicar un mensaje a un ordenador que computa
cierto nimero de operaciones.

Mas asombrosa atin fue la posibilidad de extrapolar
muy heuristicamente la teoria al dominio biolégico. Desde
que se estableci6 que la autorreproduccién de la célula (o
del organismo) podia ser concebida a partir de una dupli-
cacion de un material genético o ADN, desde que se conci-
bié que el ADN constituia una suerte de doble hélice cuyos
escalones estaban formados por cuasi-signos quimicos
cuyo conjunto podia constituir un cuasi-mensaje heredita-
rio, la reproduccién podia entonces ser concebida como la
copia de un mensaje, es decir, una emisién-recepcién in-
corporable al cuadro de la Teoria de la Comunicacién: uno
podia asimilar cada uno de los elementos quimicos a uni-
dades discretas desprovistas de sentido (como los fonemas
o las letras del alfabeto), combinandose en unidades com-
plejas dotadas de sentido (como las palabras). M4s ain, la
mutacion genética fue asimilada a un «ruido» perturbador
de la emisi6n del mensaje, y provocador de un «error» (al
menos con respecto al lenguaje originario) en la constitu-
cién del nuevo mensaje. E1 mismo esquema informacional
podia ser aplicado al funcionamiento mismo de la célula,
donde el ADN constituye una suerte de «programa» que
orienta y gobierna las actividades metabdlicas. De ese
modo, la célula podia ser cibernetizada, y el elemento cla-
ve de esa explicacién cibernética se encontraba en la infor-
macién. Aqui también una teoria de origen comunicacio-
nal era aplicada a una realidad de tipo organizacional. Y,
en esa aplicaciéon, hacia falta considerar a la informacion
organizacional, ya sea como memoria, ya sea como mensa-

48



Jje, ya sea como programa, o mds bien como todo eso a la
vez.

Mas aun: si la nocién de informacién podia, por una
parte, integrarse en la nocién de organizacién biolégica,
podia, por otra parte, ligar de manera sorprendente a la
Termodinamica, es decir a la Fisica, y a la Biologia.

En efecto, el segundo principio de la Termodinamica
habia sido formulado mediante una ecuacién de probabili-
dad que expresaba la tendencia a la entropia, es decir, al
crecimiento, en el seno del sistema, del desorden por sobre
el orden, de lo desorganizado por sobre lo organizado. Al
mismo tiempo, se habia sefialado que la ecuacién shanno-
niana de la informacién (H=KInP) era como el reflejo, el
negativo, de la ecuacién de la entropia (S=KInP), en el sen-
tido de que la entropia crece de manera inversa a la infor-
macién. De alli la idea explicitada por Brillouin de que ha-
bia una equivalencia entre la informacién y la entropia ne-
gativa o neguentropia. Es decir que la neguentropia no es
nada mads que el desarrollo de la organizacién, de la com-
plejidad. Reencontramos aqui de nuevo el lazo entre orga-
nizaciéon e informaciéon, sumado a un fundamento teérico
que permite aprehender el ligamen y la ruptura entre el
orden fisico y el orden viviente.

El de informacién es entonces un concepto que esta-
blece‘el lazo con la Fisica siendo, al mismo tiempo, el con-
cepto fundamental desconocido de la Fisica. Es inseparable
de la organizaciéon y de la complejidad biologicas. Hace en-
trar en la ciencia al objeto espiritual que no podia encon-
trar lugar més que en la metafisica. Es una nocién crucial,
un nudo gordiano pero, como el nudo gordiano, entrevera-
do, inextricable. El de informacién es un concepto proble-
matico, no un concepto solucién. Es un concepto indispen-
sable, pero no es ain un concepto elucidado y elucidante.

Porque, recordémoslo, los aspectos surgidos de la Teo-
ria de la Informacién, el aspecto comunicacional y el as-
pecto estadistico, son como la pequeiia superficie de un in-

49



. menso iceberg. El aspecto comunicacional no da cuenta
para nada del caracter poliscépico de la informacién, que
se presenta a la observacién ya sea como memoria, ya sea
como saber, ya sea como mensaje, ya sea como programa,
ya sea como matriz organizacional.

El aspecto estadistico ignora, incluso desde la pers-
pectiva comunicacional, el sentido de la informacién, no
aprehende mas que el cardcter probabilistico-improbabi-
listico, no la estructura de los mensajes y, por supuesto, ig-
nora todo el aspecto organizacional. Finalmente, la teoria
shannoniana se ocupa del nivel de la entropia, de 1a degra-
dacién de la informacién; se sitia en el marco de esta de-
gradacién fatal, y lo que ha permitido, es conocer los me-
dios que pudieran retardar el efecto fatal del «ruido». Es
decir que la teoria actual no es capaz de comprender ni el
nacimiento ni el crecimiento de la informacién.

Asi es que el concepto de informacién presenta gran-
des lagunas y grandes incertidumbres. Esta es una razén
no para rechazarlo, sino para profundizarlo. Hay, en ese
concepto, una riqueza enorme, subyacente, que quisiera
tomar cuerpo y forma. Esa riqueza estd, evidentemente,
en las antipodas de la ideologia «<informacional» que reifica
la informacién, la sustancializa, hace de ella una entidad
de la misma naturaleza que la materia y la energia y hace,
en suma, regresar al concepto hacia las funciones que te-
nia por objetivo superar. Esto equivale a decir que la infor-
macién no es un concepto terminal, sino que es un concep-
to punto de partida. No nos revela mas que un aspecto li-
mitado y superficial de un fenémeno a la vez radical y po-
liscopico, inseparable de la organizacién.

La organizacion

La Cibernética, la Teoria de Sistemas, la Teoria de la
Informacién, cada una a su manera, del modo como acaba-

50



. mos de ver, en su fecundidad y, a la vez, en sus insuficien-
cias, piden por una Teoria de la Organizacién. La Biologia
moderna, de manera correlativa, ha pasado del organicis-
mo al organizacionismo. Para Piaget, la cuestién estd ya
planteada: <Hemos, finalmente, venido a plantear al con-
cepto de organizacién como concepto central de la Biolo-
gia.» * Pero Francois Jacob entiende que la «Teoria Gene-
ral de las Organizaciones» no est4 aiin elaborada, sino por
edificarse.

La organizacién, nocién decisiva, apenas entrevista,
no es aun, si se me permite decirlo, un concepto organiza-
do. Esta nocién puede elaborarse a. partir de una compleji-
zacién y de una concretizacion del sistemismo, y aparecer
todavia como un desarrollo, ain no logrado, de la Teoria de
Sistemas; puede también decantarse a partir del «organi-
cismo», a condicién de que haya una limpieza y una mode-
lizacién que hagan aparecer a la organizaciéon en el orga-
nismo.

Importa sefalar, desde ahora, la diferencia de nivel
entre el organizacionismo, al que creemos necesario, y el
organicismo tradicional. El organicismo es un concepto
sincrético, histérico, confuso, roméantico. Parte del organis-
mo concebido como totalidad armoniosamente organizada,
si bien lleva en si mismo al antagonismo y a la muerte.
Partiendo del organismo, el organicismo hace de él el mo-
delo ya sea de macrocosmos (concepcién organicista del
universo), ya sea de la sociedad humana; asi es que toda
una corriente sociolégica, en el siglo ultimo, quiso ver en la
sociedad una analogia del organismo animal, investigan-
do minuciosamente las equivalencias entre vida biolégica
y vida social.

Pero el organizacionismo no se esfuerza por revelar
las analogias fenoménicas, sino por encontrar los princi-

4. J. Piaget, Biologie et connaissance, Paris, Gallimard, 1967. Biologia
y conocimiento, Madrid, Siglo XXI, 1977.

51



pios de organizacién comunes, los principios de evolucién
de esos principios, los caracteres de sudiversificacién. De
alli en mas, y sélo a partir de alli, las analogias fenoméni-
cas pueden, eventualmente, encontrar algiin sentido.

Pero por mas opuestos que sean, organizacionismo y
organicismo tienen algin fundamento comin. La nueva
conciencia cibernética no reniega de la analogia, que el or-
ganicismo se funde sobre la analogia no implica que ésta
deba generarnos rechazo. Es mas bien porque habia analo-
gias planas y triviales, porque no habia fundamento teérico
para esas analogias, que el organicismo debe ser criticado.

Como dice Judith Schlanger en su notable trabajo so-
bre el organicismo: «Las equivalencias minuciosas entre la
vida biolégica y la vida social, tal como las disefian Schaf-
fle, Lilienfeld, Worms, y aun Spencer, sus aproximaciones
término a término, no son el soporte de la analogia, sino su
espuma.» ° Pero ese soporte es, venimos de decirlo, una
concepcion a la vez confusa y rica de la totalidad organica.

Acabamos de «denunciar» el romanticismo de esta
concepciéon. ahora conviene que nos corrijamos. El organi-
cismo romantico, como aquél del Renacimiento, como
aquél del pensamiento chino (Needham 1973), ha pensado
siempre que el organismo obedece a una organizacién
compleja y rica, que no puede ser reducida a leyes lineales,
a principios simples, a ideas claras y distintas, a una vi-
sién mecanicista. Su virtud est4 en la intuicién de que la
organizacién vital no puede ser comprendida con la misma
légica que la organizacién de la maquina artificial, y que
la originalidad légica del organismo se traduce en la com-
plementariedad de términos que, segin la légica clasica,
son antagonistas, mutuamente rechazantes, contradicto-
rios. El organicismo, en una palabra, supone una organi-
zaciéon completa y rica, pero no la propone.

El organismo es también una méaquina en el sentido

5. J. Schlanger,Les métaphores de l'organisme, Paris, Vrin, 1971, p. 35.

52



. en que ese término significa totalidad organizada, pero de
un tipo diferente al de las maquinas artificiales, ya que la
alternativa al reduccionismo no esta en un principio vital,
sino en una realidad organizacional viviente. Vemos aqui
hasta qué punto estamos totalmente desfasados con res-
pecto a las alternativas tradicionales: maquina/organis-
mo, vitalismo/reduccionismo.

Pero si uno decide complementar la nocién de organi-
zaci6én con la de organismo, si la primera no es estricta-
mente reduccionista, analitica, mecanistica, si la segunda
no es solamente totalidad portadora de un misterio vital
inexpresable, nos podemos entonces aproximar un poco
mas al problema de lo viviente. Porque es justamente con
la vida que la nocién de organizacién toma un. espesor or-
ganismico, se vuelve un misterio romantico. Es alli donde
aparecen los rasgos fundamentales inexistentes en las
maquinas artificiales: una relacién nueva con respecto a la
entropia, es decir una aptitud, que no seria mas que tem-
poraria, para crear neguentropia, a partir de la entropia
misma; una légica mucho mas compleja y sin duda dife-
rente de aquella de toda maquina artificial. Finalmente,
ligado indisolublemente a los dos rasgos que acabamos de
enunciar, esta el fenémeno de la auto-organizacion.

La auto-organizacion

La organizacion viviente, es decir la auto-organizacidn,
estd mads alla de las posibilidades actuales de aprehensién
de la Cibernética, la Teoria de Sistemas, la Teoria de la In-
formacién (por supuesto, del Estructuralismo...) y aun del
concepto mismo de organizacién, tal como aparece en su
desarrollo mas avanzado, en Piaget, donde permanece cie-
go a su pequeiio prefijo recursivo «auto» cuya importancia
tanto fenoménica como epistemoldgica se nos revelara
como capital.

53



Es en otra parte que el problema de la auto-organiza-
ci6én emerge: por una parte, a partir de la Teoria de los Au-
tématas auto-reproductores (self-reproducing automata) y,
por otra parte, a partir de una tentativa de teoria meta-ci-
bernética (self-organizing systems).

En el primer sentido es la reflexién genial de von
Neumann la que presenta los principios fundamentales.®
En el segundo sentido, los alcances teéricos fueron audaz-
mente ensayados a lo largo de tres encuentros, notable-
mente por Ashby, von Foerster, Gottard Gunther y algu-
nos otros.

Pero la suerte de la teoria de la auto-organizacién fue
doblemente infortunada con respecto a la Cibernética.
como se dijo, fue la aplicacién a las maquinas artificiales
la que hizo la fortuna de la Cibernética y atrofié su desa-
rrollo teérico. Pero, si bien es concebible en principio cons-
truir una teoria de una maquina artificial auto-organiza-
da y auto-reproductora, el estado de la tecnologia y de la
teoria hacia y ain hace inconcebible actualmente la posi-
bilidad de crear tal maquina. Como revancha, la teoria de
la auto-organizacién estaba hecha para comprender lo vi-
'viente. Pero permanecié demasiado abstracta, demasiado
formal para tratar los datos y los procesos fisico-quimicos
que hacian a la originalidad de la organizacién viviente.
De alli que la teoria de la auto-organizacién no podia atin
aplicarse a nada préactico. Al mismo tiempo, los créditos
cesaron pronto de alimentar al primer esfuerzo tedrico, y
los investigadores, surgidos ellos mismos de disciplinas di-
versas, se dispersaron. '

Por otra parte la teoria de la auto-organizaciéon nece-
sitaba una revolucién epistemolégica mas profunda atun
que aquélla de la Cibernética. Y eso contribuyé a detener-
la en sus posicines de partida. De todos modos, hay posi-

6. J. von Neumann, Theory of Self-Reproducing Automata, 1966, uni-
versity of Illinois Press, Urbana.

54



ciones de partida, si bien no se puede hablar verdadera-
mente de teoria.

1. Para empezar, Schrodinger puso de relieve desde
1945 la paradoja de la organizacién viviente, que no pare-
ce obedecer al segundo principio de la Termodinamica.

2. Von Neumann inscribié la paradoja en la diferen-
cia entre la maquina viviente (auto-organizadora) y la ma-
quina artefacto (simplemente organizada). En efecto, la
maquina artefacto esta constituida por elementos extre-
madamente fiables (un motor de coche, por ejemplo, esta
constituido por piezas verificadas, y hechas de la materia
mas duradera y mas resistente posible en funcién del tra-
bajo que deben realizar). De todos modos, la maquina, en
su conjunto, es mucho menos fiable que cada uno de sus
elementos tomados aisladamente. En efecto, basta una al-
teracion en uno de sus constituyentes para que el conjunto
se trabe, deje de funcionar, y no pueda repararse mas que
a través de una intervencién exterior (el mecanico).

Por el contrario, otro es el caso con la maquina vivien-
te (auto-organizada). Sus componentes son muy poco con-
fiables: son moléculas que se degradan muy rapidamente,
y todos los 6rganos estan, evidentemente, constituidos por
esas moléculas; al mismo tiempo, vemos que en un orga-
nismo las moléculas, como las células, mueren y se renue-
van, a tal punto que un organismo permanece idéntico a si
mismo aunque todos sus constituyentes se hayan renova-
do. Hay, por lo tanto, opuestamente al caso de la maquina
artificial, gran confiabilidad del conjunto y débil confiabili-
dad de los constituyentes.

Esto muestra no solamente la diferencia de naturale-
za, de légica, entre los sistemas auto-organizados y los
otros, sino que muestra también que hay un lazo consus-
tancial entre desorganizacion y organizacion compleja,
porque el fenémeno de desorganizacién (entropia) prosi-
gue su curso en lo viviente, mas rapidamente aun que en

55



la maquina artificial; pero, de manera inseparable, esta el
fenémeno de reorganizacién (neguentropia). Alli esta el
lazo fundamental entre entropia y neguentropia, que no
tiene nada de oposicién maniquea entre dos entidades con-
trarias; dicho de otro modo, el lazo entre vida y muerte es
mucho mas estrecho, profundo, que lo que hubiéramos al-
guna vez podido, metafisicamente, imaginar. La entropia,
en un sentido, contribuye a la organizaciéon que tiende a
arruinar y, como veremos, el orden auto-organizado no
puede complejizarse mas que a partir del desorden o, mas
aun, a partir del «ruido» (von Foerster), porque estamos en
un orden informacional.

Ese es un fundamento de la auto-organizacion, y el
caréicter paraddjico de esta proposicion nos muestra que el
orden de lo viviente no es simple, no depende de la légica
que aplicamos a todas las cosas mecénicas, sino que postu-
la una légica de la complejidad.

3. La idea de auto-organizacién opera una gran mu-
tacion en el status ontoldgico del objeto, que va mas alla de
la ontologia cibernética.

a) Ante todo, el objeto es fenoménicamente indivi-
dual, lo que constituye una ruptura con los objetos estric-
tamente fisicos dados en la naturaleza. La fisico-quimica
estudia, por una parte, las leyes generales que rigen a esos
objetos y, por otra parte, sus unidades elementales, la mo-
lécula, el atomo, que estan a partir de alli aislados de su
contexto fenoménico (es decir, que hay disociacién del am-
biente, juzgado siempre como prescindible). Los objetos fe-
noménicos del universo estrictamente fisico-quimico no
tienen un principio de organizacién interno. Por el contra-
rio, para los objetos auto-organizadores, hay adecuacién
total entre la forma fenoménica y el principio de organiza-
ciéon. Ese aspecto, también en este caso, disocia las pers-
pectivas entre lo viviente y lo no viviente. Ciertamente, el
objeto cibernético, tratdndose de la maquina artificial, dis-

56



pone de una organizacion ligada a su principio de organi-
zacién; pero ese principio de organizacién es externo, es
debido al hombre. Es aqui que la individualidad del siste-
ma viviente se distingue de aquella de otros sistemas ci-
bernéticos.

b) En efecto, esta dotado de autonomia, autonomia
ciertamente relativa, debemos recordarnos (sin cesar),
pero autonomia organizacional, organismica y existencial.
La auto-organizacién es, efectivamente, una meta-organi-
zacién con respecto a los 6rdenes de organizaci6én preexis-
tentes, con respecto, evidentemente, a aquellos de las ma-
quinas artificiales. Esa extrana relacion, esta coincidencia
entre lo meta y lo auto merece meditacién.

En este caso, somos llevados a inocular en el objeto,
mucho mds profundamente que lo que lo hacia la Ciberné-
tica, algunos de los privilegios que, hasta ahora, eran del
sujeto, lo que nos permite, al mismo tiempo, entrever cémo
la subjetividad humana puede encontrar sus fuentes, sus
raices, en el asi llamado mundo «objetivo».

Pero, al mismo tiempo que el sistema auto-organiza-
dor se desprende del ambiente y se distingue de él, y de
alli su autonomia y su individualidad, se liga tanto mas a
ese ambiente al incrementar la apertura y el intercambio
que acomparian a todo progreso de la complejidad: es auto-
eco-organizador. Mientras que el sistema cerrado no tiene
nada de individualidad, ni de intercambio que acompanan
a todo progreso de la complejidad: es auto-eco-organizador.
Mientras que el sistema cerrado no tiene nada de indivi-
dualidad, ni de intercambios con el exterior, y establece re-
laciones muy pobres con el ambiente, el sistema auto-eco-
organizador tiene su individualidad misma ligada a rela-
ciones muy ricas, aunque dependientes, con el ambiente.
Si bien mds auténomo, estd menos aislado. Necesita ali-
mentos, materia/energia, pero también informacién, orden
(Schrodinger). El ambiente estd, de pronto, dentro de él y,
como veremos, juega un rol co-organizador. El sistema

57



auto-eco-organizador no puede, entonces, bastarse a si
mismo, no puede ser totalmente légico mas que introdu-
ciendo, en si mismo, al ambiente ajeno. No puede comple-
tarse, cerrarse, bastarse a si mismo.

La complejidad

La idea de complejidad estaba mucho mas diseminada en
el vocabulario comun que en el cientifico. Llevaba siempre
una connotacion de advertencia al entendimiento, una
puesta en guardia contra la clarificacién, la simplificacién,
la reduccién demasiado rapida. De hecho, la complejidad
tenia también delimitado su terreno, pero sin la palabra
misma, en la Filosofia: en un sentido, la dialéctica, y en el
terreno légico, la dialéctica hegeliana, eran su dominio,
porque esa dialéctica introducia la contradiccién y la
transformacién en el corazén de la identidad.

En ciencia, sin embargo, la complejidad habia surgido
sin decir atin su nombre, en el siglo XX, en la micro-fisica y
en la macro-fisica. La microfisica abria una relacién com-
pleja entre el observador y lo observado, pero también una
nocién mas que compleja, sorprendente, de la particula
elemental que se presenta al observador ya sea como onda,
ya como corpusculo. Pero la microfisica era considerada
como caso limite, como frontera... y se olvidaba que esa
frontera conceptual concernia de hecho a todos los fenéme-
nos materiales, incluidos los de nuestro propio cuerpo y los
de nuestro propio cerebro. La macro-fisica, a su vez, hacia
depender a la observaciéon del lugar del observador y com-
plejizaba las relaciones entre tiempo y espacio concebidas,
hasta entonces, como esencias trascendentes e indepen-
dientes.

Pero esas dos complejidades micro y macrofisicas
eran rechazadas a la periferia de nuestro universo, si bien
se ocupaban de fundamentos de nuestra physis y de carac-

58



. teres intrinsecos de nuestro cosmos. Entre ambas, en el do-
minio fisico, biolégico, humano, la ciencia reducia la com-
plejidad fenoménica a un orden simple y a unidades ele-
mentales. Esa simplificacién, repitamoslo, habia nutrido
al impulso de la ciencia occidental desde el siglo xviI hasta
fines del siglo xix. En el siglo XIX y a comienzos del XX, la
estadistica permitié tratar la interaccién, la interferencia.’
Se traté de refinar, de trabajar variancia y covariancia,
pero siempre de un modo insuficiente, y siempre dentro de
la misma éptica reduccionista que ignora la realidad del
sistema abstracto de donde surgen los elementos a consi-
derar.

Es con Wiener y Ashby, los fundadores de la Ciberné-
tica, que la complejidad entra verdaderamente en escena
en la ciencia. Es con von Neumann que, por primera vez,
el caracter fundamental del concepto de complejidad apa-
rece enlazado con los fenémenos de auto-organizacion.

{Qué es la complejidad? A primera vista, es un fené-
meno cuantitativo, una cantidad extrema de interacciones
e interferencias entre un nuimero muy grande de unida-
des. De hecho, todo sistema auto-organizador (viviente),
hasta el mas simple, combina un nimero muy grande de
unidades, del orden del billén, ya sean moléculas en una
célula, células en un organismo (mas de diez billones de

7. El unico ideal era el de aislar las variables en juego en las interac-
ciones permanentes en un sistema, pero nunca el de considerar con precisién
las interacciones permanentes del sistema. Asi, paradéjicamente, los estu-
dios ingenuos, en la superficie de los fenémenos, eran mucho mas complejos,
es decir, en ultima instancia, «cientificos», que los pretenciosos estudios
cuantitativos sobre estadisticas inmensas, guiadas por pilotos de poco cere-
bro. Asi lo eran, digo con falta de modestia, mis estudios fenoménicos que in-
tentaban aprehender la complejidad de una transformacién social multidi-
mensional en una comunidad de Bretaiia o, los estudios en vivo del floreci-
miento de los acontecimientos de Mayo del 68. Yo no tenia por método nada
mas que tratar de aclarar los multiples aspectos de los fen6menos, e intentar
aprehender las relaciones cambiantes. Relacionar, relacionar siempre, era
un método m4s rico, incluso a nivel teérico, que las teorias blindadas, guar-
necidas epistemolégica y l6gicamente, metodolégicamente aptas para afron-
tar lo que fuere salvo, evidentemente, la complejidad de lo real.

59



. células en el cerebro humano, mas de treinta billones en el
organismo).

Pero la complejidad no comprende solamente cantida-
des de unidades e interacciones que desafian nuestras po-
sibilidades de cdlculo; comprende también incertidum-
bres, indeterminaciones, fen6menos aleatorios. En un sen-
tido, la complejidad siempre estd relacionada con el azar.

De este modo, la complejidad coincide con un aspecto
de incertidumbre, ya sea en los limites de nuestro entendi-
miento, ya sea inscrita en los fenémenos. Pero la compleji-
dad no se reduce a la incertidumbre, es la incertidumbre
en el seno de los sistemas ricamente organizados. Tiene
que ver con los sistemas semi-aleatorios cuyo orden es in-
separable de los azares que incluyen. La complejidad esta
asi ligada a una cierta mezcla de orden y de desorden,
mezcla intima, a diferencia del orden/desorden estadistico,
donde el orden (pobre y estatico) reina a nivel de las gran-
des poblaciones, y el desorden (pobre, por pura indetermi-
nacién) reina a nivel de las unidades elementales.

Cuando la Cibernética reconocié la complejidad fue
para rodearla, para ponerla entre paréntesis, pero sin ne-
garla: era el principio de la caja negra (black-box); se con-
sideraban las entradas en el sistema (inputs) y las salidas
(outputs), lo que permitia estudiar los resultados del fun-
cicnamiento de un sistema, la alimentaciéon que necesita-
ba, relacionar inputs y outputs, sin entrar, sin embargo, en
el misterio de la caja negra.

Pero el problema teérico de la complejidad es el de la
posibilidad de entrar en las cajas negras. Es el de conside-
rar la complejidad organizacional y la complejidad légica.
En este caso, la dificultad no esta solamente en la renova-
cion de la concepcién del objeto, sino que esta en revertir
las perspectivas epistemoldgicas del sujeto, es decir, el ob-
servador cientifico; lo propiamente cientifico era, hasta el
presente, eliminar la imprecisién, la ambigiedad, la con-
tradiccion. Pero hace falta aceptar una cierta imprecisiéon

60



y una imprecisién cierta, no solamente en los fen6menos,
sino también en los conceptos, y uno de los grandes pro-
gresos de las matematicas de hoy es el de considerar los
fuzzy sets, los conjuntos imprecisos (cf. Abraham Moles,
Les sciences de U'imprecis, Du Seuil, 1990).

Una de las conquistas preliminares en el estudio del
cerebro humano es la de comprender que una de sus supe-
rioridades sobre la computadora es la de poder trabajar
con lo insuficiente y lo impreciso; hace falta, de ahora en
mas, aceptar una cierta ambigiiedad y una ambigiiedad
cierta (en la relacién sujeto/objeto, orden/desorden,
auto/hetero-organizacion. Hay que reconocer fenémenos
inexplicables, como la libertad o la creatividad, inexplica-
bles fuera del cuadro complejo que permite su aparicion.

Von Neumann ha mostrado el acceso 16gico a la com-
plejidad. Trataremos de recorrerlo, pero no somos los due-
nos de las llaves del reino, y es alli donde nuestro viaje
permanecera inacabado. Vamos a entrever esa légica, a
partir de ciertas caracteristicas exteriores, vamos a definir
algunos de sus rasgos ignorados, pero no llegaremos a la
elaboracion de una nueva légica, sin saber si ésta esta fue-
ra de nuestro alcance provisoriamente, o para siempre.
Pero de lo que si estamos persuadidos es de que si bien
nuestro aparato légico-matematico actual se «adapta- a
ciertos aspectos de la realidad fenoménica, no se adapta a
los aspectos verdaderamente complejos. Esto significa que
debe desarrollarse y superarse en direccién a la compleji-
dad. Es alli donde, a pesar de su sentido profundo de la l6-
gica de la organizacién bioldgica, Piaget se detiene a ori-
llas del Rubicén, y no busca mas que acomodar la organi-
zacién viviente (reducida esencialmente a la regulacién), a
la formalizacion 16gico-matematica ya constituida. Nues-
tra dnica ambicién sera la de pasar el Rubicén y aventu-
rarnos en las nuevas tierras de la complejidad.

Trataremos de ir, no de lo simple a lo complejo, sino
de la complejidad hacia aiin mas complejidad. Lo simple,

61



. repitamoslo, no es mas que un momento, un aspecto entre
muchas complejidades (microfisica, macrofisica, bioldgica,
psiquica, social). Trataremos de considerar las lineas, las
tendencias de la complejizaciéon creciente, lo que nos per-
mitira, muy groseramente, determinar los modelos de baja
complejidad, mediana complejidad, alta complejidad, en
funcion de desarrollos de la auto-organizaciéon (autonomia,
individualidad, riquezas de relacién con el ambiente, apti-
tudes para el aprendizaje, inventiva, creatividad, etc.).
Pero, finalmente, llegaremos a considerar, a partir del ce-
rebro humano, los fenémenos verdaderamente sorpren-
dentes de muy alta complejidad, y a proponer como nocién
nueva y capital para considerar el problema humano, a la
hipercomplejidad.

El sujeto y el objeto

Asi es que, con la teoria de la auto-organizacién y la
de la complejidad, tocamos los sustratos comunes a la Bio-
logia y a la Antropologia, al margen de todo biologismo y
de todo antropologismo. Nos permiten, al mismo tiempo,
situar los niveles de complejidad diferentes en que se ubi-
can los seres vivientes, incluido el nivel de muy alta com-
plejidad y tal vez de hipercomplejidad propio del fenémeno
antropolégico.

Tal teoria nos permite revelar la relacién entre el uni-
verso fisico y el universo biolégico, y asegura la comunica-
cion entre todas las partes de eso que llamamos lo real.
Las nociones de Fisica y de Biologia no deben ser reifica-
das. Las fronteras del mapa no existen en el territorio,
sino sobre el territorio, con alambres de ptia y aduaneros.
Si el concepto de Fisica se agranda, se complejiza, todo es,
entonces, Fisica. Digo, entonces, que la Biologia, la Socio-
logia, la Antropologia, son ramas particulares de la Fisica;
asimismo, si el concepto de Biologia se agranda, se com-

62



plejiza, todo aquello que es sociolégico y antropolégico es,
entonces, biolégico. La Fisica, asi como la Biologia, dejan
de ser reduccionistas, simplificadoras y se vuelven funda-
mentales. Esto es casi incomprensible cuando uno esta en
el paradigma disciplinario en el cual la Fisica, la Biologia,
la Antropologia, son cosas distintas, separadas, no comu-
nicantes.

Se trata, de hecho, de una apertura teérica, de una
teoria abierta que vamos a esforzarnos por elaborar. El
lector ya puede ver que esa teoria permite la emergencia,
en su propio campo, de aquello que habia sido hasta ahora
rechazado fuera de la ciencia: el mundo y el sujeto.

La nocién de sisterma abierto se abre, en efecto, no so-
lamente sobre la Fisica, por mediacién de la Termodinami-
ca, sino, mas amplia, mas profundamente sobre la physis,
es decir, sobre la naturaleza ordenada/desordenada de la
materia, sobre un devenir fisico ambiguo que tiende a la
vez al desorden (entropia) y a la organizacién (constitucién
de sistemas cada vez mas complejos). Al mismo tiempo, la
nocién de sistema abierto llama a la nocién de ambiente, y
alli aparece, no mas solamente la physis como fundamento
material, sino el mundo como horizonte de realidad mas
vasto, abierto mas alla al infinito (porque todo eco-sistema
puede volverse sistema abierto dentro de otro eco-sistema
mas vasto, etc.); asi es que la nocién de eco-sistema, de
agrandamiento en agrandamiento, se extiende por todos
los azimuts, por todos los horizontes.

El sujeto emerge al mismo tiempo que el mundo.
Emerge desde el punto de partida sistémico y cibernético,
alli donde un cierto namero de rasgos propios de los seres
humanos (finalidad, programa, comunicacién, etc.) son in-
cluidos en el objeto-maquina. Emerge, sobre todo, a partir
de la auto-organizacién, cuando autonomia, individuali-
dad, complejidad, incertidumbre, ambigiiedad, se vuelven
los caracteres propios del objeto. Cuando, sobre todo, el
término «auto» lleva en si la raiz de la subjetividad.

63



Se puede concebir que, desde entonees, sin que hubie-
ra un abismo epistemolégico infranqueable, la auto-refe-
rencia llevard a la conciencia de si, que la auto-reflexivi-
dad llevard a la reflexién, en suma, a que aparecieran «sis-
temas dotados de una capacidad de auto-organizacién tan
elevada como para producir una misteriosa cualidad lla-
mada conciencia de si (conciousness or self-awareness)».®

Pero el sujeto emerge también en sus caracteristicas
existenciales que, desde Kierkegaard, han sido subraya-
das. Lleva en si su individualidad irreductible, su suficien-
cia (en tanto ser recursivo que se envuelve siempre sobre
si mismo) y su insuficiencia (en tanto que ser «abierto» in-
decidible en si mismo). Lleva en si la brecha, la fragmen-
tacion, la pérdida, la muerte, el més all4.

Asi es que nuestro punto de vista cuenta con el mun-
do y reconoce al sujeto. Més aun, presenta a uno y otro de
manera reciproca e inseparable: el mundo no puede apare-
cer como tal, es horizonte de un eco-sistema 'del eco-siste-
ma, horizonte de la physis, no puede aparecer si no es para
un sujeto pensante, ultimo desarrollo de la complejidad
auto-organizadora. Pero tal sujeto no ha podido aparecer
mas que al término de un proceso fisico a través del cual se
ha desarrollado a través de mil etapas, siempre condicio-
nado por un eco-sistema volviéndose cada vez mas rico y
vasto, el fenémeno de la auto-organizacién. El sujeto y el
objeto aparecen asi como las dos emergencias iltimas, in-
separables de la relacién sistema auto-organizador/eco-
sistema.

Ahora bien, se puede entender que sistemismo y Ci-
bernética son algo asi como la primera etapa de una nave
espacial que permite el lanzamiento de una segunda eta-
pa, la teorfa de la auto-organizacién, la cual, a su vez, en-

8. G. Gunther, «Cybernetical Ontology and transjunctionnal Opera-
tions», en Yovitz, Jacobi, Goldstein (ed.), Self-organizing Systems, Spartan
Books, Washington, 1960, p. 331.

64



ciende una tercera etapa, epistemoldgica: la de las relacio-
nes entre el sujeto y el objeto.

A partir de entonces, llegamos, sin duda, al punto
crucial de la Fisica y de la Metafisica de occidente que,
desde el siglo xviI funda a una y otra, al mismo tiempo que
las opone irreductiblemente.

En efecto, la ciencia occidental se fundé sobre la eli-
minacién positivista del sujeto a partir de la idea de que
los objetos, al existir independientemente del sujeto, po-
dian ser observados y explicados en tanto tales. La idea de
universo de hechos objetivos, liberados de todo juicio de
valor, de toda deformacién subjetiva, gracias al método ex-
perimental y a los procedimientos de verificacién, ha per-
mitido el desarrollo prodigioso de la ciencia moderna.
Ciertamente, como tan bien lo definiera Jacques Monod,
se trata aqui de un postulado, es decir, de una posicién
acerca de la naturaleza de lo real y del conocimiento.

Dentro de ese marco de referencia, el sujeto es, o bien
el «ruido», es decir, la perturbaciéon, la deformacién, el
error, que hace falta elimjnar a fin de lograr el conoci-
miento objetivo, o bien el espejo, simple reflejo del univer-
so objetivo.

El sujeto es rechazado, como perturbacién o como rui-
do, precisamente porque es indescriptible seguin los crite-
rios del objetivismo: «<No hay nada en nuestras teorias ac-
tuales del pensamiento que nos permita distinguir légica-
mente entre un objeto como una piedra y un sujeto como
unidad de conciencia, el cual aparece s6lo como un seudo-
objeto si lo ubicamos en el cuerpo de un animal o de un ser
humano y lo llamamos Ego.»® El sujeto se vuelve fantasma
del universo objetivo: «<Es la misteriosa X que desafia la
descripcién en términos de predicados aplicables a un ob-
jeto contenido en el Universo.» '

9. G. Gunther, op. cit., p. 383.

10. Ibid., p. 351.

65



Pero, rechazado de la ciencia, el sujeto se toma revan-
cha en el terreno de la moral, la Metafisica, la ideologia.
Ideolégicamente, es el soporte del humanismo, religion del
hombre considerado como el sujeto que reina o debiera rei-
nar sobre un mundo de objetos (a ser poseidos, manipula-
dos, transformados). Moralmente, es el sitial indispensa-
ble de toda Etica. Metafisicamente, es la realidad Gltima o
primera que reubica al objeto como un pdlido fantasma o,
en el mejor de los casos, un espejo lamentable de las es-
tructuras de nuestro entendimiento.

Desde todos esos aspectos, gloriosa o vergonzosamen-
te, implicita o abiertamente, el sujeto ha sido transcenden-
talizado. Excluida del mundo objetivo, «la subjetividad o
conciencia (ha sido identificada) con el concepto de algo
transcendental que viene del Més Alld» (Gunther). Rey del
Universo, huésped del Universo, el sujeto se despliega en-
tonces en el reino no ocupado por la ciencia. A la elimina-
cién positivista del sujeto le responde, desde el polo opues-
to, la eliminacién metafisica del objeto, el mundo objetivo
se disuelve en el sujeto que piensa. Descartes es el prime-
ro que hizo surgir en toda su radicalidad esa dualidad que
habria de marcar al Occidente moderno, postulando alter-
nativamente al universo objetivo de la res extensa, abierto
a la ciencia, y el cogito subjetivo, irreductible primer prin-
cipio de realidad.

Luego, efectivamente, la dualidad del objeto y del suje-
to se plantea en términos de disyuncién, de repulsién, de
anulacién reciproca. El encuentro entre sujeto y objeto anu-
la siempre a uno de los dos términos: o bien el sujeto se
vuelve «ruido» (noise), falto de sentido, o bien es el objeto, en
ultima instancia el mundo, el que se vuelve «ruido»: que im-
porta el mundo «objetivo» para quien entiende al imperativo
categérico de la ley moral (Kant), para quien vive el temblor
existencial de la angustia y de la busqueda (Kierkegaard).

Si bien esos términos disyuntivos/repulsivos se anu-
lan mutuamente, son, al mismo tiempo, inseparables. La

66



. parte de la realidad oculta por el objeto lleva nuevamente
hacia el sujeto, la parte de la realidad oculta por el sujeto,
lleva nuevamente hacia el objeto. Atin més: no hay objeto
8i no es con respecto a un sujeto (que observa, aisla, defi-
ne, piensa), y no hay sujeto si no es con respecto a un am-
biente objetivo (que le permite reconocerse, definirse, pen-
sarse, etc., pero también existir).

El objeto y el sujeto, librados cada uno a si mismo, son
conceptos insuficientes. La idea de universo puramente
objetivo est4 privada no solamente de sujeto sino también
de ambiente, de mas alla: es una idea de una extrema po-
breza, cerrada sobre si misma, que no reposa sobre nada
que no fuera el postulado de la objetividad, rodeada por un
vacio insondable que tiene en su centro, alla donde est4 el
pensamiento de este universo, otro vacio insondable. El
concepto de sujeto, ya sea obstaculizado a nivel empirico,
ya sea hipertrofiado a nivel transcendental, est4a a su vez
desprovisto de un ambiente y, aniquilando al mundo, se
encierra en el solipsismo.

Asi aparece la gran paradoja: sujeto y objeto son in-
disociables, pero nuestro modo de pensar excluye a uno u
otro, dejandonos solamente libres de elegir, segiin el mo-
mento de la travesia, entre el sujeto metafisico y el obje-
to positivista. Y cuando el sabio elimina de su espiritu
las ansiedades de su carrera profesional, los celos y las
rivalidades profesionales, su mujer y su amante, para in-
clinarse sobre las cobayas, el sujeto subitamente se anu-
1a, configurando un fenémeno tan sin precedentes que se-
meja el pasaje de un universo a otro a través de un hipe-
respacio en un relato de ciencia-ficcién. Siendo el sujeto
el reducto del conocimiento objetivo, se vuelve «ruido»,
porque es el observador, el sabio mismo... Este observa-
dor, este sabio que trabaja, precisamente, sobre el objeto,
ha desaparecido. El gran misterio, a saber, que la objeti-
vidad cientifica deba necesariamente aparecer en el espi-
ritu de un sujeto humano, es completamente eludido,

67



descartado o estiipidamente reducido al tema de la con-
ciencia refleja.

Ahora bien, este tema del reflejo es, sin embargo, mu-
cho mas rico que lo que pudiera parecer, apenas dejamos
de aplicar 1a solucién del avestruz a una contradiccién evi-
dente. Trae a colacién la paradoja del doble espejo. En
efecto, el concepto positivista de objeto hace de la concien-
cia una realidad (espejo) y, al mismo tiempo, una ausencia
de realidad (reflejo). Y se puede, efectivamente, afirmar
que la conciencia, de manera sin duda incierta, refleja al
mundo: pero si el sujeto refleja al mundo, eso puede tam-
bién significar que el mundo refleja al sujeto. ;Por qué
«nuestro Ego que experimenta, persiste y piensa no se ha-
lla por ninguna parte en nuestra visiéon del mundo (world
picture)»? se preguntaba Schrédinger. Y se respondia que
era «porque él mismo es esa visién del mundo; es idéntico
con el todo y no puede, entonces, ser contenido como una
parte de ese todo».! Asi es que el objeto puede ser espejo
para el sujeto tanto como el sujeto para el objeto. Y Schro-
dinger muestra el rostro doble de la conciencia del sujeto:
«Por una parte, es el teatro, el tnico teatro donde el con-
junto del proceso del mundo tiene lugar, por la otra, es un
accesorio insignificante que puede estar ausente sin afec-
tar para nada al conjunto.» '?

Finalmente, es interesante subrayar que la disyun-
ciéon sujeto/objeto, haciendo del sujeto un «ruido», un
«error», producia, al mismo tiempo, la disyuncién entre el
determinismo, propio del mundo de los objetos, y la inde-
terminacién que se volvia lo propio del sujeto.

Dependiendo de que uno valorice al objeto, se valori-
za, al mismo tiempo, al determinismo. Pero si uno valoriza

11. E. Shrodinger, Mind and Matter, Cambridge University Press,
1959, p. 52.

12. Ibid., p. 64.

68



. al syjeto, la indeterminacién se vuelve, entonces, riqueza,
bullir de posibilidades, jlibertad! Y asi toma forma el para-
digma clave de Occidente: el objeto es lo cognoscible, lo de-
terminable, lo aislable y, por lo tanto, lo manipulable. Con-
tiene la verdad objetiva y, en ese caso, es todo para la cien-
cia, pero al ser manipulable por la técnica, es nada. El su-
jeto es lo desconocido, desconocido por indeterminado, por
espejo, por extrario, por totalidad. Asi es que en la ciencia
de Occidente, el sujeto es el todo-nada; nada existe sin él,
pero todo lo excluye; es como el soporte de toda verdad
pero, al mismo tiempo, no es mas que «ruido» y error fren-
te al objeto.

Nuestro curso ha sido guiado, por una parte, por la
microfisica donde sujeto y objeto se vuelven mutuamente
relacionados, aunque permanecen incongruentes uno para
el otro, por otra parte, por la Cibernética y el concepto de
auto-organizacién. Ya nos hemos desenraizado de la alter-
nativa determinismo/azar porque el sistema auto-organi-
zador tiene necesidad de la indeterminacién y del azar
para su propia auto-determinacién. Del mismo modo esca-
pamos de la disyuncién y de la anulacién del sujeto y del
objeto porque hemos partido del concepto de sistema
abierto, que implica en si mismo, ya en su caracter mas
elemental, la presencia consustancial del ambiente, es de-
cir, la interdependencia sistema eco-sistema.

Si parto del sistema auto-eco-organizador y lo remon-
to, de complejidad en complejidad, llego finalmente a un
sujeto reflexivo que no es otro que yo mismo que trato de
pensar la relacién sujeto-objeto. E inversamente, si yo par-
to de ese sujeto reflexivo para encontrar su fundamento o,
al menos, su origen, encuentro mi sociedad, la historia de
esa sociedad en la evolucién de la humanidad, el hombre
auto-eco-organizador.

Asi es que el mundo esta en el interior de nuestro es-
piritu, el cual estd en el interior del mundo. En ese proce-
so, sujeto y objeto son constitutivos uno del otro. Pero eso

69



no arriba a una visién unificadora y armoniosa. No pode-
mos escapar a un principio de incertidumbre generaliza-
da. Asi como en microfisica el observador perturba al obje-
to, el cual perturba su percepcién, asi también las nocio-
nes de objeto y de sujeto son profundamente perturbadas
una por la otra: cada una abre una brecha en la otra. Hay,
lo veremos, una incertidumbre fundamental, ontolégica,
sobre la relacién entre el sujeto y el ambiente, que sélo
puede resolverse por una decisién ontolégica absoluta (fal-
sa) sobre la realidad del objeto o la del sujeto. Una nueva
concepcién emerge tanto de la relacién compleja del sujeto
y del objeto, como del caracter insuficiente e incompleto de
una y otra nociéon. El sujeto debe permanecer abierto, des-
provisto de un principio de decidibilidad en si mismo; el
objeto mismo debe permanecer abierto, por una parte so-
bre el sujeto, por otra parte sobre su ambiente, el cual, a
su vez, se abre necesariamente y continia abriéndose mas
alla de los limites de nuestro entendimiento.

Esta restriccion de conceptos, esta fisura ontolégica,
esta regresion de la objetividad, del determinismo, pare-
cen aportar, como primer fruto, la regresion general del co-
nocimiento, la incertidumbre...

Pero esta restricciéon necesaria es un estimulo para el
conocimiento. El error ontolégico era el de dejar cerrado,
es decir, petrificado, los conceptos de base de la ciencia (y
de la Filosofia). Hace falta, por el contrario, abrir la posibi-
lidad de un conocimiento a la vez mas rico y menos cierto.
Se puede extrapolar, al conjunto de la ciencia, y mas am-
pliamente al problema del conocimiento, lo que Niels Bohr
habia dicho después de la introduccién del quantum en
microfisica: «Al principio, esta situacién pudiera parecer
muy lamentable; pero a menudo en el curso de la historia
de la ciencia, si bien los nuevos descubrimientos revelaron
los limites de ideas cuyo valor universal nunca se habia
cuestionado, fuimos recompensados: nuestra visiéon se ex-
pandié, y nos volvimos capaces de conectar entre si fené-

70



. menos que, hasta entonces, podian parecer contradicto-
rios» (Niels Bohr).?

Coherencia y apertura epistemoloégica

El esfuerzo teérico cuyo movimiento indicamos, tra-
bajando naturalmente sobre la relacién sujeto-objeto, tra-
baja, al mismo tiempo, sobre la relaciéon entre el investiga-
dor (en este caso yo mismo) y el objeto de su conocimiento:
al traer consustancialmente un principio de incertidumbre
y de autoreferencia, trae consigo un principio auto-critico
y auto-reflexivo; a través de esos dos rasgos, lleva ya, en si
mismo, su propia potencialidad epistemolégica.

La epistemologia tiene necesidad de encontrar un
punto de vista que pueda considerar nuestro propio cono-
cimiento como objeto de conocimiento, es decir, una meta-
punto de vista, como en el caso en que un meta-lenguaje se
constituye para considerar al lenguaje devenido objeto. al
mismo tiempo, este meta-punto de vista debe permitir la
auto-consideracion critica del conocimiento, enriqueciendo
la reflexividad del sujeto cognoscente.

Aqui, podemos esbozar el punto de vista epistemol6gi-
co que permite controlar, es decir, criticar, trascender y re-
flexionar sobre nuestra teoria.

Es también el punto de vista que nos situa eco-sisté-
micamente al tomar conciencia de las determinantes/con-
dicionamientos del ambiente. Es necesario considerar:

a) el punto de vista que, situdndonos en el eco-siste-
ma natural, nos incita a examinar los caracteres biolégicos
del conocimiento; esta Biologia del conocimiento se ocupa,
evidentemente, de las formas cerebrales a priori constitu-

13. N. Bohr, Lumiere et vie, Congrés international de thérapie par la
lumiere, 1932.

71



. tivas del conocimiento humano, y también de sus modos
de aprendizaje a través del didlogo con el ambiente;

b) el punto de vista que nos sitia en nuestro eco-sis-
tema social hic et nunc, el cual produce los determinan-
tes/condicionamientos ideolégicos de nuestro conocimien-
to.

Asi, la consideracién del eco-sistema social nos permi-
te distanciarnos de nosotros mismos, mirarnos desde el ex-
terior, objetivarnos, es decir, reconocer, al mismo tiempo,
nuestra subjetividad.

Pero ese esfuerzo, necesario, es insuficiente. Hay, en-
tre el sistema cerebral humano y su ambiente, una incerti-
dumbre fundamental que no puede ser evitada: la Biologia
del conocimiento nos muestra, en efecto, que no hay nin-
gun dispositivo, en el cerebro humano, que permita distin-
guir la percepcién de la alucinacién, lo real de lo imagina-
rio; hay asimismo incertidumbre acerca del caracter del
conocimiento del mundo exterior, ya que este conocimiento
est4 inscrito en los «patterns» de organizacién, fundamen-
talmente innatos. Del lado de la Sociologia del conocimien-
to, llegamos igualmente a una incertidumbre irreductible:
la Sociologia del conocimiento nos permitirda relativizar
nuestros conceptos, situarnos en el juego de las fuerzas so-
ciales, pero no nos dira nada cierto acerca de la validez in-
trinseca de nuestra teoria.

Nos hace falta, entonces, otro meta-sistema, de cardc-
ter légico, que examine la teoria desde el punto de vista de
su consistencia interna. Entramos aqui en el campo clési-
co de la Epistemologia, pero nos chocamos con el problema
de la indecibilidad goédeliana. El teorema de Godel, apa-
rentemente limitado a la 16gica matematica, vale a fortiori
para todo sistema teérico: demuestra que en un sistema
formalizado, hay por lo menos una proposiciéon que es in-
decidible: esa indecidibilidad abre una brecha en el siste-
ma, que se vuelve, entonces, incierto. Es cierto que la pro-

72



posicién indecidible puede ser demostrada en otro siste-
ma, en verdad un meta-sistema, pero éste tendra también
su brecha légica.

Hay alli como una barrera infranqueable al logro del
conocimiento. Pero se puede también ver alli una incita-
cién a la superacién del conocimiento, a la constitucién de
meta-sistemas, movimiento que, de meta-sistema en
meta-sistema, hace progresar al conocimiento, pero hace
siempre aparecer, al mismo tiempo, una nueva ignorancia
y un nuevo desconocimiento.

Podemos ver entonces c6mo es que esa incertidumbre
esta ligada a la teoria del sistema abierto. En efecto, el
meta-sistema de un sistema abierto no puede mas que ser,
€l mismo, abierto, y tiene, a su vez, necesidad de un meta-
sistema. Hay entonces correspondencia entre la perspecti-
va abierta en la base de la teoria del sistema abierto y la
brecha infinita abierta en la cima de todo sistema cogniti-
vo por el teorema de Godel.

Todo ello nos incita a una Epistemologia abierta. La
Epistemologia, es necesario subrayar en estos tiempos de
Epistemologia armada, no es un punto estratégico a ocu-
par para controlar soberanamente todo conocimiento, re-
chazar toda teoria adversa, y atribuirse el monopolio de la
verificacion y, por lo tanto, de la verdad. La Epistemologia
no es pontificia ni judicial; es el lugar tanto de la incerti-
dumbre como de la dialégica. En efecto, todas las incerti-
dumbres que hemos revelado deben confrontarse, corre-
girse, las unas a las otras, inter-dialogar sin que se pueda
esperar siempre taponar con el esparadrapo ideolégico la
brecha ultima.

Es aqui que la expresion citada anteriormente de
Niels Bohr, segin la cual una limitacién al conocimiento
se transforma en una ampliacién del conocimiento, cobra
su pleno sentido epistemolégico y teérico.

Todo progreso importante del conocimiento, como lo
ha senialado Kuhn, se opera necesariamente por la quiebra

73



.y la ruptura de sistemas cerrados, que no tienen dentro de
ellos mismos la aptitud de la transcendencia. Se opera en-
tonces, cuando una teoria se muestra incapaz de integrar
observaciones cada vez mas centrales, una verdadera re-
volucién, que quiebra en el sistema aquello que le daba
tanto su coherencia como su clausura. Una teoria sustitu-
ye a la antigua teoria y, eventualmente, integra a la anti-
gua teoria, provincializdndola y relativizandola.

Ahora bien, esta vision de la evolucién como transcen-
dencia de un sistema y constitucién de un meta-sistema,
vale no solamente para las ideas cientificas, sino también
para los sistemas auto-eco-organizadores vivientes. Y re-
encontramos una vez mas una coincidencia necesaria para
nuestra ligazén epistémico-tedrica. La teoria de la auto-or-
ganizacién lleva naturalmente en ella el principio y la po-
sibilidad de una Epistemologia que, lejos de volver a ence-
rrarla solipsisticamente en si misma, confirma y profundi-
za sus dos aspectos fundamentales: la apertura y la refle-
xividad (auto) y sus dos relaciones fundamentales, eco-sis-
témicas y meta-sistémicas.

Asi es que, lejos de intentar una unificacién rigida,
podemos asegurar una conexién laxa, pero indispensable-
mente, entre apertura sistémica y brecha godeliana, incer-
tidumbre empirica e indecibilidad teérica, apertura fisi-
ca/termodindamica y apertura epistémica/teérica.

Podemos, en fin, darle un sentido epistémico a nues-
tra concepcién abierta de la relacién sujeto-objeto. Esta
concepcién nos indica que el objeto debe ser concebido en
su eco-sistema y més aun en un mundo abierto (que el co-
nocimiento no puede completar) y en un meta-sistema,
una teoria a elaborar en la cual sujeto y objeto serian am-
bos integrables.

El sujeto aislado se encierra en las dificultades insu-
perables del solipsismo. La nocién de sujeto no cobra sen-
tido més que dentro de un eco-sistema (natural, social, fa-
miliar, etc.) y debe ser integrada en un meta-sistema.

74



. Cada una de las nociones, sujeto y objeto, en la medida en
que se presentan como absolutas, dejan ver, entonces, un
hiato enorme, ridiculo, infranqueable. Pero si esas nocio-
nes reconocen ese hiato, el mismo se vuelve, entonces,
apertura de una nocién hacia la otra, apertura al mundo,
apertura hacia una eventual transcendencia de la alterna-
tiva, hacia un eventual progreso del conocimiento.

Recapitulemos: la concepcién compleja que tratamos
de elaborar llama a y aporta los medios para la autocriti-
ca. Llama en un desarrollo natural a la revisién epistemo-
légica; conlleva verdades biodegradables, es decir, morta-
les, es decir, vivientes.

Scienza nuova

Asi es que venimos de esbozar, atravesando la Ciber-
nética, el Sistemismo, la Teoria de la Informacién, el dis-
curso que nos proponemos desarrollar. Estos esbozos preli-
minares esquematizan, de manera, por cierto, nada crono-
légica, sino de manera mas bien légica, mi propio itinera-
rio. El mismo me ha hecho entrar en la Biologia, para vol-
ver a salir, entrar en la Teoria de Sistemas, la Cibernética,
para también volver a salir, interrogar a las ciencias avan-
zadas que vuelven a cuestionar el viejo paradigma de dis-
yuncién/reduccién/simplificacién.

Esto nos ha servido para limpiar el terreno y reconsi-
derar teorias ricas en tesoros ignorados, pero cuya superfi-
cie iluminada refleja la chatura tecnocratica (Cibernética,
Teoria de Sistemas). Al mismo tiempo, se puede ver que el
discurso que emprendo estd ya esbozado por todas partes,
que la mayor parte de esos esbozos son antiguos, algunos
de mas de veinte afios. Yo no pretendo llevar el discurso a
su realizacién (tanto méas en la medida en que he mostra-
do que no puede ser méas que inacabado). Procediendo por
ruptura, integracién y reflexién, he querido tratar de dar-

75



. le una forma. He querido situarme en un lugar en movi-
miento (no tanto el lugar-trono en el que siempre preten-
den sentarse los doctrinarios arrogantes), en un pensa-
miento complejo que conecte la teoria a la metodologia, a
la Epistemologia, y aun a la Ontologia.

En efecto, ya se puede ver que la teoria no se rompe
en el pasaje de lo fisico a lo biolégico, de lo biolégico a lo
antropolégico, sino que establece, en cada uno de esos ni-
veles, un lazo meta-sistémico, de la entropia a la neguen-
tropia, de la neguentropia a la Antropologia (hipercomple-
jidad). Llama a una metodologia a la vez abierta (que inte-
gra a lo antiguo) y especifica (la descripcién de unidades
complejas).

Esta teoria supone y explicita una Ontologia, que no
solamente pone el acento sobre la relacién en detrimento
de la sustancia, sino que también pone el acento sobre las
emergencias, las interferencias, como fenémenos constitu-
tivos del objeto. No hay més que una red formal de relacio-
nes, hay realidades, pero que no son esencias, que no son
de una sola sustancia, que son compuestas, producidas por
los juegos sistémicos, pero dotadas, de todos modos, de
una cierta autonomia.

Finalmente, y sobre todo, lo que hemos querido y
creimos encontrar, es el punto articular para las investiga-
ciones fundamentales, un conjunto teérico/metodolégico/
/epistemoldgico, a la vez coherente y abierto. Lo creemos
mucho mas coherente que todas las otras teorias que se
extienden sobre un dominio igualmente vasto pero se re-
ducen a repetir incansablemente sus generalidades. Lo
creemos mucho mas vasto y mas abierto que todas las
otras teorias coherentes. Lo creemos mas 16gico y mas vas-
to que todas las otras teorias abiertas (que caen en el
eclecticismo, faltas de una columna vertebral). Vamos a in-
tentar aqui un discurso multidimensional no totalitario,
teérico pero no doctrinario (la doctrina es la teoria cerra-
da, autosuficiente, por lo tanto insuficiente), abierto a la

76



~ incertidumbre y a la transcendencia; no ideal/idealista, sa-
biendo que la cosa no sera nunca totalmente encerrada en
el concepto, el mundo jamas aprisionado en el discurso.

Tal es la idea de la scienza nuova. Este término, que
hemos tomado de Vico, en un contexto y un texto diferen-
tes, quiere indicar que nuestro esfuerzo se sitia en una
modificacién, una transformacion, un enriquecimiento del
concepto actual de ciencia que, como lo habia dicho Bro-
nowski, no es «ni absoluto, ni eterno». Se trata de una
transformacién multidimensional de aquello que entende-
mos por ciencia, que concierne a aquello que parece consti-
tuir a algunos de sus intangibles imperativos, comenzando
por la inevitabilidad de la parcelacion disciplinaria y el
fraccionamiento teérico.

Por la unidad de la ciencia

Postulamos la posibilidad y, al mismo tiempo, la nece-
sidad de una unidad de la ciencia. Una unidad tal es evi-
dentemente imposible e incomprensible dentro del marco
actual en el cual miriadas de datos se acumulan en los al-
véolos disciplinarios cada vez mas estrechos y taponados.
Es imposible dentro del marco en el que las grandes disci-
plinas parecen corresponder a esencias y a materias hete-
rogéneas: lo fisico, lo biolégico, lo antropolégico. Pero es
concebible en el campo de una physis generalizada.

Bien entendida, una tal unificacién, no tendria nin-
gun sentido, si fuera unicamente reduccionista, reducien-
do al nivel méas simple de organizacién los fenémenos de
organizacion compleja; seria insipida si se hiciera efectiva
envolviéndose en una generalidad omnipresente, como la
palabra sistema. Sélo tiene sentido si es capaz de aprehen-
der, al mismo tiempo, unidad y diversidad, continuidad y
rupturas. Pero nos parece bien que eso sea posible en una
teoria de la auto-eco-organizacion, abierta a una teoria ge-

77



. neral de la physis. Fisica, Biologia, Antropologia, dejan de
ser entidades cerradas, pero no pierden su identidad. La
unidad de la ciencia respeta a la Fisica, a la Biologia, a la
Antropologia, pero golpea al fisicismo, al biologismo, al an-
tropologismo (Fig. 1).

Antropologia

Biologia

Figura 1

Se ve la diferencia con la tentativa de unidad de la
ciencia lanzada por el positivismo légico. aquél no ha podi-
do mas que jugar el rol de una Epistemologia armada que
prohibia llevar la mirada alli donde se debe precisamente
mirar hoy en dia, hacia lo incierto, lo ambiguo, lo contra-
dictorio.

Como siempre, una teoria que se quiere fundamental
escapa al campo de las disciplinas, las atraviesa, como lo
han hecho, aunque cada uno con su propia ceguera y su
propia arrogancia, el marxismo, el freudismo, el estructu-
ralismo.

78



Es decir, que la perspectiva aqui es transdisciplina-
ria. Transdisciplinaria significa, hoy, indisciplinaria. Toda
una enorme institucion burocratizada -—la ciencia—, todo
un cuerpo de principios, resiste al menor cuestionamiento,
rechaza con violencia y desprecio como «no cientifico» todo
lo que no corresponde al modelo.

Pero hay una incertidumbre en el concepto de cien-
cia, una brecha, una apertura, y toda pretensiéon de defi-
nir las fronteras de la ciencia de manera segura, toda pre-
tensién al monopolio de la ciencia es, por eso mismo, no
cientifica. Me aplastaran hasta la muerte (mi muerte y su
muerte) por las inocentes verdades que digo aqui mismo.
Pero hacia falta que las dijera, porque la ciencia se ha
vuelto ciega por su incapacidad de controlar, prever, in-
cluso concebir su rol social, por su incapacidad de inte-
grar, articular, reflexionar sus propios conocimientos. Si,
efectivamente, el espiritu humano no puede aprehender
el enorme conjunto del saber disciplinario, hace falta, en-
tonces, cambiar, ya sea al espiritu humano, ya sea al sa-
ber disciplinarizado.

La integracion de las realidades expulsadas por la ciencia
cldsica

La nueva unidad de la ciencia no cobra sentido mas
que con el retorno de los expulsados durante los siglos XviIIiI
Yy XIX, que se reintegran lentamente, localmente u ocasio-
nalmente a las ciencias. Esa expulsién correspondié, tal
vez, a una necesaria puesta entre paréntesis que fue, por
lo demas, heuristica, porque permitié el extraordinario de-
sarrollo de las ciencias; pero fue también, quizas, una de-
bilidad de mucho peso que ahora asfixia, sofoca, a la nueva
y necesaria metamorfosis.

Asi es que se trata no solamente de reconocer la pre-
sencia, sino de integrar, a lo aleatorio, tanto en su caracter

79



de imprevisibilidad, como en su caracter de evento; ! no se
trata ma4s, solamente, de localizar de manera estadistica,
sino de concebir, en su caracter radical y polidimensional,
a la informacioén, concepto no reductible a la materiay ala
energia. Se trata de integrar siempre al ambiente, inclui-
do hasta en la concepcién de mundo. Se trata de integrar
al ser auto-eco-organizado, hasta en el concepto de sujeto.

Se trata al menos de reconocer aquello que ha queda-
do siempre silenciado en las teorias de la evolucién: la in-
ventividad y la creatividad. La creatividad ha sido recono-
cida por Chomsky como un fenémeno antropolégico de
base. Hace falta agregar que la creatividad marca todas
las evoluciones biolégicas de manera aiin mds novedosa
que a la evolucién histérica, la cual est4 ain lejos de haber
redescubierto todas las invenciones de la vida, comenzan-
do por la maravilla constituida por la célula.

La ciencia clasica habia rechazado al accidente, al
evento, a lo aleatorio, a lo individual. Toda tentativa de
reintegrarlos no podia mas que parecer anti-cientifica den-
tro del marco del viejo paradigma. El mismo habia recha-
zado al cosmos y al sujeto. Habia rechazado al alfa y al
omega, para mantenerse en una banda media, pero desde
entonces, esa banda media, esa alfombra voladora, a medi-
da que avanzamos mas en lo macro (Astronomia, teoria de
la relatividad) y en lo micro (Fisica de las particulas), se
revel6 pobre y al mismo tiempo mitica. Los problemas
esenciales, los grandes problemas del conocimiento, eran
siempre reenviados al cielo, se volvian fantasmas errantes
de la Filosofia: el Espiritu, la Libertad. La ciencia, al mis-
mo tiempo, se volvia cada vez mas exangiie, pero su fraca-

14. Pero era necesario, al mismo tiempo, romper el marco objetivo/me-
tafisico dentro del cual el azar era Absurdo, para pasar a un nivel de la rela-
cién entre el observador y 1a observacion, el sujeto y el objeto, el sistema y el
eco-sistema, dentro del cual pudiéramos reencontrarnos siempre con el azar,
es decir, con un hiato dentro de la determinacién y la prediccién. E. Morin,
«L’événement sphynx», Communications: U'Evénement, 18, 1972.

80



_ 8o en tanto sistema de comprensién estaba enmascarado
por su éxito en tanto sistema de manipulacién.

Lo que propone ahora la scienza nuova, es simple-
mente algo cuyas consecuencias serdn incalculables: no
solamente el objeto debe ser adecuado a la ciencia, la cien-
cia debe también ser adecuada a su objeto.

La superacion de las alternativas cldsicas

A lo largo del camino que hemos seguido, se ve que las
alternativas cldsicas pierden su carédcter absoluto o, mas
bien, cambian de caracter: el «o bien/o bien» sustituye tan-
to al «ni/ni» como al «y/y». Asi sucede, hemos visto, con la
oposicién entre unidad/diversidad, azar/necesidad, canti-
dad/cualidad, sujeto/objeto; asi sucede, hace falta indicar
ahora, con la alternativa holismo/reduccionismo. En efec-
to, el reduccionsimo ha suscitado siempre, por oposicién,
una corriente «holistica» fundada sobre la preeminencia
del concepto de globalidad o totalidad; pero siempre, la to-
talidad no ha sido mas que un cajén de sastre que incluia
demasiado, sin importar qué ni c6mo: cuanto més plena se
volvia la totalidad, m4s se volvia vacia. Lo que queremos
desarrollar ahora, més alld del reduccionismo y del holis-
mo, es la idea de unidad compleja, que enlaza al pensa-
miento analitico-reduccionista y al pensamiento global, en
una dialectizacién cuyas premisas proponemos. Esto sig-
nifica que si la reduecién —la bisqueda de unidades ele-.
- mentales simples, la descomposicién de un sistema en sus
elementos, el origen de lo complejo en lo simple— sigue
siendo un caracter esencial del espiritu cientifico, no es ni
la dnica ni, sobre todo, la iiltima palabra.

Asi es que la scienza nuova no destruye a las alterna-
tivas cldsicas, no aporta la solucién monista que seria la
esencia de la realidad. Pero los términos alternativos se
vuelven términos antagonistas, contradictorios y, al mis-

81



mo tiempo, complementarios en el seno de una visién maés
amplia que debera reencontrar y afrontar nuevas alterna-
tivas.

El cambio paradigmdtico

Sentimos, ahora, que nos acercamos a una revolucién
considerable (tan considerable que, tal vez, no tenga lu-
gar), una que concierne al gran paradigma de la ciencia oc-
cidental (y de manera correlativa, a la Metafisica que es
tanto su negativo, como su complemento). Repitamoslo,
las fallas, las fisuras, se multiplican en ese paradigma,
pero siempre se mantiene.

Lo que afecta a un paradigma, es decir, la clave de
todo un sistema de pensamiento, afecta a la vez a la Onto-
logia, a la Metodologia, a la Epistemologia, a la Légica, y
en consecuencia, a la préactica, a la sociedad, a la politica.
La Ontologia de Occidente estaba fundada sobre entida-
des cerradas, como ser la sustancia, la identidad, la causa-
lidad (linear), el sujeto, el objeto. Esas entidades no se co-
municaban entre ellas, las oposiciones provocaban la re-
pulsién o la anulacién de un concepto por el otro (como su-
jeto/objeto); la «realidad» podia entonces ser englobada
mediante ideas claras y distintas.

En ese sentido, 1a metodologia cientifica era reduccio-
nista y cuantitativa. Reduccionista, porque hacia falta lle-
gar a unidades elementales incapaces de ser descompues-
tas, que eran las tinicas capaces de ser englobadas en for-
ma clara y distinta; cuantitativa, porque esas unidades
discretas podian servir de base a todas las computaciones.
La légica de Occidente era una légica homeostdtica, desti-
nada a mantener el equilibrio del discurso mediante la ex-
pulsién de la contradiccion y del error; ella controlaba o
guiaba todos los desarrollos del pensamiento, pero ella
misma se presentaba ante la evidencia como no desarro-

82



. llable. La epistemologia jugaba siempre el rol verificador
del aduanero o el rol prohibidor del gendarme.

La imaginacién, la iluminacién, la creacién, sin las
cuales el progreso de la ciencia no hubiera sido posible, no
entraban en las ciencias mas que ocasionalmente: eran, 16-
gicamente, no dignas de atencién, y, epistemoldgicamente,
siempre condenables. Se ha hablado de ellas en las biogra-
fias de los grandes sabios, pero nunca en los manuales y
los tratados, en los que, por lo tanto, una sombria compila-
cién estaba constituida, como en los yacimientos subterra-
neos de carbén, por la fosilizacién y la compresién de aque-
llo que, en su origen, habian sido fantasias, hipétesis, pro-
liferacién de ideas, inventos, descubrimientos.

Pero ese paradigma de Occidente, hijo de la herencia
fecunda de la esquizofrénica dicotomia cartesiana y del
puritanismo clerical, gobierna también al doble caracter
de la praxis occidental, por una parte antropocéntrica, et-
nocéntrica, egocéntrica, cuando se trata del sujeto (porque
esta fundada sobre la auto-adoracién del sujeto: hombre,
nacién o etnia, individuo); por otra parte y correlativamen-
te manipuladora, congeladamente «objetiva», cuando se
trata del objeto. Ese paradigma no existe si no es en rela-
cién con la identificaciéon de la racionalizacién con la efica-
cia, de la eficacia con los resultados cuantificables; es inse-
parable de toda una tendencia clasificatoria, reificatoria,
etc., tendencia corregida, a veces fuertemente, apenas
otras veces, por contra-tendencias aparentemente «irra-
cionales», «<sentimentales», romaénticas, poéticas.

Efectivamente, de la parte a la vez gravida y pesada,
etérea y onirica de la realidad humana (y tal vez de la rea-
lidad del mundo) se ha hecho cargo lo irracional, parte
maldita y bendita donde la poesia se atiborra y se descar-
ga de sus esencias, las cuales, filtradas y destiladas, podri-
an y deberian un dia llamarse ciencia.

Entrevemos con claridad, entonces, lo radical y lo am-
plio de la reforma paradigmatica. Se trata, en un sentido,

83



. de aquello que seria lo méas simple, lo méas elemental, lo
mas «pueril»: cambiar las bases de partida del razona-
miento, las relaciones asociativas y repulsivas entre algu-
nos conceptos iniciales, pero de los cuales depende toda la
estructura del razonamiento, todos los desarrollos discur-
sivos posibles. Y se entiende claramente qué es lo mas di-
ficil. Porque no hay nada mas facil que explicar algo dificil
a partir de premisas simples admitidas a la vez por el que
habla y el que escucha, nada mas simple que perseguir un
razonamiento sutil por los rieles que incluyen los mismos
cambios de carril y los mismos sistemas de seiales. Pero
no hay nada mas dificil que modificar el concepto angular,
la idea masiva y elemental que sostiene todo el edificio in-
telectual.

Porque es, evidentemente, toda la estructura del sis-
tema de pensamiento la que se halla transtornada, trans-
formada, es toda una enorme estructura de ideas la que
colapsa. He aqui aquello para lo cual hay que prepararse.

84



Parte 3



El paradigma de
complejidad *

No hace falta creer que la cuestién de la complejidad se
plantea solamente hoy en dia, a partir de nuevos desarro-
llos cientificos. Hace falta ver la complejidad alli donde
ella parece estar, por lo general, ausente, como, por ejem-
plo, en la vida cotidiana.

La complejidad en ese dominio ha sido percibida y
descrita por la novela del siglo XIX y comienzos del xX.
Mientras que en esa misma época, la ciencia trataba de
eliminar todo lo que fuera individual y singular, para rete-
ner nada méas que las leyes generales y las identidades
simples y cerradas, mientras expulsaba incluso al tiempo
de su visi6n del mundo, la novela, por el contrario (Balzac
en Francia, Dickens en Inglaterra) nos mostraba seres
singulares en sus contextos y en su tiempo. Mostraba que
la vida cotidiana es, de hecho, una vida en la que cada uno
juega varios roles sociales, de acuerdo a quien sea en sole-
dad, en su trabajo, con amigos o con desconocidos. Vemos
asi que cada ser tiene una multiplicidad de identidades,
una multiplicidad de personalidades en si mismo, un mun-
do de fantasmas y de sueiios que acompaiian su vida. Por
ejemplo, el tema del monélogo interior, tan importante en
la obra de Faulkner, era parte de esa complejidad. Ese
inner-speech, esa palabra permanente es revelada por la
literatura y por la novela, del mismo modo que ésta nos re-
vel6é también que cada uno se conoce muy poco a si mismo:

* De Culture, signes, critiques, Presses de 'Université de Québec, 1988
(Cahiers Recherches et théories, Coleccién «Symbolique et idéologie», nro. S
16), pp. 65-87. Textos publicados bajo la direccién de Josiane Boulad-Ayoub.

87



en inglés, se llama a eso self-deception, el engano de si
mismo. S6lo conocemos una apariencia del si mismo; uno
se engana acerca de si mismo. Incluso los escritores mas
sinceros, como Jean-Jacques Rousseau, Chateaubriand,
olvidan siempre, en su esfuerzo por ser sinceros, algo im-
portante acerca de si mismos.

La relacién ambivalente con los otros, las verdaderas
mutaciones de personalidad como la ocurrida en Dos-
toievski, el hecho de que somos llevados por la historia sin
saber mucho c6mo sucede, del mismo modo que Fabrice
del Longo o el principe Andrés, el hecho de que el mismo
ser se transforma a lo largo del tiempo como lo muestran
admirablemente A la recherche du temps perdu y, sobre
todo, el final de Temps retrouvé de Proust, todo ello indica
que no es solamente la sociedad la que es compleja, sino
también cada d&tomo del mundo humano.

Al mismo tiempo, en el siglo XiX, la ciencia tiene un
ideal exactamente opuesto. Ese ideal se afirma en la vi-
sién del mundo de Laplace, a comienzos del siglo xix. Los
cientificos, de Descartes a Newton, tratan de concebir un
universo que sea una maquina determinista perfecta. Pero
Newton, como Descartes, tenian necesidad de Dios para
explicar como ese mundo perfecto habia sido producido.
Laplace elimina a Dios. Cuando Napoleén le pregunta:
«,Pero sefior Laplace, qué hace usted con Dios en su siste-
ma?», Laplace responde: «Sefior, yo no necesito esa hipéte-
sis.» Para Laplace, el mundo es una maquina determinista
verdaderamente perfecta, que se basta a si misma. El su-
pone que un demonio que poseyera una inteligencia y unos
sentidos casi infinitos podria conocer todo acontecimiento
del pasado y todo acontecimiento del futuro. De hecho, esa
concepcién, que creia poder arreglarselas sin dios, habia
introducido en su mundo los atributos de la divinidad: la
perfeccion, el orden absoluto, la inmortalidad y la eterni-
dad. Es ese mundo el que va a desordenarse y luego desin-
tegrarse.

88



El paradigma de simplicidad

Para comprender el problema de la complejidad, hay que
saber, antes que nada, que hay un paradigma de simplici-
dad. La palabra paradigma es empleada a menudo. En
nuestra concepcién, un paradigma esta constituido por un
cierto tipo de relacién légica extremadamente fuerte entre
nociones maestras, nociones clave, principios clave. Esa
relacion y esos principios van a gobernar todos los discur-
sos que obedecen, inconscientemente, a su gobierno.

Asi es que el paradigma de simplicidad es un paradig-
ma que pone orden en el universo, y persigue al desorden.
El orden se reduce a una ley, a un principio. La simplici-
dad ve a lo uno y ve a lo multiple, pero no puede ver que lo
Uno puede, al mismo tiempo, ser Multiple. El principio de
simplicidad o bien separa lo que esta ligado (disyuncién), o
bien unifica lo que es diverso (reduccién).

Tomemos como ejemplo al hombre. E]1 hombre es un
ser evidentemente biolégico. Es, al mismo tiempo, un ser
evidentemente cultural, meta-biolégico y que vive en un
universo de lenguaje, de ideas y de conciencia. Pero, a esas
dos realidades, la realidad biolégica y la realidad cultural,
el paradigma de simplificacién nos obliga ya sea a desu-
nirlas, ya sea a reducir la mas compleja a la menos com-
pleja. Vamos entonces a estudiar al hombre biolégico en el
departamento de Biologia, como un ser anatémico, fisiol6-
gico, etc., y vamos a estudiar al hombre cultural en los de-
partamentos de ciencias humanas y sociales. Vamos a es-
tudiar al cerebro como érgano biolégico y vamos a estudiar
al espiritu, the mind, como funcién o realidad psicolégica.
Olvidamos que uno no existe sin el otro; més ain, que uno
es, al mismo tiempo, el otro, si bien son tratados con tér-
minos y conceptos diferentes.

Con esa voluntad de simplificacién, el conocimiento
cientifico se daba por mision la de develar la simplicidad
escondida detrds de la aparente multiplicidad y el aparen-

89



te desorden de los fenémenos. Tal vez sea que, privados de
un Dios en el que no podian creer mas, los cientificos
tenian una necesidad, inconscientemente, de verse rease-
gurados. Sabiéndose vivos en un universo materialista,
mortal, sin salvacién, tenian necesidad de saber que habia
algo perfecto y eterno: el universo mismo. Esa mitologia
extremadamente poderosa, obsesiva aunque oculta, ha
animado al movimiento de la Fisica. Hay que reconocer
que esa mitologia ha sido fecunda porque la biisqueda de
la gran ley del universo ha conducido a descubrimientos
de leyes mayores tales como las de la gravitacién, el elec-
tromagnetismo, las interacciones nucleares fuertes y lue-
go, débiles.

Hoy, todavia, los cientificos y los fisicos tratan de en-
contrar la conexién entre esas diferentes leyes, que repre-
sentaria una verdadera ley tnica.

La misma obsesién ha conducido a la basqueda del la-
drillo elemental con el cual estaba construido el universo.
Hemos, ante todo, creido encontrar la unidad de base en la
molécula. El desarrollo de instrumentos de observacién ha
revelado que la molécula misma estaba compuesta de ato-
mos. Luego nos hemos dado cuenta que el atomo era, en si
mismo, un sistema muy complejo, compuesto de un nucleo
y de electrones. Entonces, la particula devino la unidad
primaria. Luego nos hemos dado cuenta que las particulas
eran, en si mismas, fen6menos que podian ser divididos te-
é6ricamente en quarks. Y, en el momento en que creiamos
haber alcanzado el ladrillo elemental con el cual nuestro
universo estaba construido, ese ladrillo ha desaparecido
en tanto ladrillo. Es una entidad difusa, compleja, que no
llegamos a aislar. La obsesién de la complejidad condujo a
la aventura cientifica a descubrimientos imposibles de
concebir en términos de simplicidad.

Lo que es mas, en el siglo XX tuvo lugar este aconteci-
miento mayor: la irrupcién del desorden en el universo fi-
sico. En efecto, el segundo principio de la Termodindmica,

90



formulado por Carnot y por Clausius, es, primeramente,
un principio de degradacién de energia. El primer princi-
pio, que es el principio de la conservacién de la energia, se
acompaiia de un principio que dice que la energia se de-
grada bajo la forma de calor. Toda actividad, todo trabajo,
produce calor; dicho de otro modo, toda utilizacion de la
energia tiende a degradar dicha energia.

Luego nos hemos dado cuenta, con Boltzman, que eso
que llamamos calor es, en realidad, la agitacién en desor-
den de moléculas y de 4tomos. Cualquiera puede verificar,
al comenzar a calentar un recipiente con agua, que apare-
cen vibraciones y que se produce un arremolinamiento de
moléculas. Algunas vuelan hacia la atmésfera hasta que
todas se dispersan. Efectivamente, llegamos al desorden
total. El desorden esta, entonces, en el universo fisico, li-
gado a todo trabajo, a toda transformacién.

Orden y desorden en el universo

Al comienzo del siglo xx la reflexién sobre el universo
chocaba contra una paradoja. Por una parte, el segundo
principio de la Termodindamica indicaba que el universo
tendia a la entropia general, es decir, al desorden méaximo,
¥, por otra parte, parecia que en ese mismo universo las co-
sas se organizaban, se complejizaban y se desarrollaban.

En la medida en que nos limitdabamos al planeta, al-
gunos pudieron pensar que se trataba de la diferencia en-
tre la organizacién viviente y la organizacién fisica: la or-
ganizacion fisica tendia a la degradacién, pero la organiza-
cién viviente, fundada sobre una materia especifica, mu-
cho mas noble, tendia al desarrollo... Nos olviddbamos de
dos cosas. En primer lugar: ;Cémo estaba constituida esa
organizacion fisica?, jcomo estaban constituidos los astros
y c6mo las moléculas? Mas aun, olviddabamos otra cosa: la
vida es un progreso que se paga con la muerte de los indi-

91



viduos; la evolucién biolégica se paga con la muerte de in-
numerables especies; hay muchas mas especies que desa-
parecieron desde el origen de la vida, que especies que ha-
yan sobrevivido. La degradacién y el desorden conciernen
también a la vida.

Por lo tanto, la dicotomia no era posible. Hicieron fal-
ta estos ultimos decenios para que nos diéramos cuenta
que el desorden y el orden, siendo enemigos uno del otro,
cooperaban, de alguna manera, para organizar al univer-
S0.

Nos damos cuenta, por ejemplo, al considerar los re-
molinos de Benard. Tomemos un recipiente cilindrico en el
que hay un liquido, al que calentamos por debajo. A una
cierta temperatura, el movimiento de agitacién, en lugar
de acrecentarse él mismo, produce una forma arremolina-
da organizada de caracter estable, formando sobre la su-
perficie células hexagonales regularmente ordenadas.

A menudo, en el punto de encuentro entre un flujo y
un obstédculo, se crea un remolino, es decir, una forma or-
ganizada constante y que se reconstituye sin cesar a si
misma; la unién del flujo y del contra-flujo produce esa for-
ma organizada que va a durar indefinidamente, en la me-
dida en que el flujo dure y en que el obstaculo esté alli. Es
decir que un orden organizacional (remolino) puede nacer
a partir de un proceso que produce desorden (turbulencia).

Esta idea ha debido ser amplificada de manera c6smi-
ca cuando llegamos, a partir de los afios 1960-1966, a la
opinién cada vez mds plausible de que nuestro universo,
que sabiamos estaba en curso de dilatarse a partir del des-
cubrimiento de Hubble de la expansién de las galaxias, era
también un universo del cual provenia, desde todos los ho-
rizontes, una radiacién isotrépica, que semejaba ser el res-
to f6sil de una suerte de explosién inicial. De alli la teoria
dominante en el mundo actual de los astrofisicos, de un
origen del universo que fuera una explosiéon, un big-bang.
Eso nos condujo a una idea sorprendente: el universo co-

.

92



. mienza como una desintegracion, y es desintegrandose
que se organiza. En efecto, es en el curso de esa agitacion
calérica intensa —el calor es agitacién, remolino, movi-
miento en todos los sentidos— que se van a formar las par-
ticulas y que ciertas particulas van a unirse unas a otras.

Van a crearse también los nucleos de helio, de hidré-
geno, y luego otros procesos debidos, evidentemente, a la
gravitacién, van a reunir a los polvos de particulas y esos
polvos van a concentrarse cada vez mas hasta llegar a un
momento en el que, al incrementarse el calor, se generara
una temperatura de explosién mediante la cual se produ-
cird el alumbramiento de las estrellas, y esas mismas es-
trellas se auto-organizaran entre implosién y explosiéon.

Mas aun, podemos suponer que en el interior de esas
estrellas van, tal vez, a unirse, en condiciones extremada-
mente desordenadas, tres nicleos de helio, los cuales van
a constituir el atomo de carbono. En los soles que se han
sucedido hubo, tal vez, suficiente carbono para que, final-
mente, sobre un pequeno planeta excéntrico, la Tierra, hu-
biera ese material necesario sin el cual no habria eso que
llamamos vida.

Vemos cémo la agitacion, el encuentro al azar, son ne-
cesarios para la organizacién del universo. Podemos decir
que el mundo se organiza desintegrandose. He aqui una
id=a tipicamente compleja. ;En qué sentido? En el sentido
de que debemos unir a dos nociones que, légicamente, pa-
recieran excluirse: orden y desorden. Mas aun, podemos
pensar que la complejidad de esta idea es ain mas funda-
mental. En efecto, el universo nacié en un momento indes-
criptible, que hizo nacer al tiempo del no-tiempo, al espa-
cio del no-espacio, a la materia de la no-materia. Llega-
mos, por medios completamente racionales a ideas que lle-
van en sf una contradiccién fundamental.

La complejidad de la relacién orden/desorden/organi-
zacion surge, entonces, cuando se constata empiricamente
qué fenémenos desordenados son necesarios en ciertas

93



- condiciones, en ciertos casos, para la produccién de fené-
menos organizados, los cuales contribuyen al incremento
del orden.

El orden biolégico es un orden mas desarrollado que
el orden fisico: es un orden que se desarroll6 con la vida. Al
mismo tiempo, el mundo de la vida incluye y tolera mucho
mas desérdenes que el mundo de la Fisica. Dicho de otro
modo, el desorden y el orden se incrementan mutuamente
en el seno de una organizacién que se ha complejizado.

Podemos retomar la frase célebre de Heraclito que,
siete siglos antes de Cristo, decia de manera lapidaria:
«Vivir de muerte, morir de vida.» Hoy, sabemos que esa no
es una paradoja fiitil. Nuestros organismos no viven mas
que por su trabajo incesante, en el curso del cual se degra-
dan las moléculas de nuestras células. No solamente se
degradan las moléculas de nuestras células, sino que
nuestras células mismas mueren. Sin cesar, en el curso de
nuestra vida, muchas veces, nuestras células son renova-
das, al margen de aquellas del cerebro y de, probablemen-
te, algunas células hepaticas.

Vivir, de alguna manera, es morir y rejuvenecerse sin.
cesar. Dicho de otro modo, vivimos de la muerte de nues-
tras células, asi como una sociedad vive de la muerte de
sus individuos, lo que le permite rejuvenecer.

Pero a fuerza de rejuvenecer, envejecemos, y el proce-
so de rejuvenecimiento se entorpece, se desorganiza Yy,
efectivamente, si se vive de muerte, se muere de vida.

Hoy en dia, la concepcién fisica del universo nos con-
fronta con la imposibilidad de pensar al mismo en térmi-
nos simples. La micro-fisica ha encontrado una primera
paradoja, por la cual la nocién misma de materia pierde su
sustancia, la nocién de particula encuentra, en si misma,
una contradiccién interna. Luego, ella ha encontrado una
segunda paradoja. Esta provino del éxito del experimento
de Aspect mostrando que las particulas pueden comuni-
carse a velocidades infinitas. Dicho de otra manera, en

94



nuestro universo, sometido al tiempo y al espacio, hay algo
que parece escapar al tiempo y al espacio.

Existe tal complejidad en el universo, ha aparecido
una serie tal de contradicciones, que ciertos cientificos cre-
en trascender esa contradiccion, mediante algo que po-
driamos llamar una nueva metafisica. Estos nuevos meta-
fisicos buscan en los misticos, principalmente del Extremo
Oriente, y mas que nada budistas, la experiencia del vacio
que es todo y del todo que es nada. Ellos perciben alli una
especie de unidad fundamental, donde todo esta ligado,
todo es, de algiin modo, armonia, y tienen una vision re-
conciliada, hasta diria euférica, del mundo.

Haciendo eso, ellos escapan, diria yo, a la compleji-
dad. ;Por qué? Porque la complejidad esta alli donde no
podemos remontar una contradicciéon y aun una tragedia.
La Fisica actual descubre que, bajo ciertas condiciones,
algo escapa al tiempo y al espacio, pero ello no anula el he-
cho de que, al mismo tiempo, nosotros estamos, indiscuti-
blemente, en el tiempo y en el espacio.

No podemos reconciliar esas dos ideas. jDebemos
aceptarlas como tales? La aceptaciéon de la complejidad es
la aceptacion de una contradiccidn, es la idea de que no po-
demos escamotear las contradicciones con una vision eufé-
rica del mundo.

Bien entendido, nuestro mundo incluye a la armonia,
pero esa armonia estd ligada a la disarmonia. es exacta-
mente lo que decia Heraclito: hay armonia en la disarmo-
nia, y viceversa.

Auto-organizacion
Es dificil concebir la complejidad de lo real. Asi es que
los fisicos abandonan muy felizmente al antiguo materia-

lismo ingenuo, aquel de la materia como sustancia dotada
de todas las virtudes productivas, porque esa materia sus-

95



tancial ha desaparecido. Reemplazan, entonces, la mate-
ria con el espiritu. Pero el espiritualismo generalizado no
vale mucho mas que el materialismo generalizado. Se re-
gocijan en una visiéon unificadora y simplificadora del uni-
verso.

He hablado de la fisica, pero podriamos también ha-
blar de la Biologia. La Biologia ha llegado hoy, desde mi
punto de vista, a las puertas de la complejidad, sin disol-
ver a lo individual en lo general.

Pensdabamos que no habia ciencia sino de lo general.
Hoy, no solamente la Fisica nos introduce en un cosmos
singular, sino que las ciencias biolégicas nos dicen que la
especie no es un marco general dentro del cual nacen indi-
viduos singulares, la especie es en si misma un pattern
singular muy preciso, un productor de singularidades.
Mais aun, los individuos de una misma especie son muy di-
ferentes unos de otros.

Pero hay que comprender que hay algo mas que la
singularidad o la diferencia de un individuo a otro, el he-
cho de que cada individuo sea un sujeto.

El término sujeto es uno de los términos mas dificiles,
mas malentendidos que pueda haber. ;Por qué? Porque en
la visién tradicional de la ciencia en la cual todo es deter-
minista, no hay sujeto, no hay conciencia, no hay autono-
mia.

Si concebimos un universo que no sea méas un deter-
minismo estricto, sino un universo en el cual lo que se
crea, se crea no solamente en el azar y el desorden, sino
mediante procesos autoorganizadores, es decir, donde
cada sistema crea sus propios determinantes y sus propias
finalidades, podemos comprender entonces, como minimo,
la autonomia, y podemos luego comenzar a comprender
qué quiere decir ser sujeto.

Ser sujeto no quiere decir ser consciente; no quiere
tampoco decir tener afectividad, sentimientos, aunque la
subjetividad humana se desarrolla, evidentemente, con

96



afectividad, con sentimientos. Ser sujeto es ponerse en el
centro de su propio mundo, ocupar el lugar del «yo». Es
evidente que cada uno de nosotros puede decir «yo»; todo el
mundo puede decir «yo», pero cada uno de nosotros no pue-
de decir «yo» méas que por si mismo. Nadie puede decirlo
por otro, incluso si alguien tiene un hermano gemelo, ho-
mocigético, que se le parezca exactamente, cada uno dira
«yo» por si mismo, y no por su gemelo.

El hecho de poder decir «yo», de ser sujeto, es ocupar
un sitio, una posicién en la cual uno se pone en el centro de
su mundo para poder tratarlo y tratarse a si mismo. Eso es
lo que uno puede llamar egocentrismo. Bien entendida, la
complejidad indidivual es tal que, al ponernos en el centro
de nuestro mundo, ponemos también a los nuestros: es de-
cir, a nuestros padres, nuestros hijos, nuestros conciuda-
danos, y somos incluso capaces de sacrificar nuestras vi-
das por los nuestros. Nuestro egocentrismo puede hallarse
englobado en una subjetividad comunitaria mas amplia; la
concepcioén de sujeto debe ser compleja.

Ser sujeto, es ser auténomo siendo, al mismo tiempo,
dependiente. Es ser algo provisorio, parpadeante, incierto,
es ser casi todo para si mismo, y casi nada para el universo.

Autonomia

La nocién de autonomia humana es compleja porque
depende de condiciones culturales y sociales. Para ser no-
sotros mismos, nos hace falta aprender un lenguaje, una
cultura, un saber, y hace falta que esa misma cultura sea
suficientemente variada como para que podamos hacer,
nosotros mismos, la eleccién dentro del surtido de ideas
existentes y reflexionar de manera auténoma. Esa autono-
mia se nutre, por lo tanto, de dependencia; dependemos de
una educacién, de un lenguaje, de una cultura, de una so-
ciedad, dependemos, por cierto, de un cerebro, él mismo

97



. producto de un programa genético, y dependemos también
de nuestros genes.

Dependemos de nuestros genes y, de una cierta mane-
ra, somos poseidos por nuestros genes, porque ellos no de-
jan de dictar a nuestro organismo el modo de continuar vi-
viendo. Reciprocamente, poseemos los genes que nos po-
seen, es decir, que somos capaces, gracias a esos genes, de
tener un cerebro, de tener un espiritu, de poder tomar,
dentro de una cultura, los elementos que nos interesan y
desarrollar nuestras propias ideas.

Aqui también hay que volver a la literatura, a esas no-
velas que (como Los endemoniados, justamente) nos mues-
tran hasta qué punto podemos ser auténomos y poseidos.

The Origine of Conciousness (El origen de la concien-
cia),' es un libro tal vez discutible, pero interesante por la
idea siguiente: en las civilizaciones antiguas, los indivi-
duos tenian dos camaras no comunicantes en su espiritu.
Una camara estaba ocupada por el poder: el rey, la teocra-
cia, los dioses; la otra cdmara estaba ocupada por la vida
cotidiana del individuo: sus ansiedades personales, parti-
culares. Méds tarde, en un momento dado, en la ciudad
griega antigua, hubo una ruptura del muro que separaba
ambas camaras. El origen de la conciencia proviene de esa
comunicacién.

Aun hoy conservamos dos camaras en nosotros. Con-
tinuamos siendo poseidos por una parte de nosotros mis-
mos, al menos. Mas frecuentemente, ignoramos que somos
poseidos.

Es el caso, por ejemplo, del experimento tan impac-
tante en el cual se somete a un sujeto a una doble suges-
tién hipnética. Se le dice: «A partir de marnana, usted va a
dejar de fumar», siendo que el sujeto es un fumador y que
no ha pedido dejar de fumar. Y se agrega: <Manana usted

1. J. Jaynes, The Origine of Conciousness in the Breakdown of bicame-
ral Mind, Boston, Houghton, Mifflin, 1976.

98



. hara tal itinerario para ir a su trabajo», itinerario total-
mente infrecuente para él. Luego, se le hace borrar de su
memoria estas inducciones. A la maifiana siguiente, él se
despierta y se dice: «<Bueno, voy a dejar de fumar. De he-
cho, es mejor, porque se respira mejor, se evita el cdncer...»
Luego €l se dice: «<Para recompensarme, voy a pasar por
tal calle, donde hay una confiteria, y me compraré una tor-
ta.» Es, evidentemente, el trayecto que le fue dictado.

Lo que nos interesa aqui es que él tiene la impresion
de haber decidido libremente dejar de fumar, y haber deci-
dido racionalmente pasar por la calle a la que él no tenia
ninguna razén para ir. Cuan a menudo tenemos la impre-
sién de ser libres sin ser libres. Pero, al mismo tiempo, so-
mos capaces de libertad, del mismo modo que somos capa-
ces de examinar hipétesis de conducta, de hacer eleccio-
nes, de tomar decisiones. Somos una mezcla de autonomia,
de libertad, de heteronomia e incluso, yo diria, de posesién
por fuerzas ocultas que no son simplemente las del incons-
ciente descubiertas por el psicoanalista. He aqui una de
las complejidades propiamente humanas.

Complejidad y completud

La complejidad aparecia.al comienzo como una espe-
cie de hiato, de confusién, de dificultad. Hay, por cierto,
muchos tipos de complejidad. Digo la complejidad por co-
modidad. Pero estan las complejidades ligadas al desor-
den, y otras complejidades que estan sobre todo ligadas a
contradicciones légicas.

Podemos decir que aquello que es complejo recupera,
por una parte, al mundo empirico, la incertidumbre, la in-
capacidad de lograr la certeza, de formular una ley, de con-
cebir un orden absoluto. Y recupera, por otra parte, algo
relacionado con la légica, es decir, con la incapacidad de
evitar contradicciones.

99



En la visi6n clasica, cuando una contradicciéon apare-
cia en un razonamiento, era una sefal de error. Significa-
ba dar marcha atras y emprender otro razonamiento. Pero
en la visién compleja, cuando se llega por vias empirico-ra-
cionales a contradicciones, ello no significa un error sino el
hallazgo de una capa profunda de la realidad que, justa-
mente porque es profunda, no puede ser traducida a nues-
tra légica.

Por eso es que la complejidad es diferente de la com-
pletud. Creemos, a menudo, que los que enarbolan la com-
plejidad pretenden tener visiones completas de las cosas.
(Por qué lo pensarian asi? Es verdad que pensamos que no
podemos aislar los objetos unos de otros. En dltima instan-
cia, todo es solidario. Si tenemos sentido de la complejidad,
tenemos sentido de la solidaridad. Mds aun, tenemos senti-
do del caracter multidimensional de toda realidad.

La visién no compleja de las ciencias humanas, de las
ciencias sociales, implica pensar que hay una realidad eco-
némica, por una parte, una realidad psicolégica, por la
otra, una realidad demogréfica mas all4, etc. Creemos que
esas categorias creadas por las universidades son realida-
des, pero olvidamos que, en lo econémico por ejemplo, es-
tdn las necesidades y los deseos humanos. Detras del dine-
ro, hay todo un mundo de pasiones, esta la psicologia hu-
mana. Incluso en los fenémenos econémicos stricto sensu,
juegan los fenémenos de masa, los fenémenos de pénico,
como lo vimos recientemente, una vez mas, en Wall Street
y alrededores. La dimensién econémica contiene a las
otras dimensiones y no hay realidad que podamos com-
prender de manera unidimensional.

La conciencia de la multidimensionalidad nos lleva a
la idea de que toda visién unidimensional, toda visién es-
pecializada, parcial, es pobre. Es necesario que sea religa-
da a otras dimensiones; de alli la creencia de que podemos
identificar la complejidad con la completud.

En un sentido, yo diria que la aspiracién a la comple-

100



. jidad lleva en si misma la aspiracién a la completud, por-
que sabemos que todo es solidario y multidimensional.
Pero, en otro sentido, la conciencia de la complejidad nos
hace comprender que no podremos escapar jamas a la in-
certidumbre y que jamas podremos tener un saber total:
«la totalidad es la no verdad».

Estamos condenados al pensamiento incierto, a un
pensamiento acribillado de agujeros, a un pensamiento
que no tiene ningin fundamento absoluto de certidumbre.
Pero somos capaces de pensar en esas condiciones drama-
ticas. Del mismo modo, no hay que confundir complejidad
y complicacién. La complicacién, que es el entrelazamien-
to extremo de las inter-retroacciones, es un aspecto, uno
de los elementos de la complejidad. Si, por ejemplo, una
bacteria es ya mucho m4s complicada que el conjunto de
las fabricas que rodean a Montreal, es evidente que esa
complicacién estd, ella misma, ligada a la complejidad que
le permite tolerar en si misma el desorden, luchar contra
sus agresores, acceder a la calidad de sujeto, etc. Comple-
jidad y complicacién no son datos antinémicos, ni se redu-
cen el uno al otro. La complicacién es uno de los constitu-
yentes de la complejidad.

Razon, racionalidad, racionalizacion

Llegamos a los instrumentos que nos permitiran co-
nocer el universo completo. Esos instrumentos son, evi-
dentemente, de naturaleza racional. Sélo que, también
aqui, es necesaria una auto-critica compleja de la nocién
de razén.

La razén corresponde a una voluntad de tener una vi-
sién coherente de los fenémenos, de las cosas y del univer-
so. La razon tiene un aspecto indiscutiblemente légico.
Pero, aqui también, podemos distinguir entre racionalidad
y racionalizacion.

101



La racionalidad es el juego, el didlogo incesante, entre
nuestro espiritu, que crea las estructuras légicas, que las
aplica al mundo, y que dialoga con ese mundo real. Cuan-
do ese mundo no esta de acuerdo con nuestro sistema 16gi-
co, hay que admitir que nuestro sistema légico es insufi-
ciente, que no se encuentra mas que con una parte de lo
real. La racionalidad, de algin modo, no tiene jamas la
pretensiéon de englobar la totalidad de lo real dentro de un
sistema ldgico, pero tiene la voluntad de dialogar con
aquello que lo resiste. Como lo decia ya Shakespeare: <Hay
mas cosas en el mundo que en toda nuestra filosofia.» El
universo es mucho mads rico que lo que las estructuras de
nuestro cerebro, por méds desarrolladas que sean, puedan
concebir.

(Qué es la racionalizacién? Racionalizacién, palabra
empleada muy apropiadamente para hablar de patologia,
por Freud y por muchos psiquiatras. La racionalizacién
consiste en querer encerrar la realidad dentro de un siste-
ma coherente. Y todo aquello que contradice, en la reali-
dad, a ese sistema coherente, es descartado, olvidado,
puesto al margen, visto como ilusién o apariencia.

Nos damos cuenta ahora que racionalidad y racionali-
zacién tienen exactamente la misma fuente, pero al desa-
rrollarse se vuelven enemigas una de otra. Es muy dificil
saber en qué momento pasamos de la racionalidad a la ra-
cionalizacién; no hay fronteras; no hay seriales de alarma.
Todos tenemos una tendencia inconsciente a descartar de
nuestro espiritu lo que lo va a contradecir, tanto en politi-
ca como en Filosofia. Vamos a minimizar o rechazar los ar-
gumentos contrarios. Vamos a tener una atencién selecti-
va hacia aquello que favorece a nuestra idea y una inaten-
cién selectiva hacia aquello que la desfavorece. A menudo,
la racionalizacién se desarrolla en el espiritu mismo de los
cientificos.

La paranoia es una forma cldsica de racionalizacién
delirante. Vemos, por ejemplo, a alguien que nos mira en

102



forma inusual y, si tenemos el espiritu un tanto agitado,
vamos a suponer que es un espia que nos sigue. En ese
caso, miramos a gente sospechando que son espias y esa
gente, mirando nuestra mirada inusual, nos mira de modo
mas y mas inusual, y nosotros nos vemos cada vez mas ra-
cionalmente rodeados de mds y mas espias.

No hay fronteras netas entre la paranoia, la raciona-
lizacién y la racionalidad. Debemos prestar atencién sin
cesar. Los fil6sofos del siglo XviiI tenian, en nombre de la
razén, una visién muy poco racional acerca de lo que eran
los mitos y la religién. Creian que la religién y los dioses
habian sido inventados por los clérigos para burlar a la
gente. No se daban cuenta de la profundidad y de la reali-
dad de la fuerza religiosa y mitolégica en el ser humano.
Por ello mismo, se habian deslizado hacia la racionaliza-
cién, es decir, hacia la explicaciéon simplista de aquello que
su razén no alcanzaba a comprender. Hicieron falta nue-
vos desarrollos de la razén para comenzar a comprender al
mito. Hizo falta que la razén critica se volviera autocritica.
Debemos luchar sin cesar contra la deificacién de la Razén
que es, sin embargo, nuestro tnico instrumento fiable de
conocimiento, a condicién de ser no solamente critico, sino
autocritico. :

Subrayaré la importancia de esto: a comienzos del si-
glo, los antropélogos occidentales, como Levy-Bruhl en
Francia, estudiaban a las sociedades a las que creian «pri-
mitivas», a las que llamamos hoy, m4s correctamente, «so-
ciedades de cazadores-recolectores», que hicieron la
prehistoria humana, esas sociedades de algunos centena-
res de individuos que, durante decenas de millones de
anos, constituyeron, de algiin modo, a la humanidad.
Levy-Bruhl veia a esos supuestos primitivos, con las ideas
de su propia razén occidentalo-céntrica de la época, como
seres infantiles e irracionales.

No se hacia la pregunta que se habia hecho Wittgens-
tein cuando se planteaba, leyendo La rama dorada de Fra-

103



zer: «;Como es que todos esos salvajes, que se pasan el
tiempo haciendo sus rituales de hechiceria, sus rituales
propiciatorios, sus encantamientos, sus diserios, etc., no se
olvidan de hacer flechas reales con arcos reales, con estra-
tegias reales?»® Efectivamente, esas sociedades llamadas
primitivas, tienen una gran racionalidad, presente, de he-
cho, en todas sus practicas, en su conocimiento del mundo,
difundida y mezclada con una otra cosa, que es la magia,
la religion, la creencia en los espiritus, etc. Nosotros mis-
mos, que vivimos en una cultura que desarrollé ciertas
areas de racionalidad, como la Filosofia o la ciencia, vivi-
mos también imbuidos de mitos, de magia, pero de otro
tipo, de otra clase. Tenemos, entonces, necesidad de una
racionalidad autocritica, que pueda ejercer un comercio in-
cesante con el mundo empirico, el tinico corrector del deli-
rio légico.

El hombre tiene dos tipos de delirio. Uno es, evidente-
mente, bien visible, es el de la incoherencia absoluta, las
onomatopeyas, las palabras pronunciadas al azar. El otro
es mucho menos visible, es el delirio de la coherencia abso-
luta. El recurso contra este segundo delirio es la racionali-
dad autocritica y la utilizacién de la experiencia.

Jamas la filosofia hubiera podido concebir esta formi-
dable complejidad del universo actual, tal como pudimos
observarla con los quanta, los quasars, los agujeros ne-
gros, con su origen increible y su devenir incierto. Jamas
un pensador hubiera podido imaginar que una bacteria
fuera un ser de tan extrema complejidad. Tenemos necesi-
dad de un didlogo permanente con el descubrimiento. La
virtud de la ciencia, que le impide zozobrar en el delirio, es
que datos nuevos arriban sin cesar y la llevan a cambiar
sus visiones y sus ideas.

2. L. Wittgenstein, <Remarques sur le Rameau d’or de Frazer», Actes
de la recherche en sciences sociales, 16 setiembre 1977, pp. 35-42. Observa-
ciones a la Rama dorada de Frazer, Madrid, Tecnos, 1992.

104



Necesidad de macro-conceptos

Voy a concluir con algunos principios que pueden ayu-
darnos a pensar la complejidad de lo real.

Ante todo, creo que tenemos necesidad de macro-con-
ceptos. Del mismo modo que un atomo es una constelacién
de particulas, que el sistema solar es una constelacién al-
rededor de un astro, del mismo modo tenemos necesidad
de pensar mediante constelaciéon y solidaridad de concep-
tos.

Mas aun, debemos saber que, con respecto a las cosas
mas importantes, los conceptos no se definen jamas por
sus fronteras, sino a partir de su nucleo. Es una idea anti-
cartesiana, en el sentido que Descartes pensaba que la dis-
tincién y la claridad eran caracteristicas intrinsecas de la
verdad de una idea.

Tomemos el amor y la amistad. Podemos reconocer
‘netamente, en su centro, al amor y la amistad, pero esta
también la amistad amorosa, y los amores amigables. Es-
tan aun los casos intermedios, las mezclas entre amor y
amistad; no hay una frontera neta. No hay que tratar nun-
ca de definir a las cosas importantes por las fronteras. Las
fronteras son siempre borrosas, son siempre superpues-
tas. Hay que tratar, entonces, de definir el corazén, y esa
definicién requiere, a menudo, macro-conceptos.

Tres principios

Diré, finalmente, que hay tres principios que pueden
ayudarnos a pensar la complejidad. El primero es el prin-
cipio que llamo dialégico. Tomemos el ejemplo de la orga-
nizacion viviente. Ella nacid, sin duda, del encuentro en-
tre dos tipos de entidades fisico-quimicas, un tipo estable
que puede reproducirse y cuya estabilidad puede llevar
en si misma una memoria que se vuelve hereditaria: el

105



ADN y, por otra parte, los aminoacidos, que forman las
proteinas de formas multiples, extremadamente inesta-
bles, que se degradan pero se reconstituyen sin cesar a
partir de mensajes que surgen del ADN. Dicho de otro
modo, hay dos légicas: una, la de una proteina inestable,
que vive en contacto con el medio, que permite la exis-
tencia fenoménica, y otra, que asegura la reproduccién.
Estos dos principios no estan simplemente yuxtapuestos,
son necesarios uno para el otro. El proceso sexual produ-
ce individuos, los cuales producen al proceso sexual. Los
dos principios, el de la reproduccién transindividual y el
de la existencia individual hic et nonc, son complementa-
rios, pero también antagonistas. A veces, uno se sorpren-
de de ver mamiferos comiendo a sus crias y sacrificando
su progenie por su propia supervivencia. Nosotros mis-
mos podemos oponernos violentamente a nuestra familia
y preferir nuestro interés al de nuestros nifios o el de
nuestros padres. Hay una dialégica entre estos dos prin-
cipios.

Lo que he dicho del orden y el desorden puede ser con-
cebido en términos dialégicos. Orden y desorden son dos
enemigos: uno suprime al otro pero, al mismo tiempo, en
ciertos casos, colaboran y producen la organizacién y la
complejidad. El principio dialégico nos permite mantener
la dualidad en el seno de la unidad. Asocia dos términos a
la vez complementarios y antagonistas.

El segundo principio es el de recursividad organiza-
cional. Para darle significado a ese término, yo utilizo el
proceso del remolino. Cada momento del remolino es pro-
ducido y, al mismo tiempo, productor. Un proceso recursivo
es aquél en el cual los productos y los efectos son, al mismo
tiempo, causas y productores de aquello que los produce.
Reencontramos el ejemplo del individuo, somos los produc-
tos de un proceso de reproduccién que es anterior a noso-
tros. Pero, una vez que somos producidos, nos volvemos
productores del proceso que va a continuar. Esta idea es

106



. también valida sociolégicamente. La sociedad es produci-
da por las interacciones entre individuos, pero la sociedad,
una vez producida, retroactia sobre los individuos y los
produce. Si no existiera la sociedad y su cultura, un len-
guaje, un saber adquirido, no seriamos individuos huma-
nos. Dicho de otro modo, los individuos producen la socie-
dad que produce a los individuos. Somos, a la vez, produc-
tos y productores. La idea recursiva es, entonces, una idea
que rompe con la idea lineal de causa/efecto, de produc-
to/productor, de estructura/superestructura, porque todo
lo que es producido reentra sobre aquello que lo ha produ-
cido en un ciclo en si mismo auto-constitutivo, auto-orga-
nizador, y auto-productor.

El tercer principio es el principio hologramatico. En
un holograma fisico, el menor punto de la imagen del ho-
lograma contiene la casi totalidad de la informacién del
objeto representado. No solamente la parte estd en el
todo, sino que el todo esta en la parte. El principio holo-
gramadtico estd presente en el mundo biolégico y en el
mundo sociolégico. En el mundo biolégico, cada célula de
nuestro organismo contiene la totalidad de la informaciéon
genética de ese organismo. La idea, entonces, del hologra-
ma, trasciende al reduccionismo que no ve mas que las
partes, y al holismo que no ve més que el todo. Es, de al-
guna manera, la idea formulada por Pascal: «<No puedo
concebir al todo sin concebir a las partes y no puedo con-
cebir a las partes al todo sin concebir al todo.» Esta idea
aparentemente paraddjica inmoviliza al espiritu lineal.
Pero, en la légica recursiva, sabemos muy bien que aque-
llo que adquirimos como conocimiento de las partes reen-
tra sobre el todo. Aquello que aprehendemos sobre las
cualidades emergentes del todo, todo que no existe sin or-
ganizacién, reentra sobre las partes. Entonces podemos
enriquecer al conocimiento de las partes por el todo y del
todo por las partes, en un mismo movimiento productor
de conocimientos.

107



De alli que 1a idea hologramatica esté ligada, ella
misma, a la idea recursiva que est4, ella misma, ligada a
la idea dialégica de la que partimos.

El todo estd en la parte que estd en el todo

La relacién antropo-social es compleja, porque el todo
estd en la parte, que esta en el todo. Desde la infancia, la
sociedad en tanto todo entra en nosotros a través, en pri-
mer lugar, de las primeras prohibiciones e inducciones fa-
miliares: la limpieza, la suciedad, la gentileza, y luego las
inducciones de la escuela, la lengua, la cultura.

El principio «a nadie se le admite ignorar la ley», im-
pone la fuerte presencia del todo social sobre cada indivi-
duo, aun cuando la divisién del trabajo y la parcializacién
de nuestras vidas hacen que nadie posea la totalidad del
saber social.

De aqui el problema del sociélogo que reflexione un
poco sobre su status. Tiene que abandonar el punto de vis-
ta divino, desde una especie de trono superior desde donde
contemplar a la sociedad. El soci6logo es una parte de esa
sociedad. El hecho de detentar una cultura sociolégica no
lo ubica en el centro de la sociedad. Por el contrario, forma
parte de una cultura periférica en la universidad y en las
ciencias. El soci6logo es tributario de una cultura particu-
lar. No solamente es parte de la sociedad, sino que, mas
aun, sin saberlo, estd poseido por toda la sociedad, que
tiende a deformar su visién.

;Co6mo salir de esa situaciéon? Evidentemente, el so-
cidlogo puede tratar de confrontar su punto de vista con
aquél de los otros miembros de la sociedad, de conocer so-
ciedades de un tipo diferente, de imaginar, tal vez, socie-
dades viables que ain no existen.

Lo 1nico posible desde el punto de vista de 1a comple-
jidad, y que parece, desde ya, muy importante, es tener

108



. meta-puntos de vista sobre nuestra sociedad, exactamente
como en un campo de concentracion en el cual podriamos
edificar miradores que nos permitieran observar mejor
nuestra sociedad y su ambiente exterior. Nunca podremos
llegar al meta-sistema, es decir, al sistema superior, que
seria meta-humano y meta-social. Incluso si pudiéramos
lograrlo, no seria un sistema absoluto, porque tanto la 16-
gica de Tarski como el teorema de Gédel nos dicen que nin-
gan sistema es capaz de auto-explicarse totalmente a si
mismo ni de auto-probarse totalmente.

Dicho de otro modo, todo sistema de pensamiento
esta abierto y comporta una brecha, una laguna en su
apertura misma. Pero tenemos la posibilidad de tener
meta-puntos de vista. el meta-punto de vista es posible
s6lo si el observador-conceptualizador se integra en la ob-
servacion y en la concepciéon. He alli por qué el pensamien-
to de la complejidad tiene necesidad de integrar al obser-
vador y al conceptualizador en su observacién y su concep-
tualizacién.

Hacia la complejidad

Podemos diagnosticar, en la historia occidental, el do-
minio de un paradigma formulado por Descartes. Descar-
tes ha separado, por una parte, al dominio del sujeto, re-
servado a la Filosofia, a la meditacién interior y, por otra
parte, al dominio de la cosa en lo extenso, dominio del co-
nocimiento cientifico, de la medida y de la precisién. Des-
cartes ha formulado muy bien ese principio de disyuncién,
y esta disyuncién ha reinado en nuestro universo. Ha se-
parado cada vez mas ciencia y Filosofia. Ha separado la
cultura que llamamos humanista, la de la literatura, la
poesia, las artes, de la cultura cientifica. La primera cultu-
ra, fundada sobre la reflexién, no puede alimentarse mas
en las fuentes del saber objetivo. La segunda cultura, fun-

109



. dada sobre la especializacién del saber, no puede reflexio-
nar ni pensarse a si misma.

El paradigma de simplificacion (disyunciéon y reduc-
cién) domina a nuestra cultura hoy, y es hoy que comienza
la reaccién contra su empresa. Pero no podemos, yo no
puedo, yo no pretendo, sacar de mi bolsillo un paradigma
de complejidad. Un paradigma, si bien tiene que ser for-
mulado por alguien, por Descartes por ejemplo, es en el
fondo, el producto de todo un desarrollo cultural, histérico,
civilizacional. El paradigma de complejidad provendra del
conjunto de nuevos conceptos, de nuevas visiones, de nue-
vos descubrimientos y de nuevas reflexiones que van a co-
nectarse y reunirse. Estamos en una batalla incierta y no
sabemos atin quién la llevara adelante. Pero podemos de-
cir, desde ya, que si el pensamiento simplificante se funda
sobre la dominacién de dos tipos de operaciones légicas:
disyuncién y reduccién, ambas brutalizantes y mutilantes,
los principios del pensamiento complejo, entonces, seran
necesariamente los principios de distincién, conjuncién e
implicacién.

Unamos la causa y el efecto, el efecto volvera sobre la
causa, por retroaccion, el producto sera también produc-
tor. Vamos a distinguir estas nociones y las haremos jun-
tarse al mismo tiempo. Vamos a reunir lo Uno y lo Muilti-
ple, los uniremos, pero lo Uno no se disolvera en lo multi-
ple y lo Multiple serd, asimismo, parte de lo Uno. El prin-
cipio de la complejidad, de alguna manera, se fundara so-
bre la predominancia de la conjuncién compleja. Pero,
también alli, creo que es una tarea cultural, histérica, pro-
funda y mauiltiple. Se puede ser el san Juan Bautista del
paradigma de complejidad, y anunciar su llegada, sin ser
el Mesias.

110



Parte 4



La complejidad y la accién *

La accion es también una apuesta

Tenemos a veces la impresiéon de que la accién simplifica
porque, ante una alternativa, decidimos, optamos. El
ejemplo de accién que simplifica todo lo aporta la espada
de Alejandro que corta el nudo gordiano que nadie habia
sabido desatar con sus manos. Ciertamente, la accién es
una decision, una elecciéon, pero es también una apuesta.

Pero en la nocién de apuesta esta la conciencia del
riesgo y de la incertidumbre. Toda estrategia, en cualquier
dominio que sea, tiene conciencia de la apuesta, y el pen-
samiento moderno ha comprendido que nuestras creencias
mas fundamentales son objeto de una apuesta. Eso es lo
que nos habia dicho, en el siglo xvi1, Blaise Pascal acerca
de la fe religiosa. Nosotros también debemos ser concs-
cientes de nuestras apuestas filoséficas o politicas.

La accién es estrategia. La palabra estrategia no de-
signa a un programa predeterminado que baste aplicar ne
variatur en el tiempo. La estrategia permite, a partir de
una decision inicial, imaginar un cierto nimero de escena-
rios para la accién, escenarios que podran ser modificados
segun las informaciones que nos lleguen en el curso de la
accién y segun los elementos aleatorios que sobrevendran
y perturbaran la accién.

La estrategia lucha contra el azar y busca a la infor-
maciéon. Un ejército envia exploradores, espias, para infor-

* De: «La complexité est un noeud gordien», en Management France, fe-
brero-marzo 1987, pp. 4-8.

113



marse, es decir, para eliminar la incertidumbre al maxi-
mo. M4ds atn, la estrategia no se limita a luchar contra el
azar, trata también de utilizarlo. Asi fue que el genio de
Napoleoén en Austerlitz fue el de utilizar el azar meteorolé-
gico, que ubicé una capa de brumas sobre los pantanos,
considerados imposibles para el avance de los soldados. El
construy6 su estrategia en funciéon de esa bruma que per-
mitié camuflar los movimientos de su ejército y tomar por
sorpresa, por su flanco mas desguarnecido, al ejército de
los imperios.

La estrategia saca ventaja del azar y, cuando se trata
de estrategia con respecto a otro jugador, la buena estrate-
gia utiliza los errores del adversario. En el fitbol, la estra-
tegia consiste en utilizar las pelotas que el equipo adver-
sario entrega involuntariamente. La construccién del jue-
go se hace mediante la deconstruccién del juego del adver-
sario y, finalmente, la mejor estrategia —si se beneficia
con alguna suerte— gana. El azar no es solamente el fac-
tor negativo a reducir en el dominio de la estrategia. Es
también la suerte a ser aprovechada.

El problema de la accion debe también hacernos
conscientes de las derivas y las bifurcaciones: situaciones
iniciales muy vecinas pueden conducir a desvios irreme-
diables. Asi fue que, cuando Martin Lutero inicié su mo-
vimiento, pensaba estar de acuerdo con la Iglesia. y que-
ria simplemente reformar los abusos cometidos por el pa-
pado en Alemania. Luego, a partir del momento en que
debe ya sea renunciar, ya sea continuar, franquea un um-
bral y, de reformador, se vuelve contestatario. Una deriva
implacable lo lleva —eso es lo que pasa en todo desvio—
y lleva a la declaracién de guerra, a las tesis de Wittem-
berg (1517).

El dominio de la accién es muy aleatorio, muy incier-
to. Nos impone una conciencia muy aguda de los elemen-
tos aleatorios, las derivas, las bifurcaciones, y nos impone
la reflexién sobre la complejidad misma.

114



La accién escapa a nuestras intenciones

Aqui interviene la nocién de ecologia de la accion. En
el momento en que un individuo emprende una accién,
cualesquiera que fuere, ésta comienza a escapar a sus in-
tenciones. Esa accién entra en un universo de interaccio-
nes y es finalmente el ambiente el que toma posesién, en
un sentido que puede volverse contrario a la intencién ini-
cial. A menudo, la accién se volvera como un boomerang
sobre nuestras cabezas. Esto nos obliga a seguir la accién,
a tratar de corregirla —si todavia hay tiempo— y tal vez a
torpedearla, como hacen los responsables de la NASA que,
si un misil se desvia de su trayectoria, le envian otro misil
para hacerlo explotar.

La accién supone complejidad, es decir, elementos
aleatorios, azar, iniciativa, decisién, conciencia de las deri-
vas y de las transformaciones. La palabra estrategia se
opone a la palabra programa. Para las secuencias que se
sitian en un ambiente estable, conviene utilizar progra-
mas. El programa no obliga a estar vigilante. No obliga a
innovar. Asi es que cuando nosotros nos sentamos al vo-
lante de nuestro coche, una parte de nuestra conducta
estd programada. Si surge un embotellamiento inespera-
do, hace falta decidir si hay que cambiar el itinerario o no,
si hay que violar el cédigo: hace falta hacer uso de estrate-
gias.

Es por eso que tenemos que utilizar maltiples frag-
mentos de accién programada para poder concentrarnos
sobre lo que es importante, la estrategia con los elementos
aleatorios.

No hay un dominio de la complejidad que incluya el
pensamiento, la reflexién, por una parte, y el dominio de las
cosas simples que incluiria la accidn, por la otra. La accién
es el reino concreto y, tal vez, parcial de la complejidad.

La accié6n puede, ciertamente, bastarse con la estrate-
gia inmediata que depende de las intuiciones, de las dotes

115



. personales del estratega. Le seria también iitil beneficiar-
se de un pensamiento de la complejidad. Pero el pensa-
miento de la complejidad es, desde el comienzo, un desafio.
Una visién simplificada lineal resulta facilmente mu-
tilante. Por ejemplo, la politica del petréleo crudo tenia en
cuenta vinicamente al factor precio sin considerar el agota-
miento de los recursos, la tendencia a la independencia de
los paises poseedores de esos recursos, los inconvenientes
politicos. Los politicos habian descartado a la Historia, la
Geografia, la Sociologia, la politica, la religién, la mitolo-
gia, de sus andlisis. Esas disciplinas se tomaron venganza.

La mdquina no trivial

Los seres humanos, la sociedad, la empresa, son ma-
quinas no triviales: es trivial una maéquina de la que,
cuando conocemos todos sus inputs, conocemos todos sus
outputs; podemos predecir su comportamiento desde el
momento que sabemos todo lo que entra en la maquina.
De cierto modo, nosotros somos también maquinas trivia-
les, de las cuales se puede, con amplitud, predecir los com-
portamientos.

En efecto, la vida social exige que nos comportemos
como maquinas triviales. Es cierto que nosotros no actua-
mos como puros autématas, buscamos medios no triviales
desde el momento que constatamos que no podemos llegar
a nuestras metas. Lo importante, es lo que sucede en mo-
mentos de crisis, en momentos de decisién, en los que la
maquina se vuelve no trivial: actiia de una manera que no
podemos predecir. Todo lo que concierne al surgimiento de
lo nuevo es no trivial y no puede ser predicho por anticipa-
do. Asi es que, cuando los estudiantes chinos estéan en la
calle por millares, la China se vuelva una médquina no tri-
vial... {(En 1987-89, en la Unién Soviética, Gorbachov se
condujo como una maquina no trivial! Todo lo que sucedié

116



en la historia, en especial en situaciones de crisis, son
acontecimientos no triviales que no pueden ser predichos
por anticipado. Juana de Arco, que oye voces y decide ir a
buscar al rey de Francia, tiene un comportamiento no tri-
vial. Todo lo que va a suceder de importante en la politica
francesa o mundial surgira de lo inesperado.

Nuestras sociedades son maquinas no triviales en el
sentido, también, de que conocen, sin cesar, crisis politi-
cas, econémicas y sociales. Toda crisis es un incremento de
las incertidumbres. La predictibilidad disminuye. Los de-
sérdenes se vuelven amenazadores. Los antagonismos in-
hiben a las complementariedades, los conflictos virtuales
se actualizan. Las regulaciones fallan o se desarticulan.
Es necesario abandonar los programas, hay que inventar
estrategias para salir de la crisis. Es necesario, a menudo,
abandonar las soluciones que solucionaban las viejas cri-
sis y elaborar soluciones novedosas.

Prepararse para lo inesperado

La complejidad no es una receta para conocer lo ines-
perado. Pero nos vuelve prudentes, atentos, no nos deja
dormirnos en la mecanica aparente y la trivialidad apa-
rente de los determinismos. Ella nos muestra que no debe-
mos encerrarnos en el contemporaneismo, es decir, en la
creencia de que lo que sucede ahora va a continuar indefi-
nidamente. Debemos saber que todo lo importante que su-
cede en la historia mundial o en nuestra vida es totalmen-
te inesperado, porque continuamos actuando como si nada
inesperado debiera suceder nunca. Sacudir esa pereza del
espiritu es una leccién que nos da el pensamiento complejo.

El pensamiento complejo no rechaza, de ninguna ma-
nera, a la claridad, el orden, el determinismo. Pero los
sabe insuficientes, sabe que no podemos programar el des-
cubrimiento, el conocimiento, ni la accién.

117



La complejidad necesita una estrategia. Es cierto
que, los segmentos programados en secuencias en las que
no interviene lo aleatorio, son itiles o necesarios. En si-
tuaciones normales la conduccién automaética es posible,
pero la estrategia se impone siempre que sobreviene lo
inesperado o lo incierto, es decir, desde que aparece un
problema importante.

El pensamiento simple resuelve los problemas sim-
ples sin problemas de pensamiento. El pensamiento com-
plejo no resuelve, en si mismo, los problemas, pero consti-
tuye una ayuda para la estrategia que puede resolverlos.
El nos dice: «Ayudate, el pensamiento complejo te ayuda-
ra.»

Lo que el pensamiento complejo puede hacer, es darle
a cada uno una seiial, un ayuda memoria, que le recuerde:
«No olvides que la realidad es cambiante, no olvides que lo
nuevo puede surgir y, de todos modos, va a surgir.»

La complejidad se sitiia en un punto de partida para
una accién mas rica, menos mutilante. Yo creo profunda-
mente que cuanto menos mutilante sea un pensamiento,
menos mutilara a los humanos. Hay que recordar las rui-
nas que las visiones simplificantes han producido, no sola-
mente en el mundo intelectual, sino también en la vida.
Suficientes sufrimientos aquejaron a millones de seres
como resultado de los efectos del pensamiento parcial y
unidimensional.

118



Parte 5



La complejidad y la
empresa *

Tomemos una tela contemporanea. Ella utiliza fibras de
lino, de seda, de algodén, de lana, de colores variados.
Para conocer esa tela, seria interesante conocer las leyes y
los principios que conciernen a cada uno de esos tipos de fi-
bras. Sin embargo, la suma de los conocimientos sobre
cada uno de esos tipos de fibras que constituyen la tela es
insuficiente para, no solamente conocer esa nueva reali-
dad que es el tejido, es decir, las cualidades y las propieda-
des especificas de esa textura, sino también para ayudar-
nos a conocer su forma y su configuracién.

Primera etapa de la complejidad: tenemos conoci-
mientos simples que no ayudan a conocer las propiedades
del conjunto. Una constatacién banal que tiene consecuen-
cias no banales: la tela es mas que la suma de las fibras
que la constituyen. Un todo es mds que la suma de las par-
tes que lo constituyen.

Segunda etapa de la complejidad: el hecho de que hay
una tela, hace que las cualidades de tal o cual tipo de fibra
no puedan explicarse plenamente en su totalidad. Esas
cualidades son inhibidas o virtualizadas. El todo es, enton-
ces, menos que la suma de las partes.

Tercera etapa: esta etapa presenta dificultades para
nuestro entendimiento y nuestra estructura mental. El

* De: «La complexité, grille de lecture des organizations», en Manage-
ment France, enero-febrero 1986, pp. 6-8, y: «Complexité et organisation», en
«La production des connaissances scientifiques de l’administration», The ge-
neration of scientific administrative knowledge, bajo la direcccién de Michel
Audet y Jean-LouisMaloin, Presses de I'Universite Laval, Québec, 1986, pp.
135-154.

121



todo es mds y, al mismo tiempo, menos que la suma de las
partes.

En esta tela, como en toda organizacioén, las fibras no
estdn dispuestas al azar. Estdan organizadas en funcién de
un canvas, de una unidad sintética en la que cada parte
contribuye al conjunto. Y la tela misma es un fenémeno
perceptible y cognoscible, que no puede ser explicado por
ninguna ley simple.

Tres causalidades

Consideremos una organizacién tal como una empre-
sa que se sitie en un mercado. Produce objetos o servicios,
cosas que se vuelven exteriores y entran en el universo del
consumo. Limitarse a una visiéon hetero-productiva de la
empresa seria insuficiente, porque produciendo cosas y
servicios, la empresa, al mismo tiempo, se auto-produce.
Eso quiere decir que produce todos los elementos necesa-
rios para su propia supervivencia y su propia organiza-
cién. Organizando la produccién de objetos y de servicios,
la empresa se auto-organiza, se auto-mantiene, si es nece-
sario se auto-repara Yy, si las cosas van bien, se auto-desa-
rrolla desarrollando su produccién.

Asi es que produciendo productos independientes del
productor, se desarrolla un proceso en el que el productor
se produce a si mismo. Por una parte, su auto-produccién
es necesaria para la produccion de objetos, por otra parte,
la produccién de objetos es necesaria para su propia auto-
produccién.

La complejidad aparece en ese enunciado: se produ-

cen cosas y se auto-produce al mismo tiempo; el productor -

mismo es su propio producto.
Este enunciado presenta un problema de causalidad.
Primer dngulo: la causalidad lineal. Si, con esa mate-
ria prima, aplicando tal proceso de transformacién, se pro-

122



duce tal objeto de consumo, el proceso se inscribe en un li-
naje de causalidad lineal: tal cosa produce tales efectos.

Segundo dngulo: la causalidad circular retroactiva.
Una empresa necesita ser regulada. Debe llevar a cabo
su produccién en funcién de necesidades exteriores, de
su fuerza de trabajo y de capacidades energéticas inter-
nas. Pero sabemos —después de alrededor de cuarenta
anos, gracias a la Cibernética— que el efecto (vender o
mal vender) puede retroactuar para estimular o hacer
disminuir la produccién de objetos y de servicios en la
empresa.

Tercer dngulo: la causalidad recursiva. En el proceso
recursivo, los efectos y productos son necesarios para el
proceso que los genera. El producto es productor de aque-
llo que lo produce.

Estas tres causalidades se reencuentran en todos los
niveles de organizaciéon complejos. La Sociedad, por ejem-
plo, es producida por las interacciones entre los individuos
que la constituyen. La Sociedad misma, como un todo or-
ganizado y organizador, retroactia para producir a los in-
dividuos mediante la educacién, el lenguaje, la escuela.
Asi es que los individuos, en sus interacciones, producen a
la Sociedad, la cual produce a los individuos que la produ-
cen. Eso sucede en un circuito espiralado a través de la
evolucion histérica.

Esta comprension de la complejidad requiere un cam-
bio muy profundo de nuestras estructuras mentales. El
riesgo, si ese cambio de estructuras mentales no se produ-
ce, seria el de ir hacia la pura confusion o el rechazo de los
problemas. No estd el individuo por una parte, la Sociedad
por otra, la especie de un lado, los individuos del otro, de
un lado la empresa con su organigrama, su programa de
produccién, sus estudios de mercado, del otro lado sus pro-
blemas de relaciones humanas, de personal, de relaciones
publicas. Los dos procesos son inseparables e interdepen-
dientes.

123



De la auto-organizacion a la auto-eco-organizacion

La empresa, organismo viviente, se auto-organiza, y
realiza su auto-produccién. al mismo tiempo, realiza la
auto-eco-organizacién y la auto-eco-produccién. Este con-
cepto complejo merece ser elucidado.

La empresa esta ubicada en un ambiente exterior que
se encuentra, él mismo, integrado en un sistema eco-orga-
nizado o eco-sistema. Tomemos el ejemplo de las plantas o
los animales: sus procesos cronobiolégicos conocen la al-
ternancia del dia y la noche, asi como la de las estaciones.
el orden césmico se encuentra, de algin modo, integrado
en el interior de la organizacién de las especies vivientes.

Vayamos mas lejos atin, considerando un experimen-
to llevado a cabo en 1951 en el planetario de Bréme con un
pajaro migratorio, el cerrojillo parlante. El planetario hizo
desfilar, delante de ese pajaro que emigra en invierno al
valle del Nilo, la béveda celeste y las constelaciones que
van del cielo de Alemania al de Egipto. En el planetario, el
cerrojillo, siguié el mapa del cielo sin descanso y se posé
bajo el cielo de Luxor. El pdjaro «computé» asi su itinerario
en funcién de los reparos celestes. Esta experiencia prueba
que el cerrojillo tenia, de un cierto modo, el cielo en su ca-
beza.

Nosotros, los seres humanos, conocemos el mundo a
través de los mensajes transmitidos por nuestros sentidos
a nuestro cerebro. El mundo esta presente en el interior de
nuestro espiritu, el cual estd en el interior de nuestro
mundo. '

El principio de la auto-eco-organizacién tiene valor
hologramadtico: asi como la calidad de la imagen hologra-
matica esta ligada al hecho de que cada punto posee la
casi-totalidad de la informacién del todo, del mismo modo,
de una cierta manera, el todo en tanto todo del que noso-
tros somos parte, esta presente en nuestro espiritu.

La visién simplificada implicaria decir: la parte esta

124



. en el todo. La visién compleja dice: no solamente la parte
esta en el todo; jel todo esta en el interior de la parte que
estd en el interior del todo! Esta complejidad se diferencia
de la confusién del todo que esta en el todo y reciproca-
mente.

Lo dicho es vélido para cada célula de nuestro orga-
nismo, que contiene la totalidad del cédigo genético pre-
sente en nuestro cuerpo. Esto es valido para la sociedad:
desde la infancia ella se imprime en tanto todo en nuestro
espiritu, a través de la educacion familiar, la educacién es-
colar, 1a educacién universitaria.

Estamos frente a sistemas extremadamente comple-
jos en los que la parte esta en el todo y el todo esta en la
parte. Esto es vailido para la empresa que tiene sus reglas
de funcionamiento y, en cuyo interior, juegan las leyes de
la sociedad en su totalidad.

Vivir y tratar con el desorden

Una empresa se auto-eco-organiza en torno a su mer-
cado: el mercado, un fenémeno a la vez ordenado, organi-
zado y aleatorio. Aleatorio porque no hay certidumbre ab-
soluta sobre las oportunidades y posibilidades de vender
los productos y los servicios, aunque haya posibilidades,
probabilidades, plausibilidades. El mercado es una mezcla
de orden y de desorden.

Desafortunadamente —o felizmente— el universo en-
tero es un cocktail de orden, desorden y organizacién. Es-
tamos en un universo del que no podemos eliminar lo ale-
atorio, lo incierto, el desorden. Debemos vivir y tratar con
el desorden.

(El orden? Es todo aquello que es repeticién, constan-
cia, invariabilidad, todo aquello que puede ser puesto bajo
la égida de una relacién altamente probable, encuadrado
bajo la dependencia de una ley.

125



(El desorden? Es todo aquello que es irregularidad,
desviacién con respecto a una estructura dada, elemento
aleatorio, imprevisibilidad.

En un universo de orden puro, no habria innovacion,
creacion, evoluciéon. No habria existencia viviente ni hu-
mana.

Del mismo modo, ninguna existencia seria posible en
el puro desorden, porque no habria ningiin elemento de es-
tabilidad sobre el cual fundar una organizacién.

Las organizaciones tienen necesidad de orden y de de-
sorden. En un universo en el cual los sistemas sufren el
incremento del desorden y tienden a desintegrarse, su or-
ganizacion les permite reconducir, captar y utilizar el de-
sorden.

Toda organizacién, como todo fenémeno fisico, organi-
zacional y, por cierto, viviente, tiende a degradarse y a de-
generar. El fenémeno de la desintegracion y de la decaden-
cia es un fenémeno normal. Dicho de otro modo, lo normal,
no es que las cosas duren, como tales, eso seria, por el con-
trario, inquietante. No hay ninguna receta de equilibrio.
La Gnica manera de luchar contra la degeneracién esta en
la regeneracion permanente, dicho de otro modo, en la ap-
titud del conjunto de la organizaciéon de regenerarse y re-
organizarse haciendo frente a todos los procesos de desin-
tegracion.

La estrategia, el programa, la organizacion

iOrden, desorden, programa, estrategia!

La nocion de estrategia se opone a la de programa.

Un programa es una secuencia de acciones predeter-
minadas que debe funcionar en circunstancias que permi-
tan el logro de los objetivos. Si las circunstancias exterio-
res no son favorables, el programa se detiene o falla. Como
hemos visto (Parte 4), la estrategia elabora uno o varios

126



escenarios posibles. Desde el comienzo se prepara, si suce-
de algo nuevo o inesperado, a integrarlo para modificar o
enriquecer su acciéon.

La ventaja del programa es, evidentemente, la gran
economia: no hace falta reflexionar, todo se hace mediante
automatismos. Una estrategia, por el contrario, se deter-
mina teniendo en cuenta una situacién aleatoria, elemen-
tos adversos e, inclusive, adversarios, y esta destinada a
modificarse en funcién de las informaciones provistas du-
rante el proceso, puede asi tener una gran plasticidad.
Pero una estrategia, para ser llevada a cabo por una orga-
nizacién, necesita, entonces, que la organizacién no sea
concebida para obedecer a la programacion, sino que sea
capaz de tratar a los elementos capaces de contribuir a la
elaboracién y al desarrollo de la estrategia.

Yo creo, entonces, que nuestro modelo ideal de funcio-
nalidad y de racionalidad no es solamente un modelo abs-
tracto, sino un modelo perjudicial. Perjudicial para aque-
llos que estan en las administraciones, finalmente, para el
conjunto de la vida social. Tal modelo es, evidentemente,
rigido, y todo aquello que es programado sufre de rigidez
con respecto a la estrategia. En efecto, en una administra-
cién no podemos decir que cada uno pueda volverse un es-
tratega, en ese caso se lograria el mas completo desorden.
Pero, en general, evitamos plantear el problema de la rigi-
dez y de las posibilidades de flexibilidad y de «adaptabili-
dad», lo que favorece las esclerosis del fené6meno burocrati-
co.

La burocracia es ambivalente. La burocracia es racio-
nal porque aplica reglas impersonales validas para todos y
asegura la cohesién y la funcionalidad de una organiza-
cién. Pero, por otra parte, esa misma burocracia puede ser
criticada como siendo un puro instrumento de decisiones
que no son necesariamente racionales. La burocracia pue-
de ser considerada como un conjunto parasitario en el que
se desarrollan toda una serie de bloqueos, de embotella-

127



. mientos que se vuelven un fenémeno parasitario en el
seno de la sociedad.

Podemos entonces considerar el problema de la buro-
cracia bajo este doble angulo parasitario y racional, y es
una pena que el pensamiento sociolégico no haya franque-
ado la barrera de esta alternativa. Sin duda que no podia
franquearla porque el problema de la burocracia o de la
administracion estd, en principio, formulado en términos
fundamentales en el plano de la complejidad.

En la empresa, el vicio de la concepcién tayloriana del
trabajo fue el de considerar al hombre unicamente como
una maquina fisica. En un segundo momento, nos dimos
cuenta que hay también un hombre biolégico; hemos adap-
tado al hombre biolégico a su trabajo y las condiciones de
trabajo a ese hombre. Mas adelante, cuando nos dimos
cuenta que existe también un hombre psicolégico, frustra-
do por tareas parciales, hemos inventado el enriqueci-
miento de las tareas. La evolucion del trabajo ilustra el pa-
saje de la unidimensionalidad a la multidimensionalidad.
No estamos més que al comienzo de ese proceso.

El factor «juego» es un factor de desorden pero tam-
bién de flexibilidad: la voluntad de imponer en el interior
de una empresa un orden implacable no es eficiente. Todas
las instrucciones que van a exigir, en casos de desarreglo,
de incidentes, de acontecimientos inesperados, la deten-
cion inmediata del sector o de la maquina, son contra-efi-
cientes. Es necesario dejar una parte de iniciativa a cada
escalén y a cada individuo.

Las relaciones complementarias y antagonistas
Las relaciones en el interior de una organizacién, de
una sociedad, de una empresa, son complementarias y an-

tagonistas al mismo tiempo. Esta complementariedad an-
tagonista esta fundada sobre una ambigiiedad extraordi-

128



_ naria. Daniel Mothé, antiguo obrero profesional de la Re-
nault, describe cé6mo en su taller, una asociacién informal,
secreta, clandestina, manifestaba la resistencia de los tra-
bajadores contra la organizacién rigida del trabajo permi-
tiéndoles ganar un poco de autonomia personal y de liber-
tad. Subitamente, esa organizacién secreta creaba una or-
ganizacion flexible del trabajo. La resistencia era colabo-
racionista, porque era gracias a ella que las cosas funcio-
naban.

Este ejemplo puede ser ampliado a multiples domi-
nios. El campo de concentraciéon de Buchenwald, fue crea-
do en 1933 para los detenidos politicos y de derecho comiin
alemanes. Al comienzo, los detenidos por «derecho comun»
tenian los puestos de Kapos y responsabilidades menores
en la administracidn, en la cocina. Los «politicos» tuvieron
que comprender que podian hacer funcionar mejor las co-
sas, sin depredacion ni desperdicio. Los SS confiaron, en-
tonces, a los politicos comunistas el cuidado de esa organi-
zacién. Asi fue que una organizaciéon comunista colaboré
con los SS mientras luchaba contra ellos. La victoria alia-
da y la liberacién del campo le dieron claramente a esa co-
laboracién el sentido de una resistencia.

Tomemos el caso de la economia soviética hasta 1990.
Ella estaba regida, en principio, por una planificacién cen-
tral, la cual era hiper-rigida, hiper-minuciosa, etc. El ca-
racter extremadamente estricto, programado e imperativo
de esta planificacién, la vuelve inaplicable. Ella funciona,
sin embargo, a pesar de mucha negligencia, pero solamen-
te porque se engaiia y se desenreda a todos los niveles. Por
ejemplo, los directores de empresas se telefonean entre
ellos para intercambiar productos. Esto quiere decir que
en la cima hay é6rdenes rigidas; pero por lo bajo hay una
anarquia organizativa espontdnea. Los casos muy fre-
cuentes de absentismo son, al mismo tiempo, necesarios,
porque las condiciones de trabajo son tales que la gente
tiene necesidad de ausentarse para encontrar otro peque-

129



no trabajo informal que les permita completar su salario.
Esta anarquia espontdnea expresa asi la resistencia y la
colaboracion de la poblacion con el sistema que los oprime.

Dicho de otro modo, la economia de la Unién Soviéti-
ca funcioné gracias a esta respuesta de la anarquia espon-
tdanea de cada uno con respecto a las 6rdenes anénimas
desde lo alto y, por cierto, hizo falta que hubiera elementos
de coercién para que eso funcionara. Pero eso no funcioné
solamente porque habia una policia, etc. Funcioné tam-
bién porque habia una tolerancia de hecho respecto a lo
que pasaba en las bases y esa tolerancia de hecho asegu-
raba el funcionamiento de una maquina absurda que, de
otro modo, no hubiera podido funcionar.

De hecho, el sistema no se colapsé. Fue una decisién
politica la que hizo abandonarlo, considerando su enorme
derroche, sus débiles rendimientos, su ausencia de inven-
tiva. Mientras duré, fue la anarquia espontidnea la que
hizo funcionar a la planificacién programada. Fue la resis-
tencia en el interior de la maquina la que hizo funcionar a
la maquina.

El desorden constituye la respuesta inevitable, nece-
saria e incluso, a menudo, fecunda, al caracter esclerotiza-
do, esquematico, abstracto y simplificador del orden.

Un problema histérico global se plantea entonces:
{como integrar en las empresas las libertades y los desér-
denes que pueden aportar adaptatividad e inventiva, pero
también la descomposicién y la muerte?

Hacen falta solidaridades vividas

Hay, entonces, una ambigiiedad de lucha, de resisten-
cia, de colaboracién, de antagonismo y de complementarie-
dad necesaria para la complejidad organizacional. Se
plantea entonces el problema de un exceso de complejidad
que es, finalmente, desestructurante. Podemos decir, gro-

130



. seramente, que cuanto mas compleja es una organizacion,
mas tolera el desorden. Eso le da vitalidad, porque los in-
dividuos son aptos para tomar una iniciativa para arre-
glar tal o cual problema sin tener que pasar por la jerar-
quia central. Es un modo ma4s inteligente de responder a
ciertos desafios del mundo exterior. Pero un exceso de
complejidad es, finalmente, desestructurante. En el limi-
te, una organizacién que no tuviera mas que libertades, y
muy poco orden, se desintegraria, a menos que hubiera
como complemento de esa libertad, una solidaridad pro-
funda entre sus miembros. La solidaridad vivida es lo tini-
co que permite el incremento de la complejidad. Finalmen-
te, las redes informales, las resistencias a la colaboracién,
las autonomias, los desérdenes son ingredientes necesa-
rios a la vitalidad de la empresas.

Esto puede abrir un modo de reflexiones... asi es que
la atomizacién de nuestra sociedad requiere nuevas soli-
daridades espontdneamente vividas y no solamente im-
puestas por la ley, como la Seguridad Social.

131



Parte 6



EpiStemologia de la
complejidad *

Durante el intervalo que precedi6 a esta discusién, he te-
nido dos problemas de complejidad a resolver. Uno lo he
resuelto, el otro, no. El primer problema era una restric-
cién. Debia tratar de revisar todas las notas que habia to-
mado durante las densas intervenciones de esta marfana
mientras comia, porque, al mismo tiempo, tenia hambre.
Pude resolver ese problema, no lejos de aqui, en un salén
que estd alli abajo. Elegi lulas grelhadas, tomé vonho ver-
de. Desafortunadamente, no pude resolver, durante ese
tiempo, el segundo ejercicio de complejidad, es decir, a par-
tir de todas las notas que habia tomado, tratar de articu-
lar sin homogeneizar, y respetar la diversidad sin hacer un
puro y simple catdlogo. Me encontré frente a este dramati-
co problema, entre el desorden y el orden que es una res-
triccién arbitraria impuesta sobre esa diversidad. Una vez
mas el problema de lo uno y lo multiple. No he tenido éxi-
to. Doy como excusa el hecho de que no tenia mucho tiem-
po, pero tal vez la cuestiéon sea mucho mais seria.

Ante todo, creo que la necesidad misma del tipo de
pensamiento complejo que sugiero necesita reintegrar al
observador en su observacién. Yo mismo estaba aqui total-

* Francisco Lyon de Castro, director de las Editions Europa-America,
habia ofrecido la posibilidad de organizar en Lisboa, el 14 y 15 de dicicmbre
de 1983, un encuentro, preparado por Ana Barbosa, entre Edgar Morin y sie-
te profesores universitarios portugueses de diferentes disciplinas (Filosofia,
Fisica, Biologia, Historia, Psicologia Social,Literatura).

Después de presentar los «problemas de una epistemologia compleja»,
Edgar Morin respondié a las observaciones, objeciones y criticas de los parti-
cipantes. Son esas intervenciones las que se encuentran aqui. Estdn extrai-
das del libro, inédito en francés, O Problema epistemolégico de Complexida-
de, publicado en Lisboa por Europa-América. Agradecemos a Francisco Lyon
de Castro por haber autorizado esta publicacién en francés.

135



_ mente sujeto, y era totalmente objeto, en vuestras manos.
He tenido, de esta doble situacién, una impresi6én muy ex-
citante y un poco frustrante. Muy excitante porque —no lo
digo sélo por hacer cumplidos— todas vuestras interven-
ciones me han impactado por su inteligencia. Yo he parti-
cipado en coloquios, debates, pero aqui todo lo que ustedes
decian me importaba, me interesaba. Y aun mads, tenia la
impresiéon de que, para mi, eso podia serme util no sola-
mente para reflexionar sino también, tal vez, para expre-
sarme mejor. Debo decir, también, que todo esto me ha
despertado el deseo de que tales experiencias se renueven,
no solamente para mi, sino para otros que viven una aven-
tura que, de facto, si no de jure, los lleva a atravesar las
disciplinas, a emprender viajes por el saber. Creo que es
importante que cualquiera que recorra ese tipo de camino
puede ser confrontado con gente a la que podamos llamar
especialistas, que poseen una competencia precisa en un
dominio, y que esté dispuesto a tolerar sus criticas. Es
también importante considerar lo que pudieran ser malen-
tendidos.

Los malentendidos

Ante todo, un primer tipo de malentendido. Repetida-
mente, me ha parecido, se tenia de mi la vision de un espi-
ritu sintetizador, que trataba de ser sistematico, global,
integrador, unificador, afirmativo y suficiente. Se tiene la
impresion de que yo soy alguien que ha elaborado un pa-
radigma que sale de su bolsillo diciendo: «<He aqui lo que
hace falta adorar, y quemad las antiguas tablas de la Ley.»
Asi, repetidamente, se me ha atribuido la concepcién de
una complejidad perfecta que yo opondria a la simplifica-
cién absoluta. Pero la idea misma de complejidad lleva en
si la imposibilidad de unificar, la imposibilidad del logro,
una parte de incertidumbre, una parte de indecidibilidad,

136



y el reconocimiento del encuentro cara a cara, final, con lo
indecible. Esto no quiere decir, por otra parte, que la com-
plejidad de la que hablo se confunde con el relativismo ab-
soluto, el escepticismo estilo Feyerabend.

Si empiezo por auto-analizarme, hay en mi una ten-
sién ya sea patética, ya sea ridicula, entre dos pulsiones
intelectuales contrarias. Est4, por una parte, el esfuerzo
infatigable por articular saberes dispersos, el esfuerzo por
la consolidacién y, por otra parte, al mismo tiempo, el con-
tra-movimiento que destruye todo eso. Repetidamente, y
por mucho tiempo, he citado esa frase de Adorno, que vol-
vi a citar en el prefacio a Ciencia con conciencia: «<La tota-
lidad es la no verdad»,' frase maravillosa proviniendo de
alguien que se formd, evidentemente, en el pensamiento
hegeliano, es decir, moldeado por la aspiracién a la totali-
dad.

Creo que la aspiracion a la totalidad es una aspira-
cion a la verdad y que el reconocimiento de la imposibili-
dad de la totalidad es una verdad muy importante. Por eso
es que la totalidad es, a la vez, la verdad y la no verdad.
He leido un texto que decia que hay un hegelianismo disi-
mulado en mis concepciones. Mi concepciéon en relacién
con ello, es a la vez, compleja y clara. Lo que me fascina en
Hegel, es la confrontacién de las contradicciones que se
presentan sin cesar al espiritu, y es el reconocimiento del
rol de la negatividad. No es la sintesis, el Estado absoluto,
el Espiritu absoluto.

Ciertamente, me gusta mucho integrar pensamientos
diversos y adversos. Y aqui, nuevamente, ustedes diran:
«He alli de nuevo ese deseo morbido de totalidad, de abar-
carlo todo.» Pero, si retomo lo que ya he dicho sobre la to-
talidad, a propésito de la frase de Adorno, he renunciado a

1. Barcelona, Anthropos, 1984. Edicién original francesa: Science avec
conscience, Paris, Fayard, 1982. Nueva edicién revisada, Points, Du Seuil,
1990.

137



toda esperanza de una doctrina y de un pensamiento ver-
daderamente integrados.

Mientras que algunos ven en mi a un mercader de
sintesis integradoras, otros ven en mi una suerte de apolo-
gista del desorden, alguien que, en ese sentido, se deja
desbordar por el desorden y que, finalmente, disuelve toda
objetividad en el seno de la subjetividad.

Efectivamente, el conjunto seria verdadero a condi-
cion de provincializar y de asociar, si se puede, mi gusto
por la sintesis y mi gusto por el desorden, es decir, si con-
cebimos lo que es, en mi, una tension tragica. Digo tragica,
no para posar como un personaje tragico, sino para plante-
ar la tragedia del pensamiento condenado a afrontar las
contradicciones sin poder jamas terminar con ellas. Aun
m4s, para mi, ese mismo sentimiento tragico, va parejo
con la bisqueda de un meta-nivel en el cual podamos «su-
perar» la contradiccién sin negarla. Pero ese meta-nivel no
es el de la sintesis lograda; ese meta-nivel incluye, tam-
bién, su brecha, sus incertidumbres y sus problemas. So-
mos llevados por la aventura indefinida o infinita del co-
nocimiento.

Otra fuente de malentendidos tiene que ver con una
palabra que ha sido pronunciada, la palabra rapidez. Esta
vez, pienso que no se trata, tal vez, sélo de la rapidez de mi
escritura. Pequena confesion: yo doy, tal vez, la impresién
de escribir muy rapido, pero escribir me hace sufrir enor-
memente y yo rehago mis textos muchas veces. Lo que me
aflige, es que se tiene la impresién de que yo aprieto un bo-
ton y jhop!, saco trescientas paginas. Quiero decir que eso
no sucede asi. La rapidez no es, tal vez, la rapidez de mi
escritura solamente, es la rapidez de lectura de mis lecto-
res, que es también la causa de ciertos malentendidos.

En lo que concierne a los malentendidos, no se trata,
tal vez, de constatarlos solamente, de querer disminuirlos
o reducirlos, sino también de interrogarlos. Y yo me pre-
gunto: jpor qué los malentendidos son tan durables y tan

138



numerosos? No creo para nada que yo sea una victima par-
ticular de malentendidos. Creo que muchos otros, investi-
gadores, pensadores, han sido victimas de malentendidos
" todavia mas graves.

Una vez dicho esto, la fuente mas profunda de malen-
tendidos que me conciernen reside en el modo de compar-
timentar y de estructurar, de ventilar mis propios pensa-
mientos, es decir, finalmente, en la organizacién de los ele-
mentos del conocimiento. Esto plantea el problema del pa-
radigma, sobre el cual voy a volver.

Les daré un ejemplo relacionado con las ideas politi-
cas. Yo era (aun me considero) a la vez izquierdista y dere-
chista. Digo «derechista» en el sentido de que soy muy sen-
sible a los problemas concernientes a las libertades, a los
derechos del hombre, a las transiciones sin brutalidad, e
«izquierdista» en el sentido de que pienso que las relacio-
nes humanas y sociales podrian y deberian cambiar en
profundidad.

Se me denunciaba, entonces, como «confusionista»,
porque era evidente que, en el espiritu de aquellos que me
escuchaban, no se podia ser mas que o lo uno o lo otro. Que-
rer asociar a ambas posiciones parecia imbécil, oportunista
y perverso. Asi es que siempre tengo la impresiéon de apare-
cer como un confusionista. Me dicen: «,Pero qué eres tu? Tu
no eres realmente un cientifico, entonces, eres un filésofo.»
Y los fil6sofos me dicen: «T no estds inscrito en nuestros re-
gistros.» En efecto, yo debo asumir esta especie de interfase,
entre ciencia y Filosofia, ni en una ni en la otra, pero yendo
de una a otra, tratando de, tal vez, establecer para mi, en
mi, por mi, una cierta comunicacién. Estoy compartimenta-
do en una categoria tal, entonces, que me situo fuera de las
categorias. Esto me molesta mas aun, cuanto que yo no
compartimentalizo a aquellos que me compartimentalizan,
mas que como compartimentalizadores.

Luego de esta introduccién un poco prolongada, es ne-
cesario tratar los problemas clave. Es muy dificil seleccio-

139



narlos, jerarquizar los temas y, tal vez, los pre-temas, que
estaban por detréas de esta jornada. Esto es lo que voy a in-
tentar, cada vez con mas desorden.

Trataré de situarme en mi lugar, en mi voluntad, de
resituar lo que yo entiendo por complejidad, luego, muy
rapidamente, lo que entiendo por paradigma, y luego cémo
es que yo concibo el problema sujeto-objeto. Voy a abordar
estos nudos gordianos, pero les digo también que, al pasar,
sefialaré los puntos en los que yo creo debo reconocer insu-
ficiencias y subdesarrollos dentro de lo que ya he escrito o
producido.

A mi lugar, a mi posicién, puedo dificilmente nom-
brarla porque yo navego entre ciencia y no ciencia. ;Cué-
les son mis fundamentos? La ausencia de fundamentos, es
decir, la conciencia de la destruccién de los fundamentos
de la certidumbre. Esta destruccién de los fundamentos,
propia de nuestro siglo, ha llegado al conocimiento cientifi-
co mismo. ;En qué creo? Creo en la tentativa de desarro-
llar un pensamiento lo menos mutilante posible y lo mas
racional posible. Lo que me interesa es respetar los requi-
sitos para la investigaciéon y la verificacién propios del co-
nocimiento cientifico, y los requisitos para la reflexién pro-
puestos por el conocimiento filoséfico.

Hablar de la ciencia

Cuando José Mariano Gago hablé de la oposicién en-
tre los productores y los no-productores de saberes, los
vulgarizadores, pensé que hay, de hecho, muchas zonas in-
termedias y que la oposicién no es tan rigida. Esta el cien-
tifico que reflexiona sobre la ciencia y que alli mismo, ipso
facto, hace Filosofia —Jacques Monod ha escrito un libro
sobre la Filosofia natural de la Biologia—, estan luego los
historiadores de la ciencia, los epistemélogos, y los vulga-
rizadores.

140



A mi no me gusta que me digan: «<Ti eres un vulgari-
zador.» ;Por qué? Por dos razones. En primer lugar porque
he tratado de discutir ideas en la medida en que creo ha-
berlas entendido, pero sobre todo, porque he tratado, en la
medida en que creia haberlas asimilado, de reorganizarlas
a mi modo.

Tomemos, por ejemplo, en mi primer volumen,” la
cuestion del segundo principio de la Termodindmica. Debo
decir que, para mi, los problemas de las ciencias fisicas,
son los ultimos en los que he penetrado, y en ese area, ten-
go conocimientos no solamente superficiales, sino extre-
madamente lacunares. Una vez terminado ese volumen,
me he dado cuenta que estaba el libro de Tonnelat, que
cuestionaba lo que yo pensaba era el consenso entre los
termodinamistas.

Pero lo que me interesaba era interrogarme acerca
del sorprendente problema que nos legaba el siglo Xx1x. Por
una parte, los fisicos mostraban al mundo un principio de
desorden (habiéndose, el segundo principio, vuelto un
principio de desorden con Boltzman) que tendia a arruinar
toda cosa organizada; por otra parte, al mismo tiempo, los
historiadores y los biélogos (Darwin) le ensefiaban al mun-
do que habia un principio de progresién de las cosas orga-
nizadas. Por una parte, el mundo fisico tendia, aparente-
mente, a la decadencia, y el mundo biolégico tendia al pro-
greso. Yo me he preguntado cémo es que ambos principios
podian ser las dos caras de una misma realidad. Me he
preguntado acerca de cé6mo asociar los dos principios, lo
que ha planteado problemas de Légica y de paradigma. Es
eso lo que me ha interesado mucho mas que vulgarizar la
Termodinamica, lo que soy, por lo demas, incapaz de hacer.

Quisiera también intentar justificar la misién imposi-
ble que parezco haberme propuesto. Sé que es imposible

2. E. Morin, El Método, Tomo 1, La naturaleza de la naturaleza, Ma-
drid, Catedra, 1981. Edicién original francesa: La méthode, Tome 1, La na-
ture de la nature, Paris, Du Seuil, 1980.

141



. en términos de completud y de logro, pero no puedo, perso-
nalmente, aceptar las degradaciones y los destrozos que la
compartimentalizacién y la especializacién del conoci-
miento conllevan.

El segundo hecho que me justifica ante mi mismo se
sitia a nivel de las ideas generales. Es cierto que las ideas
generales son ideas huecas, pero no es menos cierto que el
rechazo de las ideas generales es, en si mismo, una idea
general ain mas hueca, porque es una idea hipergeneral
que influye sobre las ideas generales.

De hecho, las ideas generales no pueden ser elimina-
das y terminan por reinar en forma oculta en el mundo es-
pecializado. Lo que es interesante acerca de la idea de los
tematas de Holton o la de los postulados ocultos de Popper,
es que los temata y los postulados son ocultos. Son ideas
generales acerca del orden del mundo, acerca de la racio-
nalidad, acerca del determinismo, etc. Dicho de otro modo,
hay ideas generales ocultas en el conocimiento cientifico
mismo. Esto no es ni un mal ni un vicio, porque ellas tie-
nen un rol motor y productor. Yo agregaria que el cientifi-
co mas especializado tiene ideas acerca de la verdad. Tiene
ideas acerca de la relacién entre lo racional y lo real. Tiene
ideas ontoldgicas sobre cual es la naturaleza del mundo,
sobre la realidad.

Una vez consciente de ello, el cientifico debe mirar a
sus propias ideas generales y tratar de comunicar sus sa-
beres especificos y sus ideas generales.

Yo no pretendo triunfar en una misién imposible.
Busco descifrar un camino por el cual seria posible que hu-
biera una reorganizacién y un desarrollo del conocimiento.
Llega un momento en el cual algo cambia y lo que era im-
posible aparece como posible. Asi es que la bipedestaciéon
parecia ser imposible para los cuadripedos.

Es la historia de Icaro. Evidentemente, en La caida
de Icaro, de Breughel, el trabajador tenia razén en traba-
jar sin interesarse por el desdichado Icaro que creia ele-

142



varse y caia lamentablemente. Luego, después de numero-
sos Icaros, cada vez mas evolucionados, vino el primer
avion y, hoy en dia, el Boeing 747 que todos tomamos in-
cluido, eventualmente, Icaro. No se burlen demasiado de
los Icaros del espiritu. Limitense a ignorarlos, como el tra-
bajador de Breughel. Ellos quisieran que saliéramos de la
pre-historia del espiritu humano. Mi idea de que estamos
en la prehistoria del espiritu humano es una idea muy op-
timista. Nos abre el porvenir, siempre a condiciéon de que
la humanidad disponga de un futuro.

Enfoques de la complejidad

Quiero ahora, para situar aquello que quiero hacer,
volver al gran hueso de la idea compleja.

Diré, ante todo, que, para mi, la complejidad es el de-
safio, no la respuesta. Estoy a la bisqueda de una posibili-
dad de pensar trascendiendo la complicacién (es decir, las
interretroacciones innombrables), trascendiendo las incer-
tidumbres y las contradicciones. Yo no me reconozco para
nada cuando se dice que yo planteo la antinomia entre la
simplicidad absoluta y la complejidad perfecta. Porque
para mi, en principio, la idea de complejidad incluye la im-
perfeccion porque incluye la incertidumbre y el reconoci-
miento de lo irreductible.

En segundo lugar, la simplificacién es necesaria, pero
debe ser relativizada. Es decir, que yo acepto la reducciéon
consciente de que es reduccion, y no la reduccién arrogan-
te que cree poseer la verdad simple, por detras de la apa-
rente multiplicidad y complejidad de las cosas.

Por lo demas, en el segundo volumen de E! método,’
he dicho que la complejidad es la unién de la simplicidad y

3. E. Morin, El Método, Tomo 2, La vida de la vida, Madrid, Catedra,
1983. Edicién original francesa: La méthode, Tome 2, La vie de la vie, Paris,
Du Seuil, 1980.

143



de la complejidad; es la unién de los procesos de simplifi-
cacion que implican seleccion, jerarquizaciéon, separacion,
reduccién, con los otros contra-procesos que implican la co-
municacidn, la articulacién de aquello que esta disociado y
distinguido; y es el escapar de la alternativa entre el pen-
samiento reductor que no ve mas que los elementos y el
pensamiento globalista que no ve mas que el todo.

Como decia Pascal: <Tengo por imposible conocer las
partes en tanto partes sin conocer al todo, pero tengo por
no menos imposible la posibilidad de conocer al todo sin
conocer singularmente a las partes.» La frase de Pascal
nos vuelve a conducir a la necesidad del ida y vuelta, que
corre el riesgo de formar un circulo vicioso, pero que puede
también constituir un circulo productivo, como un movi-
miento de lanzadera que estimula el desarrollo del pensa-
miento. Eso lo he dicho y lo he repetido en el curso de una
polémica con J. P. Dupuy, que también me percibia como
buscando el ideal de un pensamiento soberano que englo-
bara al todo. Por el contrario, yo me ubico en el punto de
vista de la deficiencia congénita del conocimiento, porque
acepto la contradiccion y la incertidumbre; pero, al mismo
tiempo, la conciencia de esta deficiencia me llama a luchar
activamente contra la mutilacién.

Es, efectivamente, el combate con el angel. Hoy, yo
agregaria esto: la complejidad, no es solamente la unién de
la complejidad con la no-complejidad (la simplificacién); la
complejidad se halla en el corazén de la relacién entre lo
simple y lo complejo porque una relacién tal es, a la vez,
antagonista y complementaria.

Creo profundamente que el mito de la simplicidad ha
sido extraordinariamente fecundo para el conocimiento
cientifico que quiere ser un conocimiento no trivial, que no
busca a nivel de la espuma de los fenémenos, sino que bus-
ca lo invisible detras del fenémeno. Bachelard decia: «No
hay otra ciencia que la de lo oculto.» Pero, buscando lo in-
visible, encontramos, detras del mundo de las apariencias

144



y de los fenomenos, el tras-mundo de las leyes que, en con-
Junto, constituyen el orden del mundo. Si seguimos este
proceso, llegamos a la vision de un tras-mundo mas real
que el mundo real porque esta fundado sobre el orden, y
nuestro mundo real tiende a devenir un poco, como en la
Filosofia hinduista, el mundo de las apariencias, de maya,
de las ilusiones, de los epifenémenos.

El verdadero problema, al que volveré, es que ese
mundo de las apariencias, de los epifenémenos, del desor-
den, de las interacciones es, al mismo tiempo, nuestro
mundo, y que, en el tras-mundo, no existe el orden sobera-
no, sino otra cosa. Esa otra cosa nos es indicada por la ex-
trana coexistencia de la Fisica cuantica con la Fisica eins-
teiniana. Nos es revelada por la experiencia de Aspect lle-
vada a cabo para poner a prueba a la paradoja de Eins-
tein-Podolsky-Rosen. Esa experiencia muestra que lo que
Einstein consideraba absurdo, es decir, falso, era verdade-
ro.

Me gustaria interrogar a vuestro amigo el fisico sobre
el significado de esa experiencia. Yo conozco tres tipos de
interpretaciones: la de Bohm seguida por J. P. Vigier, la de
d’Espagnat, y la de Costa de Beauregard. Nuestro univer-
so, en el cual todas las cosas estan separadas en y por el
espacio es, al mismo tiempo, un universo en el que no hay
separacion. Esto muestra que, en nuestro universo de la
distincién, hay una otra cosa ({por detras?) en la cual no
hay distincién. En el plano de la complejidad, eso quiere
decir que en el tras-mundo no hay ni complejidad, ni sim-
plicidad, ni orden, ni desorden, ni organizacién. Ahora
bien, algunos podrian reconsiderar, desde este angulo, las
ideas taoistas sobre el vacio insondable considerado como
realidad unica y fundamental.

Para mi, la idea fundamental de la complejidad no es
que la esencia del mundo es compleja y no simple. Es que
esa esencia es inconcebible. La complejidad es la dialégica
orden/desorden/organizacion. Pero, detras de la compleji-

145



dad, el orden y el desorden se disuelven, las distinciones se
esfuman. El mérito de la complejidad es el de denunciar la
metafisica del orden. Como lo dijera muy bien Whitehead,
detras de la idea de orden hay dos cosas: la idea magica de
Pitagoras de que los numeros son la realidad ultima, y la
idea religiosa todavia presente, tanto en Descartes como
en Newton, de que el entendimiento divino es el funda-
mento del orden del mundo. Ahora bien, cuando uno ha re-
tirado al entendimiento divino y a la magia de los nime-
ros, ,qué queda? ;jlas leyes? j;una mecanica césmica auto-
suficiente? jes la realidad verdadera? jes la naturaleza
verdadera? A esa visién débil, yo opongo la idea de la com-
plejidad.

Dentro de ese marco, yo diria que acepto plenamente
relativizar la complejidad. Por una parte, ella integra a la
simplicidad y, por otra parte, se abre sobre lo inconcebible.
Estoy totalmente de acuerdo con esas condiciones para
aceptar la complejidad como principio del pensamiento
que considera al mundo, y no como el principio revelador
de la esencia del mundo. Es en este sentido regulador que
he querido formular algunas reglas. Se encuentran en las
paginas que llamo «Los mandamientos de la compleji-
dad».! No voy a repetirlos aqui, pero hay diez principios: la
inevitabilidad del tiempo, de la relacién entre el observa-
dor y la observacién, de la relacién entre el objeto y su am-
biente, etc. Los remito a ello. He aqui lo que para mi es la
complicidad, es decir, la complejidad.

;Por qué he dicho involuntariamente complicidad? Es
que me siento en profunda complicidad con mi critico An-
tonio Marques. Creo que lo reencuentro a ese nivel. La
complejidad no es un fundamento, es el principio regula-
dor que no pierde nunca de vista la realidad del tejido fe-
noménico en la cual estamos y que constituye nuestro
mundo. Se ha hablado también de monstruos, y yo creo,

4. Ciencia con conciencia, op. cit.

146



efectivamente, que lo real es monstruoso. Es enorme, esta
fuera de toda norma, escapa, en ultima instancia, a nues-
tros conceptos reguladores, pero podemos tratar de gober-
nar al maximo a esa regulacién.

El desarrollo de la ciencia

Para pasar a otro tema quisiera decir que, al hablar
de la ciencia clasica, he concebido, como asi también lo han
hecho, a su manera, Prigogine y Stenger, un tipo ideal,
abstracto. Sin duda que yo no he explicitado que se trata-
ba de un «tipo ideal», de una «racionalizacién utépica»,
como decia Max Weber. En lo que he publicado hasta el
presente hay una carencia que no encontraran mas en mi
préximo libro. He omitido mostrar cé6mo, y a pesar de su
ideal simplificador, la ciencia ha progresado porque era, de
hecho, compleja. Ella es compleja porque en el nivel mis-
mo de su sociologia hay una lucha, un antagonismo com-
plementario entre su principio de rivalidad, de conflictua-
lidad entre ideas o teorias, y su principio de unanimidad,
de aceptacion de la regla de verificaciéon y de argumenta-
cion.

La ciencia se funda sobre el consenso y, a la vez, sobre
el conflicto. Ella marcha, al mismo tiempo, sobre cuatro
patas independientes e interdependientes: la racionali-
dad, el empirismo, la imaginacién, la verificaciéon. Hay
una conflictualidad permanente entre racionalismo y em-
pirismo; lo empirico destruye las construcciones raciona-
les que se reconstituyen a partir de nuevos descubrimien-
tos empiricos. Hay una complementariedad conflictiva en-
tre la verificacién y la imaginacién. Finalmente, la com-
plejidad cientifica es la presencia de lo no cientifico en lo
cientifico, que no anula a lo cientifico sino que, por el con-
trario, le permite expresarse. Creo que, efectivamente,
toda la ciencia moderna, a pesar de las teorias simplifica-

147



doras, es una empresa muy compleja. Ustedes han tenido
toda la razén al aportar ejemplos para mostrar que, en su
proceder, la ciencia no ha buscado siempre, obsesivamen-
te, la simplificacién.

Luego, habra que hablar, al hacer la historia de la
ciencia, de ese periodo considerado como una derrota pero,
sin embargo, tan rico, que llamamos la ciencia romantica.
He dejado de lado problemas muy interesantes y he peca-
do por simplificacién y no por complejizacién.

Con respecto al reduccionismo, la cuestion es, efecti-
vamente, mucho mas sutil de lo que parecia. Toda conquis-
ta del reduccionismo se paga, en realidad, con una nueva
complejizacién. Tomemos el ejemplo tan reciente de la Bio-
logia molecular. Aparentemente, parecia anunciar la vic-
toria de los reduccionistas sobre los vitalistas, porque mos-
traba que no hay materia viviente sino sistemas vivientes.
Pero Popper nos ha mostrado que el reduccionismo fisico-
quimico debié pagarse con la reintroducciéon de toda la his-
toria del cosmos, es decir, por lo menos, quince mil millo-
nes de anos de acontecimientos. Porque para poder reducir
lo biolégico a lo quimico, es necesario rehacer toda la his-
toria de la materia viviente, de la constitucién de las parti-
culas, de los astros, de los atomos, del atomo de Carbono.
Asi es que ese reduccionismo se paga con una complejiza-
cion histérica. Atlan nos muestra gue reducir lo biolégico a
lo fisico-quimico lleva a complejizar lo fisico-quimico. Yo he
agregado que el reduccionismo biolégico se paga con la in-
troduccion de nociones que no estaban previstas en ese
programa reduccionista: la idea de maquina, la idea de in-
formacién, la idea de programa.

Ahora bien, el desarrollo de la ciencia sigue este sor-
prendente principio: jamds encontramos lo que buscamos.
Mas aun, encontramos lo contrario de lo que buscamos.
Creemos encontrar la llave, el elemento simple, y encon-
tramos algo que relanza o da vuelta al problema. Yo agre-
garia, siempre en relacién con la idea de reduccionismo,

148



_ que, como dijeran ustedes, reducir la quimica a la microfi-
sica no impide que la quimica permanezca. Hay, en efecto,
niveles, jerarquias o, mas bien, no hay solamente jerar-
quias; hay también diferentes angulos de observacion, el
punto de vista del observador; hay también niveles de or-
ganizacion. En ciertos niveles de organizaciéon emergen
ciertas cualidades y propiedades especificas de esos nive-
les. Es necesario, entonces, hacer intervenir consideracio-
nes nuevas en cada nivel. Aqui también hay limites para
el reduccionismo.

Todo esto para decir que el corazén de la complejidad
es la imposibilidad tanto de homogeneizar como de redu-
cir, es la cuestion de la unitas multiplex.

Ruido e informacion

Hay algo, en mi programa de esclarecimiento, que no
he podido, hasta ahora, aclarar. Es el discurso de Manuel
Araujo Jorge.

Sin querer hacer un cara a cara ni, por otra parte, un
cuerpo a cuerpo, quiero seguir los puntos de articulacién
de esa discusion critica.

Ante todo, algunas de mis formulaciones han podido,
tal vez, dejar entender que el ruido es, para mi, la tnica
fuente de novedad. He parecido, por lo tanto, reaccionar
demasiado pronto a las tesis candnicas de la biologia mole-
cular y a la explicacién por el azar de toda evolutiva. Pero
yo he escrito que el azar, siempre indispensable, no esta
nunca sélo y no lo explica todo. Es necesario que haya un
reencuentro entre lo aleatorio y una potencialidad organi-
zadora. Asi es que yo no reduzco lo nuevo al «ruido». Hace
falta algo, tal como una potencialidad reorganizadora in-
cluida en la auto-organizacién, que reciba al acontecimien-
to aleatorio.

En segundo lugar, él ha hecho alusién a la critica de

149



~ Atlan sobre la alta y la baja complejidad. Yo he tenido en
cuenta esa critica en mi segundo volumen de E! Método.
Me he corregido. He hecho mi autocritica. si é] me ha psi-
coanalizado, sin duda con justeza, él no ha, tal vez, psicoa-
nalizado mis aptitudes auto-correctivas.

Ciertamente, continuo hallando muy rica la idea de
que cuanta méas complejidad existe, mas diversidad hay,
mas interacciones existen, mas hay de aleatorio, es decir
que la muy alta complejidad desemboca, en el limite, en la
desintegracion. Sigo pensando que los sistemas de alta
complejidad que tienden a desintegrarse, no pueden lu-
char contra la desintegracion mas que mediante su capaci-
dad para crear soluciones a los problemas. Pero yo he su-
bestimado, sin duda, la necesidad de restricciones, es de-
cir, de orden impuesto. Es necesario que les diga también
que, en mi lucha contra la metafisica del orden, que reina-
ra desde el comienzo de los afios 1970 (hoy no reina mas),
la obsesién por destronar al orden pudo parecer privilegiar
al desorden. Creo asimismo que, desde el primer volumen
de El método,® yo formulo algo que es totalmente diferente
al principio del orden a partir del ruido de Atlan, si bien
habia partido de esa idea, ella misma surgida de la idea de
von Foerster: «Order from noise.»

Yo he introducido, no solamente la idea de organiza-
cién, que estaba ausente de ambas concepciones, sino que
he propuesto el tetragrama orden/desorden/interaccién/or-
ganizaciéon. Ese tetragrama no puede ser comprimido. No
podemos reducir la explicacién de un fenémeno ni a un
principio de orden puro, ni a un principio de puro desor-
den, ni a un principio de organizacién udltimo. Hay que
mezclar y combinar esos principios.

El orden, el desorden y la organizacién son.interde-

5. E. Morin, El Método, Tomo 2, La vida de la vida, op. cit.

6. E. Morin, El Método, Tomo 1, La naturaleza de la naturaleza, op. cit.

150



pendientes, y ninguno es prioritario. Si alguien dice que el
desorden es originario, ese es Serres, pero no yo, ni Atlan,
ni Prigogine. Mi idea del tetragrama no es de ningin modo
analoga a la férmula del tetragrama del monte Sinai, que
entrega las tablas de la Ley. Es, por el contrario, un tetra-
grama que dice: he aqui las condiciones y los limites de la
explicacion.

Yo agrego que, en el desarrollo de la esfera biolégica,
hay no solamente capacidad de integrar los desérdenes o
de tolerarlos, sino también de incrementar el orden. El or-
den biolégico es un orden nuevo, porque es un orden de re-
gulacién, de homeostasis, de programacion, etc. También
he dicho hoy que la complejidad es, correlativamente, la
progresion del orden, del desorden, y de la organizacion.
He dicho también que la complejidad es el cambio de las
cualidades del orden y del desorden. En la muy alta com-
plejidad, el desorden se vuelve libertad, y el orden es mu-
cho mas regulacién que restriccion. Por lo tanto, he modi-
ficado mi punto de vista y, una vez mas, lo he modificado
complejizandolo.

En cuanto concierne a la Teoria de la Informacion,
también he evolucionado. Lamento un poco haber introdu-
cido la informacién en el primer volumen de El método.’

Lo que me habia fascinado era haber descubierto, a
partir de Brillouin, que la informacién podia ser definida
fisicamente. En realidad, era una verdad parcial. La infor-
macién debe ser definida de manera fisico-bio-antropologi-
ca.

La informacién tiene algo fisico, indudablemente,
pero no aparece mas que con el ser viviente. Lo hemos des-
cubierto muy tardiamente en el siglo XX. Agregaria que el
rol de la nocién de informacion, asi como el de la entropia
y la de neguentropia, ha disminuido para mi. La Teoria de
la Informacién me parece mas y mas un instrumento teo-

7. E. Morin, El Método, Tomo 1, La naturaleza de la naturaleza, op. cit.

151



rico heuristico y no mas una clave fundamental de inteli-
gibilidad. No puedo situarme en el interior de esa teoria.
No puedo mas que utilizar lo que aporta esa teoria o, mas
bien, sus prolongaciones del tipo Brillouin o Atlan. Por lo
demas, el término neguentropia casi desaparecié en mis
escritos siguientes porque no lo juzgo mas demasiado util.

Informacion y conocimiento

Una vez dicho lo anterior, vayamos al problema clave de la
diferencia entre informacién y conocimiento. Problema
clave, creo yo. Me vuelve aqui una frase de Elliot: «;Cual
es el conocimiento que perdemos con la informacién y cual
es la sabiduria que perdemos con el conocimiento?» Son ni-
veles de realidad totalmente diferentes. Yo diria que la sa-
biduria es reflexiva, que el conocimiento es organizador, y
que la informacion se presenta bajo la forma de unidades
cuyo rigor es designable como bits. Para mi, la nocién de
informacién debe ser vuelta totalmente secundaria con
respecto a la idea de computacion. El pasaje del primer al
segundo volumen de E! método, es el pasaje a la dimension
computacional.

;Qué es lo importante? No es la informacién, sino la
computacion que trata y, yo diria incluso, extrae informa-
ciones del universo. Estoy de acuerdo con Foerster al decir
que las informaciones no existen en el universo. Las extra-
emos de la naturaleza; transformamos los elementos y
acontecimientos en signos, le arrancamos la informacion
al ruido a partir de las redundancias. Las informaciones
existen desde el momento en que los seres vivientes se co-
munican entre ellos e interpretan sus signos. Pero, antes
de la vida, la informacién no existe.

La informacién supone la computacion viviente. Mas
aun, debo hacer la precision siguiente: la computacién no
se reduce, de ningin modo, al tratamiento de la informa-

152



cién. La computacién viviente conlleva, para mi, una di-
mension no digital. La vida es una organizacién computa-
cional que conlleva una organizacién cognitiva indiferen-
ciada en si misma. Ese conocimiento no se conoce a si mis-
mo. La bacteria no sabe lo que sabe, y no sabe que sabe. El
aparato cerebral de los animales constituye un aparato di-
ferenciado del conocimiento. No computa directamente los
estimulos que los receptores sensoriales seleccionan y co-
difican; computa las computaciones que hacen sus neuro-
nas.

Aparece entonces la diferencia entre informacién y
conocimiento, porque el conocimiento es organizador. El
conocimiento supone una relacién de apertura y de clausu-
ra entre el conocedor y lo conocido. El problema del conoci-
miento, asi como el de la organizaciéon viviente, es el de
ser, a la vez, abierto y cerrado. Es el problema del compu-
to-auto-exe-referente. Es el problema de la frontera que
aisla a la célula y que, al mismo tiempo, la hade comuni-
carse con el exterior. El problema es el de concebir la aper-
tura que condiciona a la clausura y viceversa. El aparato
cerebral esta separado del mundo exterior por sus media-
dores, que lo ligan a ese mundo.

Aparece aqui una idea en la que creo mucho: el cono-
cimiento supone no solamente una separacioén cierta y una
cierta separacion con el mundo exterior, sino que supone
también una separaciéon de si mismo. Mi espiritu, por mas
malicioso que sea, ignora todo acerca del cerebro del cual
depende. No puede adivinar por si mismo que funciona a
través de interacciones intersindpticas entre miriadas de
neuronas. ;Qué es lo que conoce mi espiritu acerca de mi
cuerpo? Nada. Lo que mi espiritu conoce de mi cuerpo, no
pudo conocerlo mas que mediante medios exteriores, los
medios de la investigacion cientifica. He dado el ejemplo
de Antonio y de Cleopatra. En el momento en que Antonio
grita su amor por Cleopatra, no sabe que él esta compues-
to de algunos miles de millones de células que, en si mis-

153



. mas, ignoran quién es Cleopatra. Ellas ignoran que consti-
tuyen a un hombre que se llama Antonio que esta enamo-
rado de Cleopatra. Es sorprendente que el conocimiento
emerge de un iceberg de desconocimiento prodigioso en
nuestra relaciéon con nosotros mismos. Lo desconocido no
es solamente el mundo exterior, es, sobre todo, nosotros
mismos. Asi es que, vemos cémo el conocimiento supone la
separacién entre el conocedor y lo conocido, y supone la se-
paracién interna con nosotros mismos.

Paradigma e ideologia

Conocer es producir una traducciéon de las realidades
del mundo exterior. Desde mi punto de vista, somos co-
productores del objeto que conocemos; cooperamos con el
mundo exterior y es esa coproduccioén la que nos da la ob-
jetividad del objeto. Somos coproductores de la. objetivi-
dad. Es por ello que hago de la objetividad cientifica no so-
lamente un dato, sino también un producto. La objetividad
concierne igualmente a la subjetividad. Creo que podemos
hacer una teoria objetiva del sujeto a partir de la auto-or-
ganizacién propia del ser celular y esa teoria objetiva del
sujeto nos permite concebir los diferentes desarrollos de la
subjetividad hasta el hombre sujeto-consciente. Pero esa
teoria objetiva no anula el caracter subjetivo del sujeto.

Voy a pasar muy rapidamente sobre la idea de para-
digma ya que yo doy una definicién diferente de aquella,
hesitante e incierta, de Kuhn. Yo doy una definicién que se
sitia, aparentemente, a mitad de camino entre la defini-
ciéon de la lingtistica estructural y la definiciéon vulgatica,
a la Kuhn. Un paradigma es un tipo de relacién légica (in-
clusidén, conjuncién, disyuncién, exclusién) entre un cierto
numero de nociones o categorias maestras. Un paradigma
privilegia ciertas relaciones légicas en detrimento de
otras, y es por ello que un paradigma controla la légica del

154



discurso. El paradigma es una manera de controlar la légi-
cay, a la vez, la semantica.

Unas pocas palabras también sobre la cuestion de la
ideologia. Para mi, la palabra ideologia tiene un sentido
totalmente neutro: una ideologia es un sistema de ideas.
Cuando hablo de ideologia, no denuncio ni designo las ide-
as de otros. Yo llevo una teoria, una doctrina, una filosofia,
a su grado cero, que es el de ser un sistema de ideas.

Ciencia y Filosofia

Abhora bien, acerca del problema ciencia-Filosofia, hay una
precision que me parece, también, indispensable. Mi libro
Ciencia con conciencia® empieza con un articulo que se lla-
ma «Por la ciencia». Quiere decir que, para mi, la ciencia
es la aventura de la inteligencia humana que ha aportado
descubrimientos y enriquecimientos sin precedentes, a los
que la reflexién solamente era incapaz de acceder. Shakes-
peare: «<Hay mas cosas en el cielo y sobre la tierra que en
toda vuestra filosofia.» Ello no me lleva, de ninguna mane-
ra, a echar de menos, por lo tanto, toda Filosofia, porque
hoy, en ese mundo glacial, se halla el refugio de la reflexi-
vidad. Pienso que la unién de una y otra, por mas dificil
que sea, es posible, y no me resigno al estado de disyun-
cién o de divorcio que reina y que es, generalmente, sufri-
do o aceptado.

Segundo punto de vista sobre la ciencia: soy total-
mente ajeno a los laboratorios de c¢iencias especializadas,
pero me intereso por las ideas incluidas o implicitas en
las teorias cientificas. Me intereso, sobre todo, en el re-
pensamiento al que llaman los avances de las ciencias fi-
sicas y biolégicas. Asi es que, para tomar nuevamente el
ejemplo de la particula, hemos pasado de la particula con-

8. Ciencia con conciencia, op. cit.

155



cepto fundamental a la particula concepto-frontera; de
aqui en mas, la particula no lleva de nuevo, de ningin
modo, a la idea de sustancia elemental simple, sino que
nos conduce a la frontera de lo inconcebible y de lo indeci-
ble. Asi es que he hecho la apuesta de que hemos entrado
en la verdadera época de revolucién paradigmaética pro-
funda, digamos incluso mads radical que aquella de los si-
glos XvI y xviI. Creo que participamos en una transforma-
cién secular que es muy dificil de ver porque no dispone-
mos de un futuro que nos permita vislumbrar el logro de
la metamorfosis. Como comparacién, diria que es como el
Pacifico durante la Segunda Guerra Mundial, cuando las
flotas norteamericanas y japonesas estaban en lucha.
Barcos, torpederos, acorazados, submarinos, aviones,
combatian entre si a lo largo de cientos de kilémetros.
Eran miles de combates singulares, cada uno de ellos ale-
atorio y ajeno a los demas. Finalmente, una flota se bate
en retirada, y decimos: los norteamericanos han ganado.
Entonces, finalmente, cada uno de los combates singula-
res cobra sentido...

Hay, hoy en dia, un nudo gordiano y una revolucién
en curso, muy dificiles combates. No hay coincidencia en-
tre la conciencia del cientifico y lo que él hace en verdad...
Entonces, me dicen ustedes, es el cientifico quien tiene ra-
zén. ;Pero sabe él lo que hace? ;Tiene la ciencia conciencia
de su transformacién? No hay seguridad absoluta. La con-
ciencia de si no es una garantia de super-lucidez. Lo verifi-
camos sin cesar en la vida cotidiana.

En mi opinién, las tomas de conciencia necesitan
auto-critica, pero ésta necesita ser estimulada por la criti-
ca. Hay, desafortunadamente, en el universo de los cienti-
ficos, un conformismo, una satisfaccién tanto méas grande
cuanto que enmascara la pregunta cada vez mas terrorifi-
ca: ;hacia donde va la ciencia? Una pregunta se ha plante-
ado, después de Hiroshima, en el exterior y luego en el in-
terior de la conciencia del sabio atémico; la tecno-burocra-

156



. tizacién de la ciencia le plantea al ciudadano, como asi
también al cientifico, el problema de la ciencia como fené-
meno social.

Ciencia y sociedad

La relacién ciencia-sociedad es muy compleja porque la
ciencia, que partié de la periferia de la sociedad gracias a
ciertos espiritus independientes, se ha vuelto una institu-
cién a través de las sociedades cientificas, de las acade-
mias. Hoy en dia, la ciencia se ubica en el corazén de la so-
ciedad. Difundiendo su influencia sobre la sociedad sufre,
ella misma, la determinacién tecno-burocratica de la orga-
nizacién industrial del trabajo. Es muy dificil percibir las
interretroacciones entre ciencia y sociedad. Es también
una Sociologia compleja, un conocimiento complejo, el que
permitira comprender esas relaciones. Nos planteamos es-
tas preguntas bien tardiamente. Ha sido muy reciente-
mente que, por ejemplo, en Francia —hace dos afios— se
ha creado un comité CTS, «Ciencia, Técnica, Sociedad»,
para elucidar estos problemas, porque ninguna disciplina
instituida permite elucidar este tipo de interacciones. Este
comité se mueve muy mal y con mucha dificultad, en la
medida en que es dificil crear un marco conceptual trans-
disciplinar.

Ciencia y Psicologia

Jorge Correia Jesuino ha sefnalado mi insuficiente
atencién en relacién a Piaget. Estoy de acuerdo. Es por ra-
zones a la vez aleatorias y contingentes que le he dado tan
poco lugar explicito a Piaget. Ante todo, los autores que
han sido citados en abundancia en mi trabajo son aquellos
que yo he descubierto después de 1968, y sobre los cuales

157



yo tomaba notas en relacién con El Método.® Conocia a Pia-
get desde antes y lo he releido poco. He releido la obra co-
lectiva de La Pléiade sobre Epistemologia,”® que incluye
textos muy importantes.

Asi es que Piaget parece subestimado en mis libros,
siendo que es un autor crucial. Se ubica en el cruce de ca-
minos entre las ciencias humanas, la Biologia, la Psicolo-
gia y la Epistemologia. Creo que en El conocimiento del co-
nocimiento no voy a subestimar a la epistemologia genéti-
ca. Aun més, me he dado cuenta, releyendo el volumen de
La Pléiade, que Piaget habia tenido esta idea de «circuito
de ciencias», idea que he expresado de modo un tanto dife-
rente en lo que yo llamo mi circuito epistemolégico, que in-
siste mucho sobre los hiatos y las dificultades. Luego Pia-
get aporta la idea del sujeto epistémico que yo encuentro
fecunda. Soy partidario del constructivismo piagetiano
pero con una reserva que le falta al constructor del cons-
tructivismo. Piaget ignoraba que son necesarias fuerzas
organizacionales complejas innatas para que haya muy
fuertes aptitudes para conocer y aprender. Hace falta que
haya mucho de innato, en el sentido no de programa inna-
to de comportamientos, sino de estructuras innatas capa-
ces de adquirir.

El didlogo Piaget-Chomsky es un poco un didlogo de
sordos, el aspecto barbaro de una discusién entre dos espi-
ritus civilizados. Piaget tenia una gran dificultad en admi-
tir el fuerte rol de eso que podemos llamar las estructuras
internas de la percepcion, de la construccién. Chomsky
permanecié fijado a ese innatismo sin plantearse la pre-
gunta que se plantea Piaget: ;de dénde viene la construc-
cion de estructuras innatas? Esa construccién no puede

9. E. Morin, E! Método, op. cit.
10. J. Piaget, tratado de logica y conocimientoscientifico, Barcelona,

Paidés, 1984. Edicién original francesa: Logique et connaissance scientifique,
Paris, Gallimard, 1967.

158



ser mas que el fruto de una dialégica con el medio exterior,
pero el estado actual de los conocimientos no permite nin-
guna explicacion. Es por eso que Piaget se las ingenié para
encontrar una clave con su teoria de la fenocopia. Final-
mente, estoy con Piaget en cuanto al origen biolégico del
conocimiento. Pero me sorprendi6 en mis descubrimientos
ulteriores el hecho de que Piaget permanecié en el nivel de
la idea de organizaciéon y de regulacién sin acceder a la
problematica compleja de la auto-organizacién.

Sin justificarme, lo digo para explicarme y también
para lamentar un silencio injusto. Ustedes tienen también
raz6én acerca de la dimensién psicoldogica que parece au-
sente de mis preocupaciones, aunque intento integrarla en
el libro que escribo. Les recuerdo que en mis estudios so-
bre El hombre y la muerte" y sobre El hombre imagina-
rio”, esta dimensién estaba totalmente presente.

Competencias y limites

Vuelvo al problema clave de los limites: ;Cémo pen-
sar, a pesar de los limites, sirviéndonos de las contradic-
ciones? ;Cémo pueden las aporias que nos impiden pensar,
ayudarnos, de otra manera, estimularnos, a pensar? Re-
cordemos las aporias bien conocidas. ;Cémo podemos
aprender si no sabemos ya? Si ya sabemos no aprendemos,
entonces, nada. Y, sin embargo, aprendemos a nadar, a
conducir, a aprender. No hay, entonces, que dejarse blo-
quear por contradicciones légicas, pero no hay que caer,
sin duda, en el discurso incoherente.

11. E. Morin, El hombre y la muerte, Kairés, Barcelona, 1990. Edicion
original francesa: L’homme et la mort, Paris, Du Seuil, nueva ed., coleccién
Points, 1976.

12. E. Morin, El cine o el hombre imaginario, Barcelona, Seix Barral.

Edicion original francesa: Le cinéma ou ’home imaginaire, Paris, Minuit,
nueva ed. 1978,

159



Un autor no oculto

;Debo responderles acerca de las preguntas que me con-
ciernen? No voy a responderles acerca de las cuestiones
mas subjetivas, aunque mi subjetividad quisiera respon-
derles. Pero, asimismo, haga falta, tal vez, que yo exprese
la conciencia de existir personalmente en mi obra. Yo soy
un autor no oculto. quiero decir con ello que me diferencio
de aquellos que se disimulan detras de la aparente objeti-
vidad de sus ideas, como si la verdad anénima hablara a
través de su pluma.

Ser autor es asumir las ideas propias para mejor y
para peor. Soy un autor que, ain mas, se auto-designa.
Quiero decir que esta exhibicién comporta también humil-
dad. Ofrezco mi. dimensién subjetiva, la pongo sobre la
mesa, dandole al lector la posibilidad de detectar y de con-
trolar mi subjetividad. Trato de ser denotativo dando defi-
niciones y creo definir todos los conceptos que ofrezco.
Pero, una vez planteada la definicién, me dejo llevar por el
lenguaje, con todo eso que la connotacién aporta de reso-
nancia y de evocacion.

Soy sensible a los poderes, a los encantos de la con-
notacién. Cedo pero también me sirvo de ella. En lo que
concierne a la analogia, se me reprochan mis metéforas.
Ante todo, hago metaforas sabiendo que son metaforas.
Es mucho menos grave que hacer metaforas sin saberlo.
Aun mas, es sabido que la historia de las ciencias esta
hecha de migracion de conceptos, es decir, literalmente,
de metaforas. El concepto de trabajo, de origen antropo-
sociolégico, se ha vuelto un concepto fisico. El concepto
cientifico de informacién, que surgi6 del teléfono, se ha
vuelto un concepto fisico y ha migrado luego a la Biolo-
gia, donde los genes se han vuelto portadores de informa-
cién.

160



La migracién de conceptos

Los conceptos viajan y mads vale que viajen sabiendo
que viaj)an. Mds vale que no viajen clandestinamente. |Es
bueno también que viajen sin ser detectados por los adua-
neros! De hecho, la circulacién clandestina de conceptos,
ha, asimismo, permitido a las disciplinas des-asfixiarse,
destrabarse. La ciencia estaria totalmente trabada si los
conceptos no migraran clandestinamente. Mandelbrot de-
cia que los grandes descubrimientos son el fruto de errores
en la transferencia de conceptos de un campo a otro, lleva-
dos a cabo, agregaba él, por el investigador de talento.
Hace falta talento para que el error se vuelva fecundo. Ello
muestra también la relatividad del error y de la verdad.

Ustedes han hecho alusién a mi tendencia a los jue-
gos de palabras como, por ejemplo, «los limites de la con-
ciencia y la conciencia de los limites». Hegel, Marx, Hei-
degger, eran afectos a los juegos de palabras. Eso me di-
vierte. Muchos amigos, leyendo mis manuscritos, me han
dicho: «jQuita esos retruécanos, los cientificos no van a to-
marte seriamente!» He estado tentado de seguir el consejo
de mis amigos. Luego he dicho: no, eso me va a herir. He
querido darme un pequefio placer subjetivo complementa-
rio. /Es grave? Creo que no es solamente el autor, sino las
palabras las que juegan con si mismas. Como decia el poe-
ta, las palabras hacen el amor. En la férmula citada sobre
los limites de la conciencia, lo que es interesante es el ba-
lance y la inversion: invertimos, permutamos los térmi-
nos, y el predicado se vuelve sujeto, el sujeto predicado.
Alli mismo, operamos eventualmente un movimiento cir-
cular y el pensamiento se desencadena de una manera re-
cursiva. Es el efecto que retroactiua sobre la causa y el pro-
ducto que se vuelve sobre el productor. Esa misma idea de
bucle recursivo puede ser expresada poéticamente. Gerard
de Nerval ha dicho: «La decimotercera vuelta es siempre
la primera.» No diremos «;Por qué habla usted asi, sefior?

161



. Podriamos decir, simplemente, que cuando son las trece
horas es la una y eso es todo.» Pero perderiamos el bucle.
0O, como dice Elliot: «El fin es alli donde partimos.» Com-
prendemos muy bien lo que quiere decir. Hay que enten-
der que las metaforas son parte de la capacidad de convi-
vencia del lenguaje y de las ideas.

La razon

;La razon? Yo me considero racional, pero parto de la
idea de que la razon es evolutiva y que lleva en si misma a
su peor enemigo! Es la racionalizaciéon la que corre riesgo
de sofocarla. Hay que tener presente todo lo que ha sido
escrito sobre la razén por Horkheimer, Adorno, o Marcuse.
La razén no estd dada, no corre sobre rieles, puede auto-
destruirse mediante los procesos internos que constituyen
la racionalizacién. Esta representa al delirio légico, al deli-
rio de coherencia que deja de ser controlado por la realidad
empirica.

En mi opinidn, la razén se define por el tipo de didlo-
go que mantiene con un mundo exterior que le opone re-
sistencia; finalmente, la verdadera racionalidad reconoce
a la irracionalidad y dialoga con lo irracionable. Hace falta
repetir que, en la historia del pensamiento, pensadores
irracionalistas han aportado, a menudo, la correccién ra-
cional a racionalizaciones dementes. Kierkegaard ha dicho
de Hegel: <El Herr profesor sabe todo sobre el universo,
simplemente ha olvidado quién es él.» Hacia falta creerse
mistico para hacer esa referencia racional. Niels Bohr,
muy racionalmente, nos hace aceptar la aporia de la onda
y el corpusculo, al menos al punto de que no podemos ir
mas alld. Hablemos nuevamente de Piaget. La razéon es
evolutiva y va aun a evolucionar.

Creo que la verdadera racionalidad es profundamen-
te tolerante con los misterios. La falsa racionalidad ha tra-

162



tado siempre de «primitivos», «infantiles», «pre-légicos» a
poblaciones donde habia una complejidad de pensamiento,
no solamente en la técnica, en el conocimiento de la natu-
raleza, sino también en los mitos. Por todas esas razones,
creo que estamos al comienzo de una gran aventura. En E/
paradigma perdido,"” digo que la humanidad tiene varios
comienzos. La humanidad no ha nacido una sola vez, ha
nacido muchas veces y yo soy de los que esperan un nuevo
nacimiento.

Explico ahora el término edad de hierro planetaria.
La edad de hierro planetaria sefiala que hemos entrado en
la era planetaria en la cual todas las culturas, todas las ci-
vilizaciones estan, de ahora en mas, en interconexién per-
manente. Indica al mismo tiempo que, a pesar de las in-
tercomunicaciones, estamos en una barbarie total en las
relaciones entre razas, entre culturas, entre etnias, entre
potencias, entre naciones, entre superpotencias. Estamos
en la edad de hierro planetaria y nadie sabe si saldremos
de ella. La coincidencia entre la idea de edad de hierro pla-
netaria y la idea de que estamos en la pre-historia del es-
piritu humano, en la era barbara de las ideas, no es fortui-
ta.

Pre-historia del espiritu humano quiere decir que en
el plano del pensamiento consciente, no estamos mas que
al comienzo. Estamos aun sometidos a modos mutilantes y
disyuntores de pensamiento y es ain muy dificil pensar de
manera compleja.

La complejidad no es una receta que yo aporto sino un
llamado a la civilizacién de las ideas. la barbarie de las
ideas significa también que los sistemas de ideas son bar-
baros unos con respecto a los otros. Las teorias no saben
convivir unas con otras. Nosotros no sabemos, en el plano
de las ideas, convivir verdaderamente. ;Qué quiere decir

13. E. Morin, E! paradigma perdido: Ensayo de Bioantropologia, Kai-
rés, Barcelona, 1974. Edicién original francesa: Le paradigme perdue: la na-
ture humaine, Paris, Du Seuil, 1951.

163



. la palabra barbarie? La palabra barbarie evoca lo incon-
trolado. Por ejemplo, la idea de que el progreso de la civili-
zacién se acomparia de un progreso de la barbarie es una
idea totalmente aceptable si comprendemos un poco la
complejidad del mundo histérico-social. Es cierto, por
ejemplo, que en una civilizacién urbana que aporta tanto
bienestar, tantos desarrollos técnicos y de otro tipo, la ato-
mizacién de las relaciones humanas conduce a agresiones,
a barbaries, a insensibilidades increibles.

Debemos comprender esos fenémenos y no espantar-
nos. Creo que es una toma de conciencia tanto mas impor-
tante cuanto que, hasta una época muy reciente, hemos vi-
vido habitados por la idea de que ibamos a culminar la his-
toria, que nuestra ciencia habia adquirido lo esencial de
sus principios y sus resultados, que nuestra razén estaba
finalmente a punto, que la sociedad industrial se encami-
naba bien, que los subdesarrollados iban a desarrollarse,
que los desarrollados no eran subdesarrollados; habiamos
tenido la ilusién euférica del casi fin de los tiempos. No se
trata, hoy en dia, de ensombrecerse en el apocalipsis y el
milenarismo; se trata de ver que estamos, tal vez, al final
de un cierto tiempo y, esperémoslo, al comienzo de tiempos
nuevos.

164



Obras de Edgar Morin

1946, L’An zéro de l’Allemagne, La Cité universelle.
1951, L’home et la mort, Paris, Du Seuil. Nueva edi-
cioén, coleccion Points, 1977. El hombre y la muerte.
Barcelona, Kairés, 1979.

1956, Le cinéma ou ’homme imaginaire, Paris, Minuit.
Nueva edicién, 1978. El cine o el hombre imaginario,
Barcelona, Seix Barral

1957, Les stars, Paris, Du Seuil. Nueva edicién, colec-
cion Points, 1972. Las stars, Barcelona, Dopesa, 1972.
1959, Autocritique, Paris, Du Seuil. Nueva edicién, co-
leccién Points Politique, 1975. Autocritica, Barcelona,
Kairds, 1976.

1962, L’Esprit du temps (Tomo 1), Paris, Grasset. Nue-
va edicion, coleccion Biblio-Essais, 1993. El espiritu del
tiempo, Barcelona, Taurus, 1966.

1965, Introduction a une politique de ’homme, Paris,
Du Seuil. Nueva ediciéon, colecciéon Points Politique,
1969.

1967, Commune en France: La métamorphose de Plode-
met, Paris, Fayard. Nueva edicién, coleccién Biblio-Es-
sais, 1984.

1968, Mai 68: La bréche (en colaboracion con Cornelius
Castoriadis y Claude Lefort). Nueva edicién seguida de
Vingt ans apres, ediciones Complexe, 1988.

1969, La rumeur d’Orleans. Nueva edicion, completada
con La rumeur d’Amiens, colecciéon Points, 1982.

1970, Journal de Californie, Paris, Du Seuil. Nueva
ediciéon, coleccion Points, 1983. Diario de California,
Madrid, Fundamentos, 1973.

165



1973, Le paradigme perdu: la nature humaine, Paris,
Du Seuil. Nueva edicién, coleccion Points, 1979. El pa-
radigma perdido: Ensayo de Bioantropologia, Barcelo-
na, Kairés, 1974.

1974, L’unité de I’homme (en colaboraciéon con Massimo
Piatelli-Palmarini), Paris, Du Seuil. Nueva edicién, co-
leccion Points, 3 volimenes, 1978.

1975, L’Esprit du temps (Tomo 2), Nécrose (en colabora-
cién con Iréene Nahoum), Paris, Grasset. Nueva edi-
cioén, coleccién Biblio-Essais, 1983.

1977, La méthode, Tomo 1, La nature de la nature, Pa-
ris, Du Seuil. Nueva edicién, coleccién Points, 1981. El
método, Tomo 1, La naturaleza de la Naturaleza, Ma-
drid, Catedra, 1981.

1980, La méthode, Tomo 2, La vie de la vie, Paris, Du
Seuil. Nueva edicién, coleccién Points, 1985. El méto-
do, Tomo 2, La vida de la vida, Madrid, C4atedra, 1983.
1980, Avec Edgar Morin, a propos de la méthode, Uni-
versité de Nice, Edisud.

1981, Pour sortir du XXe. siecle, Paris, Nathan. Nueva
edicién, coleccion Points, 1984. Para salir del siglo XX,
Barcelona, Kairés, 1982.

1982, Science avec conscience, Paris, Fayard. Nueva
edicion corregida, colecciéon Points, 1990. Ciencia con
conciencia, Barcelona, Anthropos, 1984.

1983, De la nature de ’'URSS, Paris, Fayard. Qué es el
totalitarismo. De la naturaleza de la URSS, Barcelona,
Anthropos, 1985.

1984, Le rose et le noir, Paris, Galilée.

1984, Science et conscience de la complexité (presenta-
do por C. Atias y J. L. Le Moigne), Aix-en-Provence, Li-
brairie de 'Université.

1984, Sociologie, Paris, Fayard.

1986, La méthode, Tomo 3, La connaissance de la con-
naissance, Paris, Du Seuil. El método, Tomo 3. El cono-
cimiento del conocimiento, Madrid, Catedra, 1988.

166



— 1987, Penser ’Europe, Paris, Gallimard. Pensar Euro-
pa, Barcelona, Gedisa, 1988.

— 1989, Vidal et les siens, Paris, Du Seuil.

— 1990, Arguments autour d’'une méthode (autour d’Ed-
gar Morin), Paris, Du Seuil.

— 1991, La méthode, tomo 4, Les Idées, Paris, Du Seuil.
El método, tomo 4, Las ideas, Madrid, Catedra, 1992.

— 1998, Terre-Patrie (en colaboracién con Anne Brigitte
Kern), Paris, Du Seuil. Tierra-Patria, Barcelona, Kai-
rés, 1993.

167



Los contenidos de este libro pueden ser
reproducidos, en todo o en parte, siempre
y cuando se cite la fuente y se haga con
fines académicos, y no comerciales



Ciencias cognitivas : di
Serie CLA:-DE-MA ge Sa

editorial

Edgar Morin

Introduccion al pensamiento complejo

La de Edgar Morin es, qué duda cabe, una aventura intelectual. Extrana aso-
ciacién la de estos términos. Lo intelectual evoca a la razon, al orden, alo cien-
tifico y bien estructurado, a lo sesudo y alejado del riesgo. Aventura, en cam-
bio, es el nombre de la pasi6n, del libre juego resistiendo la asfixia impuesta
por las reglas, de lo impulsivo y espontineo, de lo impredictible. La sintesis
fértil, tensa pero creativa, de esos términos es no solamente un hilo conduc-
tor de la ya monumental obra teérica de Edgar Morin, sino también una
cualidad de su trayectoria personal. Su obra debe, en consecuencia, ser enten-
dida no sélo en términos de su contenido sino del proceso productor.

En este volumen se recogen una seric de ensayos y presentaciones realiza-
das entre 1976 y 1988, en las que se nos introduce al nuevo concepto de "lo
complejo”, de lo transdisciplinar. Vivimos un momento en el que cada vez
mas, y hasta cierto punto, gracias a estudiosos como Edgar Morin, enten-
demos que el estudio de cualquier aspecto de la expetiencia humana ha de ser,
por necesidad, multifacético, en que vemos cada vez mas que la mente huma-
na no existe sin tradiciones familiares, sociales, genéricas, étnicas, que s6lo hay
mentes encarnadas en cuerpos y culturas, y que el mundo fisico es siempre
el mundo entendido por seres biol6gicos y culturales.

El dialogo estimulador del pensamiento que Morin propone a todo aquel
que se sumerge en su lectura, capturara a todos los que se interesen en de-
sarrollar un modo complejo de pensar la experiencia humana, recuperando el
asombro ante el milagro doble del conocimiento y del misterio, que asoma
detras de toda filosofia, de toda ciencia, de toda religién, y que atina a la em-
presa humana en su aventura abierta hacia el descubrimiento de nosotros
mismos, nuestros limites y nuestras posibilidades.

(De la infroduccion de Marcelo Pakmran)

Edgar Morin es autor de numerosas obras entre las que destacan E/espirifu
del tiempo, El método, Tierra-Patria, Pensar Europa e Introduccion a una politica del

L

honrbre (estas dos ultimas publicadas por Gedisa).
Ha sido galardonado con el VI Premi Internacional
Catalunya.

© (® @ ACCESO ABIERTO ol 788474l 325
302380



