




INTRODUCCION 
AL PENSAMIENTO 

COMPLEJO

Edgar Moiin

Edición española a cargo de Marcelo Pakman



Título del original francés: 
Introduction á la pensée complexe 
© ESPF Éditeur, París, 1990
Traducción: Marcelo Pakman
Diseño de cubierta: Edgardo Carosia

Octava reimpresión: junio del 2005, Barcelona

Derechos reservados para todas las ediciones en lengua castellana
© Editorial Gedisa, S. A.
Paseo Bonanova, 9 Io Ia 
08022 Barcelona (España)
Tel. 93 253 09 04 
Fax 93 253 09 05
Correo electrónico: gedisa@gedisa.com 
http://www.gedisa.com
ISBN: 84-7432-518-8 
Depósito legal: B. 30538-2005
Impreso por Romanyá Valls
Verdaguer, 1 - 08786 Capellades (Barcelona)
Impreso en España 
Printed in Spain

CREATIVE COMMONS

mailto:gedisa@gedisa.com
http://www.gedisa.com


Indice

Introducción de Marcelo Pakm an ....................... . . 9
Prólogo............................................................................  21
1. La inteligencia c iega...............................................  25
2. El diseño y el designio complejos .......................... 37
3. El paradigma de complejidad................................  85
4. La complejidad y la acción ....................................  111
5. La complejidad y la em presa.................................  119
6. Epistemología de la complejidad .......................... 135
Obras de Edgar Morin..................................................  165



Introducción

La de Edgar Morin es, qué duda cabe, una aventura 
intelectual. Extraña asociación la de estos dos términos. 
Lo intelectual evoca a la razón, al orden, a lo científico y, 
bien estructurado, a lo sesudo y alejado del riesgo. Aventu­
ra, en cambio, es el nombre de la pasión, del libre juego re­
sistiendo la asfixia impuesta por las reglas, de lo impulsi­
vo y espontáneo, de lo impredictibie. La síntesis fértil, ten­
sa pero creativa, de esos términos es, no solamente un hilo 
conductor de la ya monumental obra teórica de Edgar Mo­
rin, sino también una cualidad de su trayectoria personal. 
Su obra debe, en consecuencia, ser entendida no sólo en 
términos de su contenido sino del proceso productor. Es so­
bre ese proceso que Morin ha meditado muchas veces en 
un intento de adivinar la forma oculta de su búsqueda, 
una búsqueda que, como todos los destinos humanos, como 
lo pensaba Jorge Luis Borges, es una configuración única, 
diseñada tal vez por los pasos que cada uno de nosotros 
urde en un laberinto incalculable, y condensable en una ci­
fra secreta, un «aleph», al que a veces creemos vislumbrar 
(como Einstein pensaba que pasa, ocasionalmente, con el 
sentido de lo humano) pero nunca logramos capturar ple­
namente.

En Morin su producción teórica no es nunca un inten­
to de ser un logro acabado, sino más bien un proceso que, 
en su devenir mismo, marca un rumbo cognitivo en el que 
somos invitados a participar. Recorramos algunos aspec­
tos de ésa, su aventura intelectual.

Morin nace en París en 1921. Su educación formal lo 
lleva a licenciarse en Historia y Derecho, pero sus estudios 
universitarios se interrumpen en 1942 cuando se une a la



Resistencia, tras la invasión nazi de Francia. Su estilo de 
«resistente» no lo abandonará en el resto de su vida, ex­
presándose tanto en su tendencia a no dejarse abarcar por 
discursos totalizantes, como en sus enfrentamientos con 
los establishments de disciplinas diversas que lo han visto 
siempre como «ajeno», como «extraño», al no poder aceptar 
su estilo transgresor de fronteras disciplinarias, de libre 
disposición de conceptos para ser usados en contextos dife­
rentes, de rigor acompañado, como quería Gregory Bate- 
son, por una imaginación al servicio de su praxis cotidiana 
de complejización de los discursos teóricos y las prácticas 
en el campo de las ciencias sociales.

Al term inar la guerra se une al ejército estacionado 
en la Alemania derrotada y, testigo de la hecatombe de ese 
imperio que había pretendido persistir por mil años, escri­
be su primer libro, editado en 1946 como L’An zéro de 
rAllemagne*. Casi cuarenta años después, es interesante 
volver a ese texto primero, en el cual la atención no se cen­
tra  en lo que tanto los medios como la intelectualidad de la 
época consideraban central, sino en aspectos más margi­
nales para el interés del momento, como ser el futuro de 
esa tierra demonizada que seguía, sin embargo, siendo 
parte de Europa, la influencia de la catástrofe a múltiples 
niveles en la cultura europea y mundial, el mapa mental 
que para alemanes y europeos iba a señalar la evolución 
de las identidades nacionales. Al enfocar estos temas Mo- 
rin m uestra ya una inusual capacidad para ver a los pro­
cesos sociales en movimiento, para ilum inar aspectos ge­
neralmente soslayados, cuestionar presuposiciones dadas 
por evidentes y entroncar sus observaciones con procesos 
pasados y aperturas hacia el futuro, incluyendo siempre 
las preocupaciones éticas como centrales para la observa­

* Los títulos de las obras de Edgar Morin aparecen en francés cuando 
no hay traducción disponible en español. Las fechas se corresponden siem­
pre a las de publicación de la edición original francesa. Consultar la lista de 
obras de Edgar Morin al ñnal del texto.



ción de procesos sociales, entendiendo que la ética tam ­
bién evoluciona, en sí misma, como un proceso social.

Comienza luego su interés sobre el tema de la «muer­
te» desde una perspectiva múltiple, que va de lo biológico a 
lo mitológico. La experiencia de la guerra, la resistencia y 
las imágenes del hundimiento alemán juegan, quizás, un 
papel en ese interés. Es éste, tal vez, el primer ejercicio de 
articulación de nociones provenientes de disciplinas diver­
sas para abordar un tema que le permite establecer puen­
tes entre lo humano a nivel biofísico con los niveles 
antropo-sociales y psico-mitológicos. Lo social se abre, por 
una parte, al cuerpo en su materialidad física y, por la 
otra, a lo imaginario en sus expresiones individuales (psi­
cológicas en sentido tradicional) y sociales (mitológicas). 
En 1951 se publica El hombre y  la muerte, producto de 
esas meditaciones tempranas.

Es también en ese año 1951 que Morin entra en el 
Centre National de la Recherche Scientifique como inves­
tigador. Los cinco años siguientes los pasa estudiando lo 
que él denominará el «hombre imaginario». La relación, 
difícil de abarcar en términos tradicionales, entre lo ima­
ginario y lo real, que ya fuera centro de su interés en su es­
tudio sobre la muerte, continúa ahora siendo explorada en 
su aproximación al mundo del cine. También aquí, rompe 
las barreras que lo obligarían a utilizar sólo discursos pro­
venientes del mundo de las artes y se interesa por el cine 
desde una perspectiva múltiple, no sólo social y antropoló­
gica, sino también mitológica (el cine aparece aquí como 
una oportunidad para estudiar lo mítico en su hacerse, 
como «mitopoyesis», y no sólo como producto terminado, 
aparentemente intemporal) y económico-cultural (como 
producto de consumo de una sociedad de masas). El cine o 
el hombre imaginario, publicado en 1956 lleva ya por sub­
título Ensayo de Antropología, mostrando una conciencia 
temprana de que su indagación supera ya, en su intención, 
aún a-metódica, las fronteras tradicionales que debieran



restringir su pertenencia a ciertas tradiciones intelectua­
les y culturales. La problemática abierta por esta inten­
ción innovadora le plantea ciertas dificultades metodológi­
cas y lo comienza a lanzar en la dirección de una búsqueda 
mucho más abarcativa.

De su interés por el cine es también producto su obra 
Las stars, publicada en 1957. Es en ese mismo año que 
Morin funda la revista Argumehts, donde esa discusión 
más amplia a la que se ve llevado comienza a tom ar lugar, 
a través de artículos que m uestran un hilo conductor en su 
iconoclastia, producto, en buena parte, del desencanto por 
los discursos hegemónicos, heredera del proceso que lo lle­
va a romper con el marxismo, un proceso parcialmente de­
sencadenado por la reflexión, pero también por sus cho­
ques con una izquierda dogmática, a la que no vacila en 
calificar de estalinista, en los medios intelectuales france­
ses. Su libro Autocrítica, publicado en 1959, es testimonio 
del doloroso proceso personal de rup tura con el marxismo, 
así como de meditaciones fecundas sobre el totalitarismo y, 
nuevamente, la estrechez de los discursos totalizadores. 
Un cuidado especial por resistir los cantos de sirena de 
múltiples «revoluciones» intelectuales y científicas, que 
nunca lo encuentran como un seguidor ciego, sino como un 
entusiasta crítico, va a ser la herencia perdurable de ese 
proceso. UEsprit du temps, publicado en 1962, es quizá la 
última obra de su período temprano, donde todos sus inte­
reses mayores se delinean, sin term inar de organizarse, en 
tomo a la intención de articular lo físico con lo biológico y 
ambos con lo antropológico, psicológico y mitológico. Una 
particular capacidad para entender las condiciones de pro­
ducción de los discursos sociales como emergentes de cru­
ces de caminos y fertilizaciones m utuas entre discursos de 
disciplinas diversas recorre ya sus trabajos tempranos.

Durante un período de enfermedad, en 1962 y 1963, 
Morin escribe Le v ifdu  sujet (publicado en 1969), una con­
tinuación, ahora más consciente de sí, de su intento de ar­



ticular las ciencias del hombre y las de la naturaleza, a sa­
biendas ya de que su empresa tomaba proporciones mayo­
res a las que sus indagaciones tem pranas hubieran podido 
hacer pensar, aunque llevaban ya en esa dirección. La ne­
cesidad de no salirse del ámbito científico, pero también de 
incluir una visión crítica y autocrítica del mismo, se hace 
ya manifiesta y aparece más explícitamente en Introduc- 
tion a une politique de Uhomme, parte del manuscrito de 
los años de enfermedad publicado en 1965.

Un trabajo de campo, en este caso presentado como 
una investigación multidisciplinar, aparece en 1967 con el 
título de Commune en France: La métamorphose de Plode- 
met. Ese es otro paso en su tejido permanente de una 
antropo-bio-cosmología, una transdisciplina en la que lo 
cultural son sucesos que se dan entre seres biológicos, que 
son seres físicos, lo cual en vez de llevarlo por el camino 
del reduccionismo, lo lanza por un camino inexplorado de 
articulación en la cual lo físico y lo biológico se complejizan 
y complejizan, a su vez, a lo cultural. Esta alternancia de 
Morin entre trabajos de campo e indagaciones a un nivel 
más abstracto, desde una meta-perspectiva, así como una 
tendencia a dejarse llevar por grandes acontecimientos 
tanto sociales como personales, en una deriva fértil que es­
timula luego su vocación teórica y lo lleva a macro-concep- 
tualizaciones de consecuencias en múltiples campos del 
saber, ha sido una característica persistente de su recorri­
do intelectual. Es también en este aspecto que su produc­
ción teórica ha tomado ese carácter de aventura al que ha­
cíamos referencia anteriormente. Un estilo que une lo lite­
rario al discurso tradicionalmente considerado más cientí­
fico (objetivista) es expresión de esa unión fecunda de lo 
personal y social, de lo aleatorio, con lo racional y reflexi­
vo, con el intento de ordenar y estructurar, para cuestio­
nar nuevamente en un proceso sin fin.

Mayo del 68 será el próximo acontecimiento social al­
rededor del cual plasmará una nueva etapa reflexiva que



lanzará a Morin, ahora sí, en la búsqueda de un «método» 
no cartesiano para el estudio de lo complejo. Puntúan este 
tramo de su recorrido la publicación de Mai 68: La breche, 
en 1968, y de La rumeur d'Orleansy en 1969, donde aspec­
tos del «método» en cuya búsqueda está embarcado son ya 
instrumentados, aunque no deñnidos a un nivel teórico. 
Hay allí una lección que el lector de la obra de Morin no 
debiera olvidar: su trabajo debe, en verdad, ser tomado 
más como un método que el lector es invitado a utilizar en 
su campo especíñco de prácticas, que como un grupo de 
formulaciones abstractas a las que hubiera que discutir de 
un modo meramente lógico como si hicieran referencia a 
entes cerrados, terminados, bien deñnidos, a descubrir y 
describir. Lo que ha sido señalado como vaguedades e in­
cluso incoherencias, desde una perspectiva meramente ló­
gica, es sólo un obstáculo cuando la lectura de su obra es 
tomada como un ejercicio en busca de una ontología, más 
que como una invitación a utilizar un método epistemoló­
gico que ha de m ostrar su fertilidad en su práctica. El lec­
tor no encontrará a veces los eslabones intermedios que le 
permitieran ir desde las formulaciones, a veces abstractas 
de Edgar Morin, a su práctica cotidiana. Le cabrá a cada 
cual, desde el campo cotidiano de su quehacer, encontrar 
el modo de hacer jugar el pensamiento complejo para edifi­
car una práctica compleja, más que para atarse a enuncia­
dos generales sobre la complejidad. El desafío de la com­
plejidad es el de pensar complejamente como metodología 
de acción cotidiana, cualesquiera sea el campo en el que 
desempeñemos nuestro quehacer.

Vienen luego años de estudio durante los cuales Mo­
rin entra en contacto con pensadores de disciplinas y teorí­
as diversas quienes, en sus propios recorridos, habían te­
nido algunos intereses relacionados con los de Morin, o ha­
bían desarrollado nociones que él encuentra útiles para su 
búsqueda. Entre 1968 y 1975, Jacques Robin lo invita a 
participar en su «Grupo de los diez», un encuentro de voca­



ción multidisciplinaria, en busca de lenguajes novedosos 
que permitan trascender el saber asfixiado en comparti­
mientos estancos. A través de Jacques Monod llega al Salk 
Institute for Biological Studies donde, en 1969 y 1970, se 
interioriza de los nuevos horizontes en el campo de la Bio­
logía molecular, la Genética, la Etología, y otros desarro­
llos en ciencias naturales, nutriéndose así de elementos 
que pasarán a integrar, más sólidamente, una concepción 
«viva» de lo cultural que, al mismo tiempo, complejiza su 
visión de lo biológico. Allí también se acerca más a la obra 
de Gregory Bateson, quien había estado empeñado ya en 
introducir la Teoría de Sistemas y la Cibernética (discipli­
nas a las que Morin ya se había acercado a través de Jac­
ques Sauvan y Henri Laborit) en el campo de lo social. Es­
tas disciplinas compartían la vocación transdisciplinar (un 
término acuñado por él) de Morin y, en especial la Ciber­
nética, había generado un lenguaje que le permitía circu­
lar con soltura por los mundos físico, biológico y cultural, 
mediante una redefinición compleja de la noción de «infor­
mación». El contacto con los ecologistas californianos ferti­
liza, aún más, su visión ética de lo bio-físico. Toda expe­
riencia estadounidense está reflejada en Diario de Califor­
nia , publicado en 1970.

Alrededor de 1971 entra en contacto con múltiples pen­
sadores cuyas conceptualizaciones incorpora, de un modo 
siempre crítico. Entre ellos Henri Atlan, Heinz von Foerster 
y Gottard Gunther, quienes habían trabajado sobre la no­
ción de «auto-organización», una noción que Morin encuen­
tra  fecunda para su articulación de lo físico, lo biológico y lo 
cultural. El contacto con la obra filosófica de Castoriadis y 
Serres, y la obra epistemológica de Popper y Kuhn, Lakatos 
y Feyerabend, estimulan también su pensamiento en rela­
ción con el rol de la ciencia en esa aventura transdisciplinar 
cuyo método Morin está dedicado a bosquejar.

Es durante esos años que Morin participa también, 
de regreso en Francia, de la fundación del Centre Interna-



tional d’Etudes Bioanthropologiques et d’Anthropologie 
Fondamentale (CIEBAF) que, en 1974, se transform ará en 
el Centre Royaumont pour une Science de THomme. Bue­
na parte de todos aquellos con quienes en trará en contacto 
en los años anteriores participan del coloquio sobre L’unité 
de l’homme, del cual surge un texto publicado en 1974.

A partir de 1973 Edgar Morin comienza la etapa de 
plasmación de El Método, una obra en proceso durante los 
últimos veinte años, de la cual ya se han publicado cuatro 
tomos: La naturaleza de la naturaleza (1977), La vida de 
la vida (1980), El conocimiento del conocimiento (1986), y 
Les Idées (1991). El Método, lejos de ser una obra acabada, 
es un proceso en curso de búsqueda de estrategias viables 
para un pensar complejo físico-bioantropológico desde una 
perspectiva científico-filosófico-literaria, que permita una 
praxis ética en el campo tanto del conocimiento académico 
como de la praxis social.

Tal es la polémica generada por sus escritos que, re­
petidamente, Morin ha publicado textos que pueden ser 
considerados, en verdad, meta-textos que intentan clarifi­
car, contextualizar, el sentido de su trabajo. Entre ellos 
contamos a Avec Edgar Morin, á propos de la méthode 
(1980), Ciencia con conciencia, publicado en 1982, Sciencie 
et conscience de la complexité, de 1984, Arguments autour 
d ’une méthode, de 1990.

Morin ha publicado también, en estos últimos veinte 
años, obras en las cuales el «método» es aplicado (y que al 
mismo tiempo han permitido seguirlo desarrollando) a 
campos diversos del saber.

En 1973 apareció El paradigma perdido: Ensayo de 
Bioantropología, donde estudia los albores de la hum ani­
zación, no sólo como proceso histórico sino como proceso en 
curso, inacabado. En 1975 publica el segundo tomo de 
UEsprit du temps, mostrando, una vez más, cómo viejos 
temas anunciaban ya lo por venir pero son, al mismo tiem­
po, transformados a la luz de lo ulterior en un proceso que



ejemplifica su propia visión de los procesos naturales, es 
decir, físico-bio-culturales. En 1980 aparece Para salir del 
siglo XX, un ensayo de política entendida como una activi­
dad epistemológica en el doble sentido de actividad hum a­
na diseñada acorde a nuestro entendimiento acerca de qué 
significa conocer al mundo, pero también de conocimiento 
del mundo como una actividad política. En 1983 aparece 
De la nature de VURSS, en 1984 Sociologie y Le rose et le 
noir, en 1987 Pensar Europa, en 1989 Vidal et les siens 
(una interesante evocación de su padre y sus orígenes ju- 
deo-sefaradíes utilizando otra vez su experiencia personal 
para continuar también su recorrido intelectual de un 
modo personal, literario, encarnado). En 1993, finalmente, 
aparece Tierra-Patria, un estudio macro-cultural sobre la 
planetarización de la experiencia humana a la luz retros­
pectiva del fin de la guerra-fría.

El presente texto es una compilación de ensayos y 
presentaciones realizadas entre 1976 y 1988, los años du­
rante los cuales su «método» comienza a cobrar forma 
como estructura articulada de conceptos. Es una introduc­
ción ideal a la obra de este hombre cuya desmesurada cu­
riosidad intelectual y pasión ética evocan aquel apelativo 
de «genio numeroso» que Ernesto Sábato dedicara a Leo­
nardo.1

El diálogo estimulador del pensamiento que Morin 
propone a todos los que, ya sea desde la cátedra o los ám­
bitos más diversos de la práctica social, desde las ciencias 
duras o blandas, desde el campo de la literatura o la reli­
gión, se interesen en desarrollar un modo complejo de pen­
sar la experiencia humana, recuperando el asombro ante 
el milagro doble del conocimiento y del misterio, que aso­
ma detrás de toda filosofía, de toda ciencia, de toda reli­
gión, y que aúna a la empresa hum ana en su aventura

1. Sábato, Ernesto, Apologías y  rechazos, Barcelona, Seix Barral, 
1979.



abierta hacia el descubrimiento de nosotros mismos, nues­
tros límites y nuestras posibilidades.

Vivimos un momento en el que cada vez más y, hasta 
cierto punto, gracias a estudiosos como Edgar Morin, en­
tendemos que el estudio de cualquier aspecto de la expe­
riencia hum ana ha de ser, por necesidad, multifacético. en 
que vemos cada vez más que la mente humana, si bien no 
existe sin cerebro, tampoco existe sin tradiciones familia­
res, sociales, genéricas, étnicas, raciales, que sólo hay 
mentes encamadas en cuerpos y culturas, y que el mundo 
físico es siempre el mundo entendido por seres biológicos y 
culturales. Al mismo tiempo, cuanto más entendemos todo 
ello, más se nos propone reducir nuestra experiencia a sec­
tores limitados del saber y más sucumbimos a la tentación 
del pensamiento reduccionista, cuando no a una seudo- 
complejidad de los discursos entendida como neutralidad 
ética. Al final de las Crónicas Marcianas,2 Ray Bradbury 
nos m uestra a la única familia sobreviviente de terráqueos 
yendo, finalmente, en busca de esos marcianos que los ni­
ños hacía tiempo añoraban ver. Atrás habían quedado vici­
situdes y catástrofes que habían terminado con el planeta 
Tierra, con los humanos y, aunque los niños no lo saben, 
también con los marcianos. En la escena final la familia, 
tomada de sus manos, se asoma hacia un desfiladero y el 
padre anuncia el tan  esperado momento, allí están los 
marcianos: el agua de un canal refleja la imagen de ellos 
mismos, papa, mama y los niños, tomados de sus manos. 
Eso es todo lo que tienen para enfrentar el futuro. Edgar 
Morin nos invita a una excursión semejante. Cuando nos 
asomamos a entender al mundo físico, biológico, cultural 
en el que nos encontramos, es a nosotros mismos a quienes 
descubrimos y es con nosotros mismos con quienes conta­
mos. El mundo se moverá en una dirección ética, sólo si

2. Bradbury, Ray, Crónicas marcianas, Madrid, Edhasa, 1983.



queremos ir en esa dirección. Es nuestra responsabilidad y 
nuestro destino el que está en juego. El pensamiento com­
plejo es una aventura, pero también un desafío.

M a r c elo  P a k m a n  

Northampton, marzo de 1994.



Prólogo

Legítimamente, le pedimos al pensamiento que disipe las 
brumas y las oscuridades, que ponga orden y claridad en 
lo real, que revele las leyes que lo gobiernan. El término 
complejidad no puede más que expresar nuestra turba­
ción, nuestra confusión, nuestra incapacidad para definir 
de manera simple, para nombrar de manera clara, para 
poner orden en nuestras ideas.

Al mismo tiempo, el conocimiento científico fue conce­
bido durante mucho tiempo, y aún lo es a menudo, como 
teniendo por misión la de disipar la aparente complejidad 
de los fenómenos, a fin de revelar el orden simple al que 
obedecen.

Pero si los modos simplificadores del conocimiento 
mutilan, más de lo que expresan, aquellas realidades o fe­
nómenos de los que intentan dar cuenta, si se hace eviden­
te que producen más ceguera que elucidación, surge en­
tonces un problema: ¿cómo encarar a la complejidad de un 
modo no-simplificador? De todos modos este problema no 
puede imponerse de inmediato. Debe probar su legitimi­
dad, porque la palabra complejidad no tiene tras de sí una 
herencia noble, ya sea filosófica, científica, o epistemológi­
ca.

Por el contrario, sufre una pesada ta ra  semántica, 
porque lleva en su seno confusión, incertidumbre, desor­
den. Su definición primera no puede aportar ninguna cla­
ridad: es complejo aquello que no puede resumirse en una pa­
labra maestra, aquello que no puede retrotraerse a una ley, 
aquello que no puede reducirse a una idea simple. Dicho 
de otro modo, lo complejo no puede resumirse en el térmi­
no complejidad, retrotraerse a una ley de complejidad, re-



ducirse a la idea de complejidad. La complejidad no sería 
algo definible de m anera simple para tomar el lugar de la 
simplicidad. La complejidad es una palabra problema y  no 
una palabra solución.

La necesidad del pensamiento complejo no sabrá ser 
justificada en un prólogo. Tal necesidad no puede más que 
imponerse progresivamente a lo largo de un camino en el 
cual aparecerán, ante todo, los límites, las insuficiencias y 
las carencias del pensamiento simplificante, es decir, las 
condiciones en las cuales no podemos eludir el desafío de 
lo complejo. Será necesario, entonces, preguntarse si hay 
complejidades diferentes y si se puede ligar a esas comple­
jidades en un complejo de complejidades. Será necesario, 
finalmente, ver si hay un modo de pensar, o un método, ca­
paz de estar a la altura del desafío de la complejidad. No 
se tra ta  de retomar la ambición del pensamiento simple de 
controlar y dominar lo real. Se tra ta  de ejercitarse en un 
pensamiento capaz de tratar, de dialogar, de negociar, con 
lo real.

Habrá que disipar dos ilusiones que alejan a los espí­
ritus del problema del pensamiento complejo.

La primera es creer que la complejidad conduce a la 
eliminación de la simplicidad. Por cierto que la compleji­
dad aparece allí donde el pensamiento simplificador falla, 
pero integra en sí misma todo aquello que pone orden, cla­
ridad, distinción, precisión en el conocimiento. Mientras 
que el pensamiento simplificador desintegra la compleji­
dad de lo real, el pensamiento complejo integra lo más po­
sible los modos simplificadores de pensar, pero rechaza las 
consecuencias mutilantes, reduccionistas, unidimensiona- 
lizantes y finalmente cegadoras de una simplificación que 
se toma por reflejo de aquello que hubiere de real en la 
realidad.

La segunda ilusión es la de confundir complejidad con 
completud. Ciertamente, la ambición del pensamiento 
complejo es rendir cuenta de las articulaciones entre do­



minios disciplinarios quebrados por el pensamiento dis- 
gregador (uno de los principales aspectos del pensamiento 
simplificador); éste aísla lo que separa, y oculta todo lo que 
religa, interactúa, interfiere. En este sentido el pensa­
miento complejo aspira al conocimiento multidimensional. 
Pero sabe, desde el comienzo, que el conocimiento comple­
to es imposible: uno de los axiomas de la complejidad es la 
imposibilidad, incluso teórica, de una omniciencia. Hace 
suya la frase de Adorno «la totalidad es la no-verdad». Im­
plica el reconocimiento de un principio de incompletud y 
de incertidumbre. Pero implica también, por principio, el 
reconocimiento de los lazos entre las entidades que nues­
tro pensamiento debe necesariamente distinguir, pero no 
aislar, entre sí. Pascal había planteado, correctamente, 
que todas las cosas son «causadas y causantes, ayudadas y 
ayudantes, mediatas e inmediatas, y que todas (subsisten) 
por un lazo natural e insensible que liga a las más aleja­
das y a las más diferentes». Así es que el pensamiento 
complejo está animado por una tensión permanente entre 
la aspiración a un saber no parcelado, no dividido, no re­
duccionista, y el reconocimiento de lo inacabado e incom­
pleto de todo conocimiento.

Esa tensión ha animado toda mi vida.
Nunca pude, a lo largo de toda mi vida, resignarme al 

saber parcelarizado, nunca pude aislar un objeto de estu­
dio de su contexto, de sus antecedentes, de su devenir. He 
aspirado siempre a un pensamiento multidimensional. 
Nunca he podido eliminar la contradicción interior. Siem­
pre he sentido que las verdades profundas, antagonistas 
las unas de las otras, eran para mí complementarias, sin 
dejar de ser antagonistas. Nunca he querido reducir a la 
fuerza la incertidumbre y la ambigüedad.

Desde mis primeros libros he afrontado a la compleji­
dad, que se transformó en el denominador común de tan­
tos trabajos diversos que a muchos le parecieron disper­
sos. Pero la palabra complejidad no venía a mi mente, hizo



falta que lo hiciera, a fines de los años 1960, vehiculizada 
por la Teoría de la Información, la Cibernética, la Teoría 
de Sistemas, el concepto de auto-organización, para que 
emergiera bajo mi pluma o, mejor dicho, en mi máquina de 
escribir. Se liberó entonces de su sentido banal (complica­
ción, confusión), para reunir en sí orden, desorden y orga­
nización y, en el seno de la organización, lo uno y lo diver­
so; esas nociones han trabajado las unas con las otras, de 
manera a la vez complementaria y antagonista; se han 
puesto en interacción y en constelación. El concepto de 
complejidad se ha formado, agrandado, extendido sus ra­
mificaciones, pasado de la periferia al centro de mi meta, 
devino un macro-concepto, lugar crucial de interrogantes, 
ligando en sí mismo, de allí en más, al nudo gordiano del 
problema de las relaciones entre lo empírico, lo lógico, y lo 
racional. Ese proceso coincide con la gestación de El Méto­
do, que comienza en 1970; la organización compleja, y has­
ta  hiper-compleja, está claramente en el corazón organiza­
dor de mi libro El Paradigma Perdido (1973). El problema 
lógico de la complejidad es objeto de un artículo publicado 
en 1974 {Más allá de la complicación, la complejidad, in­
cluido en la primera edición de Ciencia con Conciencia). El 
Método es y será, de hecho, el método de la complejidad.

Este libro, constituido por una colección de textos di­
versos,1 es una introducción a la problemática de la com­
plejidad. Si la complejidad no es la clave del mundo, sino 
un desafío a afrontar, el pensamiento complejo no es aquél 
que evita o suprime el desafío, sino aquél que ayuda a re­
velarlo e incluso, tal vez, a superarlo.

E d g a r  M o r in

1. Agradezco a Fran9oise Bianchi por su valioso e indispenable trabajo 
de revisión: crítica, selección, eliminación de mis textos dispersos sobre com­
plejidad. Sin ella este volumen no hubiera sido posible. Sus textos han sido 
revisados, corregidos, y parcialmente modificados para la presente edición.



Parte 1



La inteligencia ciega *

La toma de conciencia
Hemos adquirido conocimientos sin precedentes so­

bre el mundo físico, biológico, psicológico, sociológico. La 
ciencia ha hecho reinar, cada vez más, a los métodos de ve­
rificación empírica y lógica. Mitos y tinieblas parecen ser 
rechazados a los bajos fondos del espíritu por las luces de 
la Razón. Y, sin embargo, el error, la ignorancia, la cegue­
ra, progresan, por todas partes, al mismo tiempo que 
nuestros conocimientos.

Nos es necesaria una toma de conciencia radical:
1. La causa profunda del error no está en el error de 

hecho (falsa percepción), ni en el error lógico (incoheren­
cia), sino en el modo de organización de nuestro saber en 
sistemas de ideas (teorías, ideologías);

2. Hay una nueva ignorancia ligada al desarrollo 
mismo de la ciencia;

3. Hay una nueva ceguera ligada al uso degradado de 
la razón;

4. Las amenazas más graves que enfrenta la hum a­
nidad están ligadas al progreso ciego e incontrolado del co­
nocimiento (armas termonucleares, manipulaciones de 
todo orden, desarreglos ecológicos, etc.).

* De la contribución al coloquio George Orwell, Big Brother, un desco­
nocido familiar, 1984, «Mitos y Realidades», organizado por el Consejo de 
Europa en colaboración con la Fundación Europea para las Ciencias, las Ar­
tes y la Cultura, presentada por F. Rosenstiel y Shlomo Giora Shoham (L’Age d ’home, 1986, pp. 269-274).



Quisiera mostrar que esos errores, ignorancias, ce­
gueras, peligros, tienen un carácter común que resulta de 
un modo mutilante de organización del conocimiento, in­
capaz de reconocer y de aprehender la complejidad de lo 
real.

El problema de la organización del conocimiento
Todo conocimiento opera mediante la selección de da­

tos significativos y rechazo de datos no significativos: se­
para (distingue o desarticula) y une (asocia, identifica); je­
rarquiza (lo principal, lo secundario) y centraliza (en fun­
ción de un núcleo de nociones maestras). Estas operacio­
nes, que utilizan la lógica, son de hecho comandadas por 
principios «supralógicos» de organización del pensamiento 
o paradigmas, principios ocultos que gobiernan nuestra 
visión de las cosas y del mundo sin que tengamos concien­
cia de ello.

Así es que, en el momento incierto de pasaje desde la 
visión geocéntrica (ptolomeica), a la visión heliocéntrica 
(copernicana) del mundo, la primera oposición entre las 
dos visiones residía en el principio de selección/rechazo de 
los datos: los geocentristas rechazaban los datos inexplica­
bles, según su concepción, como no significativos, mientras 
que los otros se fundaban en esos datos para concebir al 
sistema heliocéntrico. El nuevo sistema comprende los 
mismos constituyentes que el antiguo (los planetas), utili­
za a menudo los cálculos antiguos. Pero toda la visión del 
mundo ha cambiado. La simple permutación entre tierra y 
sol fue mucho más que una permutación, fue una transfor­
mación del centro (la tierra) en elemento periférico, y de 
un elemento periférico (el sol) en centro.

Tomemos ahora un ejemplo que está en el corazón 
mismo de los problemas antropo-sociales de nuestro siglo: 
el del sistema concentracionario (Gulag) en la Unión So-



viética. Aún reconociéndolo, de fa d o , el Gulag pudo ser re­
chazado a la periferia del socialismo soviético, como fenó­
meno negativo secundario y temporario, provocado esen­
cialmente por el encierro capitalista y las dificultades ini­
ciales de la construcción del socialismo. Por el contrario, se 
podría haber considerado al Gulag como núcleo central del 
sistema, revelador de su esencia totalitaria. Vemos enton­
ces que, de acuerdo a las operaciones de centramiento, je- 
rarquización, disyunción, o identificación, la visión de la 
URSS cambia totalmente.

Este ejemplo nos m uestra que es muy difícil pensar 
un fenómeno tal como «la naturaleza de la URSS». No por­
que nuestros prejuicios, «pasiones», intereses, estén en 
juego por delante de nuestras ideas, sino porque no dispo­
nemos de medios de concebir la complejidad del problema. 
Se tra ta  de evitar tanto la identificación a priori (que re­
duce la noción de URSS a la de Gulag), como la disyunción 
a priori que disocia, como extrañas entre sí, a las nociones 
de socialismo soviético y de sistema concentracionario. Se 
tra ta  de evitar la visión unidimensional, abstracta. Es por 
ello que es necesario, ante todo, tomar conciencia de la na­
turaleza y de las consecuencias de los paradigmas que mu­
tilan el conocimiento y desfiguran lo real.

La patología del saber, la inteligencia ciega
Vivimos bajo el imperio de los principios de disyun­

ción, reducción y abstracción, cuyo conjunto constituye lo 
que llamo el «paradigma de simplificación». Descartes for­
muló ese paradigma maestro de Occidente, desarticulando 
al sujeto pensante (ego cogitans) y a la cosa extensa (res 
extensa), es decir filosofía y ciencia, y postulando como 
principio de verdad a las ideas «claras y distintas», es de­
cir, al pensamiento disyuntor mismo. Este paradigma, que 
controla la aventura del pensamiento occidental desde el



siglo xvii, ha permitido, sin duda, los enormes progresos 
del conocimiento científico y de la reflexión filosófica; sus 
consecuencias nocivas ulteriores no se comienzan a reve­
lar hasta el siglo XX.

Tal disyunción, enrareciendo las comunicaciones en­
tre el conocimiento científico y la reflexión filosófica, ha­
bría finalmente de privar a la ciencia de toda posibilidad 
de conocerse, de reflexionar sobre sí misma, y aun de con­
cebirse científicamente a sí misma. Más aún, el principio 
de disyunción ha aislado radicalmente entre sí a los tres 
grandes campos del conocimiento científico: la Física, la 
Biología, la ciencia del hombre.

La única m anera de remediar esta disyunción fue a 
través de otra simplificación: la reducción de lo complejo a 
lo simple (reducción de lo biológico a lo físico, de lo hum a­
no a lo biológico). Una hiperespecialización habría aún de 
desgarrar y fragmentar el tejido complejo de las realida­
des, para hacer creer que el corte arbitrario operado sobre 
lo real era lo real mismo. Al mismo tiempo, el ideal del co­
nocimiento científico clásico era descubrir, detrás de la 
complejidad aparente de los fenómenos, un Orden perfecto 
legislador de una máquina perfecta (el cosmos), hecha ella 
misma de micro-elementos (los átomos) diversamente reu­
nidos en objetos y sistemas.

Tal conocimiento fundaría su rigor y su operacionali- 
dad, necesariamente, sobre la medida y el cálculo; pero la 
matematización y la formalización han desintegrado, más 
y más, a los seres y a los existentes por considerar realida­
des nada más que a las fórmulas y a las ecuaciones que go­
biernan a las entidades cuantificadas. Finalmente, el pen­
samiento simplificante es incapaz de concebir la conjun­
ción de lo uno y lo múltiple (unitas multiplex). O unifica 
abstractamente anulando la diversidad o, por el contrario, 
yuxtapone la diversidad sin concebir la unidad.

Así es que llegamos a la inteligencia ciega. La in teli­
gencia ciega destruye los conjuntos y las totalidades, aís­



la todos sus objetos de sus ambientes. No puede concebir 
el lazo inseparable entre el observador y la cosa observa­
da. Las realidades clave son desintegradas. Pasan entre 
los hiatos que separan a las disciplinas. Las disciplinas 
de las ciencias hum anas no necesitan más de la noción de 
hombre. Y los ciegos pedantes concluyen que la existen­
cia del hombre es sólo ilusoria. M ientras los medios pro­
ducen la cretinización vulgar, la Universidad produce la 
cretinización de alto nivel. La metodología dominante 
produce oscurantismo porque no hay más asociación en­
tre los elementos disjuntos del saber y, por lo tanto, tam ­
poco posibilidad de engranarlos y de reflexionar sobre 
ellos.

Nos aproximamos a una mutación sin precedentes en 
el conocimiento: éste está, cada vez menos, hecho para re­
flexionar sobre él mismo y para ser discutido por los espí­
ritus humanos, cada vez más hecho para ser engranado en 
las memorias informacionales y manipulado por potencias 
anónimas, empezando por los jefes de Estado. Esta nueva, 
masiva y prodigiosa ignorancia es ignorada, ella misma, 
por los sabios. Estos, que no controlan, en la práctica, las 
consecuencias de sus descubrimientos, ni siquiera contro­
lan intelectualmente el sentido y la naturaleza de su in­
vestigación.

Los problemas humanos quedan librados, no sola­
mente a este oscurantismo científico que produce especia­
listas ignaros, sino también a doctrinas obstrusas que pre­
tenden controlar la cientificidad (al estilo del marxismo 
althuseriano, del econocratismo liberal), a ideas clave tan­
to más pobres cuanto que pretenden abrir todas las puer­
tas (el deseo, la mimesis, el desorden, etc.), como si la ver­
dad estuviera encerrada en una caja fuerte de la que bas­
tara poseer la llave, y el ensayismo no verificado se repar­
te el terreno con el cientificismo estrecho.

Desafortunadamente, la visión mutilante y unidi­
mensional se paga cruelmente en los fenómenos humanos:



la mutilación corta la carne, derrama la sangre, disemina 
el sufrimiento. La incapacidad para concebir la compleji­
dad de la realidad antropo-social, en su micro-dimensión 
(el ser individual) y en su macro-dimensión (el conjunto 
planetario de la humanidad), ha conducido a infinitas tra ­
gedias y nos condujo a la tragedia suprema. Se nos dijo 
que la política «debe» ser simplificante y maniquea. Lo es, 
ciertamente, en su versión manipulativa que utiliza a las 
pulsiones ciegas. Pero la estrategia política requiere al co­
nocimiento complejo, porque la estrategia surge trabajan­
do con y contra lo incierto, lo aleatorio, el juego múltiple de 
las interacciones y las retroacciones.

La necesidad del pensamiento complejo
¿Qué es la complejidad? A primera vista la compleji­

dad es un tejido (complexus: lo que está tejido en conjunto) 
de constituyentes heterogéneos inseparablemente asocia­
dos: presenta la paradoja de lo uno y lo múltiple. Al m irar 
con más atención, la complejidad es, efectivamente, el teji­
do de eventos, acciones, interacciones, retroacciones, de­
terminaciones, azares, que constituyen nuestro mundo fe­
noménico. Así es que la complejidad se presenta con los 
rasgos inquietantes de lo enredado, de lo inextricable, del 
desorden, la ambigüedad, la incertidumbre... De allí la ne­
cesidad, para el conocimiento, de poner orden en los fenó­
menos rechazando el desorden, de descartar lo incierto, es 
decir, de seleccionar los elementos de orden y de certidum­
bre, de quitar ambigüedad, clarificar, distinguir, jerarqui­
zar... Pero tales operaciones, necesarias para la inteligibi­
lidad, corren el riesgo de producir ceguera si eliminan a 
los otros caracteres de lo complejo; y, efectivamente, como 
ya lo he indicado, nos han vuelto ciegos.

Pero la complejidad ha vuelto a las ciencias por la 
misma vía por la que se había ido. El desarrollo mismo



de la ciencia física, que se ocupaba de revelar el Orden 
impecable del mundo, su determinismo absoluto y perfec­
to, su obediencia a una Ley única y su constitución de 
una m ateria simple primigenia (el átomo), se ha abierto 
finalmente a la complejidad de lo real. Se ha descubierto 
en el universo físico un principio hemorrágico de degra­
dación y de desorden (segundo principio de la Termodiná­
mica); luego, en el supuesto lugar de la simplicidad física 
y lógica, se ha descubierto la extrema complejidad micro- 
física; la partícula no es un ladrillo primario, sino una 
frontera sobre una complejidad tal vez inconcebible; el 
cosmos rio es una máquina perfecta, sino un proceso en 
vías de desintegración y, al mismo tiempo, de organiza­
ción.

Finalmente, se hizo evidente que la vida no es una 
sustancia, sino un fenómeno de auto-eco-organización ex­
traordinariamente complejo que produce la autonomía. 
Desde entonces es evidente que los fenómenos antropo-so- 
ciales no podrían obedecer a principios de inteligilibilidad 
menos complejos que aquellos requeridos para los fenóme­
nos naturales. Nos hizo falta afrontar la complejidad 
antropo-social en vez de disolverla u ocultarla.

La dificultad del pensamiento complejo es que debe 
afrontar lo entramado (el juego infinito de inter-retroac- 
ciones), la solidaridad de los fenómenos entre sí, la bruma, 
la incertidumbre, la contradicción. Pero nosotros podemos 
elaborar algunos de los útiles conceptuales, algunos de los 
principios, para esa aventura, y podemos entrever el as­
pecto del nuevo paradigma de complejidad que debiera 
emerger.

Ya he señalado, en tres volúmenes de El Método,l al­
gunos de los útiles conceptuales que podemos utilizar. Así

1. E. Morin, El método, Tomo I, La naturaleza de la naturaleza, Ma­
drid, Cátedra, 1981. Edición original francesa: La methode, tomos 1 y 2, Pa­
rís, Du Seuil (1977-1980). Nueva edición, colección «Points», Du Seuil (1981- 
1985).



es que, habría que sustituir al paradigma de disyunción/ 
/reducción/unidimensionalización por un paradigm a de 
distinción/conjunción que permita distinguir sin desarti­
cular, asociar sin identificar o reducir. Ese paradigma 
comportaría un principio dialógico y translógico, que inte­
graría la lógica clásica teniendo en cuenta sus límites de 
fado  (problemas de contradicciones) y de jure  (límites del 
formalismo). Llevaría en sí el principio de la Unitas multi- 
plexy que escapa a la unidad abstracta por lo alto (holismo) 
y por lo bajo (reduccionismo).

Mi propósito aquí no es el de enum erar los «manda­
mientos» del pensamiento complejo que he tratado de de­
sentrañar,2 sino el de sensibilizarse a las enormes caren­
cias de nuestro pensamiento, y el de comprender que un 
pensamiento mutilante conduce, necesariamente, a accio­
nes mutilantes. Mi propósito es tomar conciencia de la pa­
tología contemporánea del pensamiento.

La antigua patología del pensamiento daba una vida 
independiente a los mitos y a los dioses que creaba. La pa­
tología moderna del espíritu está en la hiper-simplifica- 
ción que ciega a la complejidad de lo real. La patología de 
la idea está en el idealismo, en donde la idea oculta a la 
realidad que tiene por misión traducir, y se toma como 
única realidad. La enfermedad de la teoría está en el doc- 
trinarismo y en el dogmatismo, que cierran a la teoría so­
bre ella misma y la petrifican. La patología de la razón es 
la racionalización, que encierra a lo real en un sistema de 
ideas coherente, pero parcial y unilateral, y que no sabe 
que una parte de lo real es irracionalizable, ni que la ra ­
cionalidad tiene por misión dialogar con lo irracionaliza­
ble.

Aún somos ciegos al problema de la complejidad. Las 
disputas epistemológicas entre Popper, Kuhn, Lakatos,

2. E. Morin, Ciencia con conciencia, Barcelona, Anthropos, 1984. Edi­
ción original francesa: Science avec concience, París, Fayard (1982). Nueva 
edición, colección «Points», Du Seuil (1990), pp. 304-309.



Feyerabend, etc., lo pasan por alto.3 Pero esa ceguera es 
parte de nuestra barbarie. Tenemos que comprender que 
estamos siempre en la era bárbara de las ideas. Estamos 
siempre en la prehistoria del espíritu humano. Sólo el pen­
samiento complejo nos permitiría civilizar nuestro conoci­
miento.

3. Sin embargo, Bachelard, el filósofo de las ciencias, había descubier­
to que lo simple no existe: sólo existe lo simplificado. La ciencia construye su 
objeto extrayéndolo de su ambiente complejo para ponerlo en situaciones ex­
perimentales no complejas. La ciencia no es el estudio del universo simple, 
es una simplificación heurística necesaria para extraer ciertas propiedades, ver ciertas leyes.

George Lukacs, el filósofo marxista, decía en su vejez, criticando su 
propia visión dogmática: «Lo complejo debe ser concebido como elemento 
primario existente. De donde resulta que hace falta examinar lo complejo de 
entrada en tanto complejo y pasar luego de lo complejo a sus elementos y 
procesos elementales.»



Parte 2



El diseño y el designio 
complejos

La ciencia del hombre no tiene fundamento alguno que en­
raíce al fenómeno humano en el universo natural, ni méto­
do apto para aprehender la extrema complejidad que lo 
distingue de todo otro fenómeno natural conocido. Su es­
tructura explicativa es aún la de la física del siglo xix, y su 
ideología implícita es siempre la del Cristianismo y el Hu­
manismo occidentales: la sobre-naturalidad del Hombre. 
Que se entienda desde ahora mi camino: es un movimien­
to sobre dos frentes, aparentemente divergentes, antago­
nistas, pero inseparables ante mis ojos; se trata , cierta­
mente, de reintegrar al hombre entre los otros seres na tu ­
rales para distinguirlo, pero no para reducirlo. Se trata , en 
consecuencia, de desarrollar al mismo tiempo una teoría, 
una lógica, una epistemología de la complejidad que pueda 
resultarle conveniente al conocimiento del hombre. Por lo 
tanto lo que se busca aquí es la unidad del hombre y, al 
mismo tiempo, la teoría de la más alta complejidad hum a­
na. Es un principio de raíces profundas cuyos desarrollos 
se ramifican cada vez más alto en el follaje. Yo me sitúo, 
entonces, bien por afuera de dos clanes antagonistas, uno 
que borra la diferencia reduciéndola a la unidad simple, 
otro que oculta la unidad porque no ve más que la diferen­
cia: bien por afuera, pero tratando de integrar la verdad de 
uno y otro, es decir, de ir más allá de la alternativa.

La investigación que he emprendido me ha llevado 
cada vez más a la convicción de que tal transgresión debe 
conllevar una reorganización en cadena de eso que noso­
tros entendemos como el concepto de ciencia. A decir ver­



dad, un cambio fundamental, una revolución paradigmáti­
ca, nos han parecido necesarios y cercanos.

El espesor de las evidencias ya está minado, la tran ­
quilidad de las ignorancias sacudida, las alternativas ordi­
narias ya pierden su carácter absoluto, otras alternativas 
se bosquejan; lo que la autoridad ha ocultado, ignorado, 
rechazado, ya surge de la sombra, m ientras que lo que pa­
recía la base del conocimiento se fisura.

La Indoamérica
Estamos, en ese sentido, mucho más avanzados y, a la 

vez, mucho más atrás de lo que pudiéramos creer. Hemos 
descubierto ya las primeras costas de América, pero toda­
vía creemos que se tra ta  de la India. Las fisuras y los des­
garros en nuestra concepción del mundo no solamente se 
han vuelto enormes hiatos, sino que además esos hiatos 
dejan entrever, cómo bajo el caparazón de un crustáceo en 
mutación, como bajo el desmembramiento de un capullo, 
los fragmentos aún no ligados entre sí, la nueva piel aún 
plegada y encogida, la nueva figura, la nueva forma.

Así es que había, desde el comienzo, dos brechas en el 
cuadro epistemológico de la ciencia clásica. La brecha mi- 
crofísica reveló la interdependencia de sujeto y objeto, la 
inserción del azar en el conocimiento, la deificación de la 
noción de materia, la irrupción de la contradicción lógica 
en la descripción empírica; la brecha macrofísica unía en 
una misma entidad los conceptos hasta entonces absoluta­
mente heterogéneos de espacio y tiempo y destruía todos 
nuestros conceptos desde el momento en que eran llevados 
más allá de la velocidad de la luz. Pero esas dos brechas 
estaban infinitamente lejos de nuestro mundo, una en lo

* Tomado de «Science et complexité», en ARICALL Communications, Yol. 1, Fase. 1, 1976.



muy pequeño, la otra en lo muy grande. No queríamos 
damos cuenta que las am arras de nuestra concepción del 
mundo venían de destruirse en los dos infinitos, que noso­
tros no estábamos, en nuestra «banda media», en el terre­
no firme de una isla rodeada por el océano, sino sobre una 
alfombra voladora.

No hay más terreno firme, la «materia» no es más la 
realidad masiva elemental y simple a la cual se pudiera 
reducir la phisis. El espacio y el tiempo no son más entida­
des absolutas e independientes. No hay más, no solamente 
una base empírica simple, sino tampoco una base lógica 
simple (nociones claras y distintas, realidad no ambivalen­
te, no contradictoria, estrictamente determinada) que pue­
da constituir el sustrato físico. De allí una consecuencia 
capital: lo simple (las categorías de la Física clásica que 
constituyen el modelo de toda ciencia) no es más el funda­
mento de todas las cosas, sino un pasaje, un momento en­
tre dos complejidades, la complejidad micro-física y la 
complejidad macro-cosmo-física.

La teoría sistémica
La Teoría de Sistemas y la Cibernética se recortan en 

una zona incierta común. En principio, el campo de la Teo­
ría de Sistemas es mucho más amplio, casi universal, por­
qué en un sentido toda realidad conocida, desde el átomo 
hasta la galaxia, pasando por la molécula, la célula, el or­
ganismo y la sociedad, puede ser concebida como sistema, 
es decir, como asociación combinatoria de elementos dife­
rentes. De hecho, la Teoría de Sistemas, que empezó con 
von Bertalanffy como una reflexión sobre la Biología, se 
expandió frondosamente, a partir de los años 1950, en las 
más variadas direcciones.

Podríamos decir, de la Teoría de Sistemas, que ofrece 
un aspecto incierto para el observador exterior y, para



aquél que penetra en ella, revela al menos tres facetas, 
tres direcciones contradictorias. Hay un sistemismo fecun­
do que lleva en sí un principio de complejidad;1 hay un sis­
temismo vago y plano, fundado sobre la repetición de algu­
nas verdades asépticas primeras («holísticas») que nunca 
llegaran a ser operantes; está, finalmente, el system 
analysis, que es el equivalente sistémico del engineering 
cibernético, pero mucho menos fiable, y que transforma el 
sistemismo en su contrario, es decir, como el término 
analysis indica, en operaciones reduccionistas.

El sistemismo tiene, en principio, los mismos aspec­
tos fecundos que la Cibernética (ésta, refiriéndose al con­
cepto de máquina, conserva en la abstracción algo de su 
origen concreto y empírico). La virtud sistémica es:

a) haber puesto en el centro de la teoría, con la no­
ción de sistema, no una unidad elemental discreta, sino 
una unidad compleja, un «todo» que no se reduce a la 
«suma» de sus partes constitutivas;

b) haber concebido la noción de sistema, no como una 
noción «real», ni como una noción puramente formal, sino 
como una noción ambigua o fantasma;

c) situarse en un nivel transdisciplinario que permi­
te concebir, al mismo tiempo, tanto la unidad como la di­
ferenciación de las ciencias, no solamente según la na tu ­
raleza m aterial de su objeto, sino también según los tipos 
y las complejidades de los fenómenos de asociación/orga­
nización. En este último sentido, el campo de la Teoría de 
Sistemas es, no solamente más amplio que el de la Ciber­
nética, sino de una amplitud que se extiende a todo lo cog­
noscible.

1. Cf. J. L. Le Moigne, La théorie du systéme général, PUF, edición 
1990; cf. también el número especial de la Revue internationale de systémi- 
que, 2, 90, «Systémique de la complexité», presentada por J. L. Le Moigne.



El sistema abierto
La de sistema abierto es, originalmente, una noción 

termodinámica, cuyo carácter primario era el de permitir 
circunscribir, de manera negativa, el campo de aplicación 
del segundo principio, que requiere la noción de sistema 
cerrado, es decir, que no dispone de una fuente energética- 
material exterior a sí mismo. Tal definición no hubiera 
ofrecido interés alguno si no fuera que se podía, a partir de 
allí, considerar a un cierto número de sistemas físicos (la 
llama de una vela, el remolino de un río alrededor del pilar 
de un puente) y, sobre todo, a los sistemas vivientes, como 
sistemas cuya existencia y estructura dependen de una 
alimentación exterior y, en el caso de los sistemas vivien­
tes, no solamente material-energética, sino también orga- 
nizacional-informacional.

Esto significa:
a) que se constituyó un puente entre la Termodiná­

mica y la ciencia de lo viviente;
b) que una idea nueva se ha desarrollado, que se opo­

ne a las nociones físicas de equilibrio/desequilibrio, y que 
está más allá de una y otra, conteniéndolas, en un sentido.

Un sistema cerrado, como una piedra, una mesa, está 
en estado de equilibrio, es decir que los intercambios de 
materia y energía con el exterior son nulos. Por el contra­
rio, la constancia de la llama de una vela, la constancia del 
medio interno de una célula o de un organismo, no están 
ligados en modo alguno a un equilibrio semejante; hay, por 
el contrario, desequilibrio en el flujo energético que los ali­
menta y, sin ese flujo, habría un desorden organizacional 
que conllevaría una decadencia rápida.

En primer lugar, el desequilibrio nutricional permite 
al sistema mantenerse en aparente equilibrio, es decir, en 
estado de estabilidad y de continuidad, y ese equilibrio



aparente no puede mas que degradarse si queda librado a 
sí mismo, es decir, si hay clausura del sistema. Una vez 
asegurado, ese estado, constante y, por lo tanto, frágil (ste- 
ady state en la terminología inglesa, estado estable), tiene 
algo de paradójico: las estructuras se mantienen m ientras 
los constituyentes cambian; y así es que tenemos no sola­
mente al remolino, o a la llama de la vela, sino a nuestros 
organismos, donde nuestras moléculas y nuestras células 
se renuevan, m ientras que el conjunto permanece aparen­
temente estable y estacionario. En un sentido, el sistema 
debe cerrarse al mundo exterior a fin de m antener sus es­
tructuras y su medio interno que, si no, se desintegrarían. 
Pero es su apertura lo que permite su clausura.

El problema se vuelve aún más interesante desde el 
momento en que uno supone una relación indisoluble en­
tre el mantenimiento de la estructura y el cambio de los 
constituyentes, y nos abrimos a un problema clave, pri­
mordial, céntral, evidente, del ser viviente, problema sin 
embargo ignorado y oculto, no solamente por la antigua fí­
sica, sino también por la metafísica occidental/cartesiana, 
para la cual todas las cosas vivientes son consideradas 
como entidades cerradas, y no como sistemas organizando 
su clausura (es decir, su autonomía) en y por su apertura.

Dos consecuencias capitales se desprenden, entonces, 
de la idea de sistema abierto: la primera es que las leyes 
de organización de lo viviente no son de equilibrio, sino de 
desequilibrio, retomado o compensado, de dinamismo es­
tabilizado. Vamos a preparar el terreno para esas ideas. 
La segunda consecuencia, quizá más importante aún, es 
que la inteligibilidad del sistema debe encontrarse no sola­
mente en el sistema mismo, sino también en su relación 
con el ambiente, y esa relación no es una simple depen­
dencia, sino que es constitutiva del sistema.

La realidad está, de allí en más, tanto en el vínculo 
como en la distinción entre el sistema abierto y  su ambiente. 
Ese vínculo es absolutamente crucial desde el punto de vis­



ta  epistemológico, metodológico, teórico, empírico. Lógica­
mente, el sistema no puede ser comprendido más que inclu­
yendo en sí al ambiente, que le es a la vez íntimo y extraño 
y es parte de sí mismo siendo, al mismo tiempo, exterior.

Metodológicamente se vuelve difícil estudiar siste­
mas abiertos como entidades radicalmente aislables. Teó­
rica y empíricamente, el concepto de sistema abierto abre 
la puerta a una teoría de la evolución, que no puede prove­
nir más que de interacciones entre sistema y eco-sistema y 
que, en sus lazos organizacionales más notables, puede ser 
concebido como un desborde del sistema en un meta-siste- 
ma. La puerta está, de allí en más, abierta hacia una Teo­
ría de Sistemas auto-eco-organizadores, por cierto abiertos 
ellos mismos (porque lejos de escapar a la apertura, la evo­
lución hacia la complejidad la acrecienta), es decir, de sis­
temas vivientes.

Finalmente, siendo la relación fundamental entre los 
sistemas abiertos y el eco-sistema de orden material-ener- 
gético y, a la vez, organizacional/informacional, se podría 
tra ta r de comprender el carácter al mismo tiempo deter­
minado y aleatorio de la relación eco-sistémica.

Es extraordinario que una idea tan fundamental 
como la de sistema abierto haya emergido tardía y local­
mente (lo que m uestra a qué punto lo más difícil de perci­
bir es la evidencia). De hecho, ella está presente aunque 
no explícitamente desarrollada, en ciertas teorías, nota­
blemente en Freud donde el Yo es un sistema abierto al 
mismo tiempo sobre el ello y el superyo, no pudiendo cons­
tituirse más que a partir de uno y otro, manteniendo rela­
ciones ambiguas pero fundamentales con uno y otro; la 
idea de personalidad, en la Antropología Cultural, implica 
igualmente que ésta sea un sistema abierto sobre la cultu­
ra (pero desafortunadamente, en esa disciplina, la cultura 
es un sistema cerrado).

El concepto de sistema abierto tiene valor paradigmá­
tico. Como lo ha señalado Maruyama, concebir todo objeto



y entidad como cerrado implica una versión clasificatoria, 
analítica, reduccionista del mundo, una causalidad unili- 
neal. Es esa visión la que produjo excelencia en la Física 
entre los siglos xvn a xix, pero hace agua hoy, por todas 
partes, con las profundizaciones y avances hacia la com­
plejidad. Se trata, de hecho, de producir una revuelta epis­
temológica a partir de la noción de sistema abierto. «Los 
que viven en el universo clasificatorió operan con el su­
puesto de que todos los sistemas son cerrados, a menos 
que se especifique lo contrario.»2 Para mí, el teorema de 
Gódel, produciendo una brecha irreparable en todo siste­
ma axiomático, permite concebir la teoría y la lógica como 
sistemas abiertos.

La Teoría de Sistemas reúne sincréticamente los ele­
mentos más diversos: en un sentido, caldo excelente de 
cultivo, en otro, confusión. Pero ese caldo de cultivo ha 
suscitado contribuciones a menudo muy fecundas en su di­
versidad misma.

De manera un poco análoga a la Cibernética, pero en 
un campo diferente, la Teoría de Sistemas se ocupa de un 
middle-range. Por una parte, apenas si ha explorado el 
concepto de sistema en sí misma, satisfaciéndose en ese 
punto fundamental de un «holismo» totalizante. Por otra 
parte, apenas ha explorado del lado de la auto-organiza­
ción y de la complejidad. Queda un enorme vacío concep­
tual, entre la noción de sistema abierto y la complejidad 
del sistema viviente más elemental, que las tesis sobre la 
«jerarquía» de von Bertalanffy no llegan a rellenar. (Des­
pués de ese texto de 1976, hubo trabajos notables en el 
sentido complejo, notablemente los de Jean-Louis Le 
Moigne en La Teoría del Sistema General, PUF, 1990, la 
obra de Yves Barel, La paradoja y  el sistema, PUF, 1979, y

2. N. Maruyama, Paradigmatology, and its application to cross-disci- 
plinary, cross-professional and cross-culturaf communication, Cybernetika, 
17, 1974, pp. 136-156, 27-51.



El concepto de sistema político de Jean-Louis Vuillerme, 
PUF, 1989).

Finalmente, la Teoría de Sistemas, dado que respon­
de a una necesidad cada vez más urgente, hace a menudo 
su entrada en las ciencias humanas por dos lados equivo­
cados, uno tecnocrático3 y el otro totalizador: mucha abs­
tracción general despegada de lo concreto, y no llega a for­
m ar un modelo. Pero, no nos olvidemos, el germen de la 
unidad de la ciencia está allí. El sistemismo, si ha de ser 
superado debe, en todo caso, ser integrado.

Información / Organización
Ya hemos encontrado la noción de información en la Ciber­
nética, podríamos también haberla encontrado en la Teo­
ría de Sistemas; pero es necesario que consideremos a la 
información no como un ingrediente, sino como -una teoría 
que llama a un análisis preliminar autónomo.

La información es una noción nuclear pero problemá­
tica. De allí, toda su ambigüedad: no podemos decir casi 
nada acerca de ella, pero tampoco podemos prescindir de 
ella.

La información surgió con Hartley y, sobre todo, con 
Shannon y Weawer, en su aspecto, por una parte, comuni- 
cacional (se trataba de la transmisión de mensajes y se ha 
encontrado integrada en una Teoría de la Comunicación); 
por otra parte, en su aspecto estadístico (basado en la pro­
babilidad o, más bien, la improbabilidad de aparición de

3. Este ha sido útil, de todos modos, en su aspecto espectacular: el es­
tudio sistémico del informe Mendows sobre el crecimiento (MIT) ha introdu­
cido la idea de que el planeta Tierra es un sistema abierto a la biosfera, y ha 
suscitado una toma de conciencia y una alarma fecundas. Pero, evidente­
mente, la elección de parámetros y de variables ha sido arbitraria, y es en la 
seudo-exactitud del cálculo, en la simplificación «tecnocrática» donde reside 
el lado malo del sistemismo triunfante.



tal o cual unidad elemental portadora de información, o bi- 
nary digit, bit). Su primer campo de aplicación fue su cam­
po de emergencia: la Telecomunicación.

Pero muy rápidamente la transmisión de información 
tomó, con la Cibernética, un sentido organizacional: de he­
cho, un «programa» portador de información no hace más 
que comunicar un mensaje a un ordenador que computa 
cierto número de operaciones.

Más asombrosa aún fue la posibilidad de extrapolar 
muy heurísticamente la teoría al dominio biológico. Desde 
que se estableció que la autorreproducción de la célula (o 
del organismo) podía ser concebida a partir de una dupli­
cación de un material genético o ADN, desde que se conci­
bió que el ADN constituía una suerte de doble hélice cuyos 
escalones estaban formados por cuasi-signos químicos 
cuyo conjunto podía constituir un cuasi-mensaje heredita­
rio, la reproducción podía entonces ser concebida como la 
copia de un mensaje, es decir, una emisión-recepción in- 
corporable al cuadro de la Teoría de la Comunicación: uno 
podía asimilar cada uno de los elementos químicos a uni­
dades discretas desprovistas de sentido (como los fonemas 
o las letras del alfabeto), combinándose en unidades com­
plejas dotadas de sentido (como las palabras). Más aún, la 
mutación genética fue asimilada a un «ruido» perturbador 
de la emisión del mensaje, y provocador de un «error» (al 
menos con respecto al lenguaje originario) en la constitu­
ción del nuevo mensaje. El mismo esquema informacional 
podía ser aplicado al funcionamiento mismo de la célula, 
donde el ADN constituye una suerte de «programa» que 
orienta y gobierna las actividades metabólicas. De ese 
modo, la célula podía ser cibernetizada, y el elemento cla­
ve de esa explicación cibernética se encontraba en la infor­
mación. Aquí también una teoría de origen comunicacio- 
nal era aplicada a una realidad de tipo organizacional. Y, 
en esa aplicación, hacía falta considerar a la información 
organizacional, ya sea como memoria, ya sea como mensa­



je, ya sea como programa, o más bien como todo eso a la 
vez.

Más aún: si la noción de información podía, por una 
parte, integrarse en la noción de organización biológica, 
podía, por otra parte, ligar de manera sorprendente a la 
Termodinámica, es decir a la Física, y a la Biología.

En efecto, el segundo principio de la Termodinámica 
había sido formulado mediante una ecuación de probabili­
dad que expresaba la tendencia a la entropía, es decir, al 
crecimiento, en el seno del sistema, del desorden por sobre 
el orden, de lo desorganizado por sobre lo organizado. Al 
mismo tiempo, se había señalado que la ecuación shanno- 
niana de la información (H=KlnP) era como el reflejo, el 
negativo, de la ecuación de la entropía (S=KlnP), en el sen­
tido de que la entropía crece de m anera inversa a la infor­
mación. De allí la idea explicitada por Brillouin de que ha­
bía una equivalencia entre la información y la entropía ne­
gativa o neguentropía. Es decir que la neguentropía no es 
nada más que el desarrollo de la organización, de la com­
plejidad. Reencontramos aquí de nuevo el lazo entre orga­
nización e información, sumado a un fundamento teórico 
que permite aprehender el ligamen y la ruptura entre el 
orden físico y el orden viviente.

El de información es entonces un concepto que esta­
blece el lazo con la Física siendo, al mismo tiempo, el con­
cepto fundamental desconocido de la Física. Es inseparable 
de la organización y de la complejidad biológicas. Hace en­
tra r en la ciencia al objeto espiritual que no podía encon­
tra r lugar más que en la metafísica. Es una noción crucial, 
un nudo gordiano pero, como el nudo gordiano, entrevera­
do, inextricable. El de información es un concepto proble­
mático, no un concepto solución. Es un concepto indispen­
sable, pero no es aún un concepto elucidado y elucidante.

Porque, recordémoslo, los aspectos surgidos de la Teo­
ría de la Información, el aspecto comunicacional y el as­
pecto estadístico, son como la pequeña superficie de un in­



menso iceberg. El aspecto comunicacional no da cuenta 
para nada del carácter poliscópico de la información, que 
se presenta a la observación ya sea como memoria, ya sea 
como saber, ya sea como mensaje, ya sea como programa, 
ya sea como matriz organizacional.

El aspecto estadístico ignora, incluso desde la pers­
pectiva comunicacional, el sentido de la información, no 
aprehende más que el carácter probabilístico-improbabi- 
lístico, no la estructura de los mensajes y, por supuesto, ig­
nora todo el aspecto organizacional. Finalmente, la teoría 
shannoniana se ocupa del nivel de la entropía, de la degra­
dación de la información; se sitúa en el marco de esta de­
gradación fatal, y lo que ha permitido, es conocer los me­
dios que pudieran retardar el efecto fatal del «ruido». Es 
decir que la teoría actual no es capaz de comprender ni el 
nacimiento ni el crecimiento de la información.

Así es que el concepto de información presenta gran­
des lagunas y grandes incertidumbres. Esta es una razón 
no para rechazarlo, sino para profundizarlo. Hay, en ese 
concepto, una riqueza enorme, subyacente, que quisiera 
tomar cuerpo y forma. Esa riqueza está, evidentemente, 
en las antípodas de la ideología «informacional» que reifica 
la información, la sustancializa, hace de ella una entidad 
de la misma naturaleza que la m ateria y la energía y hace, 
en suma, regresar al concepto hacia las funciones que te­
nía por objetivo superar. Esto equivale a decir que la infor­
mación no es un concepto terminal, sino que es un concep­
to punto de partida. No nos revela más que un aspecto li­
mitado y superficial de un fenómeno a la vez radical y po­
liscópico, inseparable de la organización.

La organización
La Cibernética, la Teoría de Sistemas, la Teoría de la 

Información, cada una a su manera, del modo como acaba­



mos de ver, en su fecundidad y, a la vez, en sus insuficien­
cias, piden por una Teoría de la Organización. La Biología 
moderna, de manera correlativa, ha pasado del organicis- 
mo al organizacionismo. Para Piaget, la cuestión está ya 
planteada: «Hemos, finalmente, venido a plantear al con­
cepto de organización como concepto central de la Biolo­
gía.» 4 Pero Franfois Jacob entiende que la «Teoría Gene­
ral de las Organizaciones» no está aún elaborada, sino por 
edificarse.

La organización, noción decisiva, apenas entrevista, 
no es aún, si se me permite decirlo, un concepto organiza­
do. Esta noción puede elaborarse a  partir de una compleji- 
zación y de una concretización del sistemismo, y aparecer 
todavía como un desarrollo, aún no logrado, de la Teoría de 
Sistemas; puede también decantarse a partir del «organi- 
cismo», a condición de que haya una limpieza y una mode- 
lización que hagan aparecer a la organización en el orga­
nismo.

Importa señalar, desde ahora, la diferencia de nivel 
entre el organizacionismo, al que creemos necesario, y el 
organicismo tradicional. El organicismo es un concepto 
sincrético, histórico, confuso, romántico. Parte del organis­
mo concebido como totalidad armoniosamente organizada, 
si bien lleva en sí mismo al antagonismo y a la muerte. 
Partiendo del organismo, el organicismo hace de él el mo­
delo ya sea de macrocosmos (concepción organicista del 
universo), ya sea de la sociedad humana; así es que toda 
una corriente sociológica, en el siglo último, quiso ver en la 
sociedad una analogía del organismo animal, investigan­
do minuciosamente las equivalencias entre vida biológica 
y vida social.

Pero el organizacionismo no se esfuerza por revelar 
las analogías fenoménicas, sino por encontrar los princi­

4. J. Piaget, Biologie et connaissance, París, Gallimard, 1967. Biología 
y  conocimiento, Madrid, Siglo XXI, 1977.



pios de organización comunes, los principios de evolución 
de esos principios, los caracteres de sudiversiñcación. De 
allí en más, y sólo a partir de allí, las analogías fenoméni­
cas pueden, eventualmente, encontrar algún sentido.

Pero por más opuestos que sean, organizacionismo y 
organicismo tienen algún fundamento común. La nueva 
conciencia cibernética no reniega de la analogía, que el or­
ganicismo se funde sobre la analogía no implica que ésta 
deba generamos rechazo. Es más bien porque había analo­
gías planas y triviales, porque no había fundamento teórico 
para esas analogías, que el organicismo debe ser criticado.

Como dice Judith  Schlanger en su notable trabajo so­
bre el organicismo: «Las equivalencias minuciosas entre la 
vida biológica y la vida social, tal como las diseñan Schaf- 
fle, Lilienfeld, Worms, y aun Spencer, sus aproximaciones 
término a término, no son el soporte de la analogía, sino su 
espuma.» 5 Pero ese soporte es, venimos de decirlo, una 
concepción a la vez confusa y rica de la totalidad orgánica.

Acabamos de «denunciar» el romanticismo de esta 
concepción, ahora conviene que nos corrijamos. El organi­
cismo romántico, como aquél del Renacimiento, como 
aquél del pensamiento chino (Needham 1973), ha pensado 
siempre que el organismo obedece a una organización 
compleja y rica, que no puede ser reducida a leyes lineales, 
a principios simples, a ideas claras y distintas, a una vi­
sión mecanicista. Su virtud está en la intuición de que la 
organización vital no puede ser comprendida con la misma 
lógica que la organización de la máquina artificial, y que 
la originalidad lógica del organismo se traduce en la com- 
plementariedad de términos que, según la lógica clásica, 
son antagonistas, mutuamente rechazantes, contradicto­
rios. El organicismo, en una palabra, supone una organi­
zación completa y rica, pero no la propone.

El organismo es también una máquina en el sentido
5. J. SchlangeryLes métaphores de l ’organisme, París, Vrin, 1971, p. 35.



en que ese término significa totalidad organizada, pero de 
un tipo diferente al de las máquinas artificiales, ya que la 
alternativa al reduccionismo no está en un principio vital, 
sino en una realidad organizacional viviente. Vemos aquí 
hasta qué punto estamos totalmente desfasados con res­
pecto a las alternativas tradicionales: máquina/organis­
mo, vitalismo/reduccionismo.

Pero si uno decide complementar la noción de organi­
zación con la de organismo, si la primera no es estricta­
mente reduccionista, analítica, mecanística, si la segunda 
no es solamente totalidad portadora de un misterio vital 
inexpresable, nos podemos entonces aproximar un poco 
más al problema de lo viviente. Porque es justam ente con 
la vida que la noción de organización toma u n  espesor or- 
ganísmico, se vuelve un misterio romántico. Es allí donde 
aparecen los rasgos fundamentales inexistentes en las 
máquinas artificiales: una relación nueva con respecto a la 
entropía, es decir una aptitud, que no sería más que tem­
poraria, para crear neguentropía, a partir de la entropía 
misma; una lógica mucho más compleja y sin duda dife­
rente de aquella de toda máquina artificial. Finalmente, 
ligado indisolublemente a los dos rasgos que acabamos de 
enunciar, está el fenómeno de la auto-organización.

La auto-organización
La organización viviente, es decir la auto-organización, 
está más allá de las posibilidadés actuales de aprehensión 
de la Cibernética, la Teoría de Sistemas, la Teoría de la In­
formación (por supuesto, del Estructuralismo...) y aun del 
concepto mismo de organización, tal como aparece en su 
desarrollo más avanzado, en Piaget, donde permanece cie­
go a su pequeño prefijo recursivo «auto» cuya importancia 
tanto fenoménica como epistemológica se nos revelará 
como capital.



Es en otra parte que el problema de la auto-organiza­
ción emerge: por una parte, a partir de la Teoría de los Au­
tómatas auto-reproductores (self-reproducing autómata) y, 
por otra parte, a partir de una tentativa de teoría meta-ci­
bernética (self-organizing systems).

En el primer sentido es la reflexión genial de von 
Neumann la que presenta los principios fundamentales.6 
En el segundo sentido, los alcances teóricos fueron audaz­
mente ensayados a lo largo de tres encuentros, notable­
mente por Ashby, von Foerster, Gottard Gunther y algu­
nos otros.

Pero la suerte de la teoría de la auto-organización fue 
doblemente infortunada con respecto a la Cibernética, 
como se dijo, fue la aplicación a las máquinas artificiales 
la que hizo la fortuna de la Cibernética y atrofió su desa­
rrollo teórico. Pero, si bien es concebible en principio cons­
tru ir una teoría de una máquina artificial auto-organiza­
da y auto-reproductora, el estado de la tecnología y de la 
teoría hacía y aún hace inconcebible actualmente la posi­
bilidad de crear tal máquina. Como revancha, la teoría de 
la auto-organización estaba hecha para comprender lo vi­
viente. Pero permaneció demasiado abstracta, demasiado 
formal para tra ta r los datos y los procesos físico-químicos 
que hacían a la originalidad de la organización viviente. 
De allí que la teoría de la auto-organización no podía aún 
aplicarse a nada práctico. Al mismo tiempo, los créditos 
cesaron pronto de alim entar al primer esfuerzo teórico, y 
los investigadores, surgidos ellos mismos de disciplinas di­
versas, se dispersaron.

Por otra parte la teoría de la auto-organización nece­
sitaba una revolución epistemológica más profunda aún 
que aquélla de la Cibernética. Y eso contribuyó a detener­
la en sus posicines de partida. De todos modos, hay posi­

6. J. von Neumann, Theory o f Self-Reproducing Autómata, 1966, uni- 
versity of Illinois Press, Urbana.



ciones de partida, si bien no se puede hablar verdadera­
mente de teoría.

1. Para empezar, Schródinger puso de relieve desde 
1945 la paradoja de la organización viviente, que no pare­
ce obedecer al segundo principio de la Termodinámica.

2. Von Neumann inscribió la paradoja en la diferen­
cia entre la máquina viviente (auto-organizadora) y la má­
quina artefacto (simplemente organizada). En efecto, la 
máquina artefacto está constituida por elementos extre­
madamente fiables (un motor de coche, por ejemplo, está 
constituido por piezas verificadas, y hechas de la m ateria 
más duradera y mas resistente posible en función del tra ­
bajo que deben realizar). De todos modos, la máquina, en 
su conjunto, es mucho menos fiable que cada uno de sus 
elementos tomados aisladamente. En efecto, basta una al­
teración en uno de sus constituyentes para que el conjunto 
se trabe, deje de funcionar, y no pueda repararse más que 
a través de una intervención exterior (el mecánico).

Por el contrario, otro es el caso con la máquina vivien­
te (auto-organizada). Sus componentes son muy poco con­
fiables: son moléculas que se degradan muy rápidamente, 
y todos los órganos están, evidentemente, constituidos por 
esas moléculas; al mismo tiempo, vemos que en un orga­
nismo las moléculas, como las células, mueren y se renue­
van, a tal punto que un organismo permanece idéntico a sí 
mismo aunque todos sus constituyentes se hayan renova­
do. Hay, por lo tanto, opuestamente al caso de la máquina 
artificial, gran confiabilidad del conjunto y débil confiabili- 
dad de los constituyentes.

Esto m uestra no solamente la diferencia de naturale­
za, de lógica, entre los sistemas auto-organizados y los 
otros, sino que muestra también que hay un lazo consus­
tancial entre desorganización y organización compleja, 
porque el fenómeno de desorganización (entropía) prosi­
gue su curso en lo viviente, más rápidamente aún que en



la máquina artificial; pero, de m anera inseparable, está el 
fenómeno de reorganización (neguentropía). Allí está el 
lazo fundamental entre entropía y neguentropía, que no 
tiene nada de oposición maniquea entre dos entidades con­
trarias; dicho de otro modo, el lazo entre vida y muerte es 
mucho más estrecho, profundo, que lo que hubiéramos al­
guna vez podido, metafísicamente, imaginar. La entropía, 
en un sentido, contribuye a la organización que tiende a 
arruinar y, como veremos, el orden auto-organizado no 
puede complejizarse más que a partir del desorden o, más 
aún, a partir del «ruido» (von Foerster), porque estamos en 
un orden informacional.

Ese es un fundamento de la auto-organizacion, y el 
carácter paradójico de esta proposición nos m uestra que el 
orden de lo viviente no es simple, no depende de la lógica 
que aplicamos a todas las cosas mecánicas, sino que postu­
la una lógica de la complejidad.

3. La idea de auto-organización opera una gran mu­
tación en el status ontológico del objeto, que va más allá de 
la ontología cibernética.

a) Ante todo, el objeto es fenoménicamente indivi­
dual, lo que constituye una rup tura con los objetos estric­
tamente físicos dados en la naturaleza. La físico-química 
estudia, por una parte, las leyes generales que rigen a esos 
objetos y, por otra parte, sus unidades elementales, la mo­
lécula, el. átomo, que están a partir de allí aislados de su 
contexto fenoménico (es decir, que hay disociación del am­
biente, juzgado siempre como prescindible). Los objetos fe­
noménicos del universo estrictamente físico-químico no 
tienen un principio de organización interno. Por el contra­
rio, para los objetos auto-organizadores, hay adecuación 
total entre la forma fenoménica y el principio de organiza­
ción. Ese aspecto, también en este caso, disocia las pers­
pectivas entre lo viviente y lo no viviente. Ciertamente, el 
objeto cibernético, tratándose de la máquina artificial, dis­



pone de una organización ligada a su principio de organi­
zación; pero ese principio de organización es externo, es 
debido al hombre. Es aquí que la individualidad del siste­
ma viviente se distingue de aquella de otros sistemas ci­
bernéticos.

6) En efecto, está dotado de autonomía, autonomía 
ciertamente relativa, debemos recordarnos (sin cesar), 
pero autonomía organizacional, organísmica y existencial. 
La auto-organización es, efectivamente, una meta-organi­
zación con respecto a los órdenes de organización preexis­
tentes, con respecto, evidentemente, a aquellos de las má­
quinas artificiales. Esa extraña relación, esta coincidencia 
entre lo meta y lo auto merece meditación.

En este caso, somos llevados a inocular en el objeto, 
mucho más profundamente que lo que lo hacía la Ciberné­
tica, algunos de los privilegios que, hasta ahora, eran del 
sujeto, lo que nos permite, al mismo tiempo, entrever cómo 
la subjetividad humana puede encontrar sus fuentes, sus 
raíces, en el así llamado mundo «objetivo».

Pero, al mismo tiempo que el sistema auto-organiza- 
dor se desprende del ambiente y se distingue de él, y de 
allí su autonomía y su individualidad, se liga tanto más a 
ese ambiente al incrementar la apertura y el intercambio 
que acompañan a todo progreso de la complejidad: es auto- 
eco-organizador. Mientras que el sistema cerrado no tiene 
nada de individualidad, ni de intercambio que acompañan 
a todo progreso de la complejidad: es auto-eco-organizador. 
Mientras que el sistema cerrado no tiene nada de indivi­
dualidad, ni de intercambios con el exterior, y establece re­
laciones muy pobres con el ambiente, el sistema auto-eco- 
organizador tiene su individualidad misma ligada a rela­
ciones muy ricas, aunque dependientes, con el ambiente. 
Si bien más autónomo, está menos aislado. Necesita ali­
mentos, materia/energía, pero también información, orden 
(Schródinger). El ambiente está, de pronto, dentro de él y, 
como veremos, juega un rol co-organizador. El sistema



auto-eco-organizador no puede, entonces, bastarse a sí 
mismo, no puede ser totalmente lógico más que introdu­
ciendo, en sí mismo, al ambiente ajeno. No puede comple­
tarse, cerrarse, bastarse a sí mismo.

La complejidad
La idea de complejidad estaba mucho más diseminada en 
el vocabulario común que en el científico. Llevaba siempre 
una connotación de advertencia al entendimiento, una 
puesta en guardia contra la clarificación, la simplificación, 
la reducción demasiado rápida. De hecho, la complejidad 
tenía también delimitado su terreno, pero sin la palabra 
misma, en la Filosofía: en un sentido, la dialéctica, y en el 
terreno lógico, la dialéctica hegeliana, eran su dominio, 
porque esa dialéctica introducía la contradicción y la 
transformación en el corazón de la identidad.

En ciencia, sin embargo, la complejidad había surgido 
sin decir aún su nombre, en el siglo xx, en la micro-física y 
en la macro-física. La microfísica abría una relación com­
pleja entre el observador y lo observado, pero también una 
noción más que compleja, sorprendente, de la partícula 
elemental que se presenta al observador ya sea como onda, 
ya como corpúsculo. Pero la microfísica era considerada 
como caso límite, como frontera... y se olvidaba que esa 
frontera conceptual concernía de hecho a todos los fenóme­
nos materiales, incluidos los de nuestro propio cuerpo y los 
de nuestro propio cerebro. La macro-física, a su vez, hacía 
depender a la observación del lugar del observador y com- 
plejizaba las relaciones entre tiempo y espacio concebidas, 
hasta entonces, como esencias trascendentes e indepen­
dientes.

Pero esas dos complejidades micro y macrofísicas 
eran rechazadas a la periferia de nuestro universo, si bien 
se ocupaban de fundamentos de nuestra physis y de carac­



teres intrínsecos de nuestro cosmos. Entre ambas, en el do­
minio físico, biológico, humano, la ciencia reducía la com­
plejidad fenoménica a un orden simple y a unidades ele­
mentales. Esa simplificación, repitámoslo, había nutrido 
al impulso de la ciencia occidental desde el siglo xvn hasta 
fines del siglo xix. En el siglo xix y a comienzos del xx, la 
estadística permitió tra ta r la interacción, la interferencia.7 
Se trató de refinar, de trabajar variancia y covariancia, 
pero siempre de un modo insuficiente, y siempre dentro de 
la misma óptica reduccionista que ignora la realidad del 
sistema abstracto de donde surgen los elementos a consi­
derar.

Es con Wiener y Ashby, los fundadores de la Ciberné­
tica, que la complejidad entra verdaderamente en escena 
en la ciencia. Es con von Neumann que, por primera vez, 
el carácter fundamental del concepto de complejidad apa­
rece enlazado con los fenómenos de auto-organización.

¿Qué es la complejidad? A primera vista, es un fenó­
meno cuantitativo, una cantidad extrema de interacciones 
e interferencias entre un número muy grande de unida­
des. De hecho, todo sistema auto-organizador (viviente), 
hasta el más simple, combina un número muy grande de 
unidades, del orden del billón, ya sean moléculas en una 
célula, células en un organismo (más de diez billones de

7. El único ideal era el de aislar las variables en juego en las interac­
ciones permanentes en un sistema, pero nunca el de considerar con precisión 
las interacciones permanentes del sistema. Así, paradójicamente, los estu­
dios ingenuos, en la superficie de los fenómenos, eran mucho más complejos, 
es decir, en última instancia, «científicos», que los pretenciosos estudios 
cuantitativos sobre estadísticas inmensas, guiadas por pilotos de poco cere­
bro. Así lo eran, digo con falta de modestia, mis estudios fenoménicos que in­tentaban aprehender la complejidad de una transformación social multidi­
mensional en una comunidad de Bretaña o, los estudios en vivo del floreci­
miento de los acontecimientos de Mayo del 68. Yo no tenía por método nada 
más que tratar de aclarar los múltiples aspectos de los fenómenos, e intentar 
aprehender las relaciones cambiantes. Relacionar, relacionar siempre, era 
un método más rico, incluso a nivel teórico, que las teorías blindadas, guar­
necidas epistemológica y lógicamente, metodológicamente aptas para afron­
tar lo que fuere salvo, evidentemente, la complejidad de lo real.



células en el cerebro humano, más de trein ta billones en el 
organismo).

Pero la complejidad no comprende solamente cantida­
des de unidades e interacciones que desafían nuestras po­
sibilidades de cálculo; comprende también incertidum- 
bres, indeterminaciones, fenómenos aleatorios. En un sen­
tido, la complejidad siempre está relacionada con el azar.

De este modo, la complejidad coincide con un aspecto 
de incertidumbre, ya sea en los límites de nuestro entendi­
miento, ya sea inscrita en los fenómenos. Pero la compleji­
dad no se reduce a la incertidumbre, es la incertidumbre 
en el seno de los sistemas ricamente organizados. Tiene 
que ver con los sistemas semi-aleatorios cuyo orden es in­
separable de los azares que incluyen. La complejidad está 
así ligada a una cierta mezcla de orden y de desorden, 
mezcla íntima, a diferencia del orden/desorden estadístico, 
donde el orden (pobre y estático) reina a nivel de las gran­
des poblaciones, y el desorden (pobre, por pura indetermi­
nación) reina a nivel de las unidades elementales.

Cuando la Cibernética reconoció la complejidad fue 
para rodearla, para ponerla entre paréntesis, pero sin ne­
garla: era el principio de la caja negra (black-box); se con­
sideraban las entradas en el sistema (inputs) y las salidas 
(outputs), lo que permitía estudiar los resultados del fun­
cionamiento de un sistema, la alimentación que necesita­
ba, relacionar inputs y outputs, sin entrar, sin embargo, en 
el misterio de la caja negra.

Pero el problema teórico de la complejidad es el de la 
posibilidad de en trar en las cajas negras. Es el de conside­
ra r la complejidad organizacional y la complejidad lógica. 
En este caso, la dificultad no está solamente en la renova­
ción de la concepción del objeto, sino que está en revertir 
las perspectivas epistemológicas del sujeto, es decir, el ob­
servador científico; lo propiamente científico era, hasta el 
presente, eliminar la imprecisión, la ambigüedad, la con­
tradicción. Pero hace falta aceptar una cierta imprecisión



y una imprecisión cierta, no solamente en los fenómenos, 
sino también en los conceptos, y uno de los grandes pro­
gresos de las matemáticas de hoy es el de considerar los 
fuzzy sets, los conjuntos imprecisos (cf. Abraham Moles, 
Les sciences de Vimprecis, Du Seuil, 1990).

Una de las conquistas preliminares en el estudio del 
cerebro humano es la de comprender que una de sus supe­
rioridades sobre la computadora es la de poder trabajar 
con lo insuficiente y lo impreciso; hace falta, de ahora en 
más, aceptar una cierta ambigüedad y una ambigüedad 
cierta (en la relación sujeto/objeto, orden/desorden, 
auto/hetero-organización. Hay que reconocer fenómenos 
inexplicables, como la libertad o la creatividad, inexplica­
bles fuera del cuadro complejo que permite su aparición.

Von Neumann ha mostrado el acceso lógico a la com­
plejidad. Trataremos de recorrerlo, pero no somos los due­
ños de las llaves del reino, y es allí donde nuestro viaje 
permanecerá inacabado. Vamos a entrever esa lógica, a 
partir de ciertas características exteriores, vamos a definir 
algunos de sus rasgos ignorados, pero no llegaremos a la 
elaboración de una nueva lógica, sin saber si ésta está fue­
ra de nuestro alcance provisoriamente, o para siempre. 
Pero de lo que sí estamos persuadidos es de que si bien 
nuestro aparato lógico-matemático actual se «adapta» a 
ciertos aspectos de la realidad fenoménica, no se adapta a 
los aspectos verdaderamente complejos. Esto significa que 
debe desarrollarse y superarse en dirección a la compleji­
dad. Es allí donde, a pesar de su sentido profundo de la ló­
gica de la organización biológica, Piaget se detiene a ori­
llas del Rubicón, y no busca más que acomodar la organi­
zación viviente (reducida esencialmente a la regulación), a 
la formalización lógico-matemática ya constituida. Nues­
tra  única ambición será la de pasar el Rubicón y aventu­
rarnos en las nuevas tierras de la complejidad.

Trataremos de ir, no de lo simple a lo complejo, sino 
de la complejidad hacia aún más complejidad. Lo simple,



repitámoslo, no es más que un momento, un aspecto entre 
muchas complejidades (microfísica, macrofísica, biológica, 
psíquica, social). Trataremos de considerar las líneas, las 
tendencias de la complejización creciente, lo que nos per­
mitirá, muy groseramente, determ inar los modelos de baja 
complejidad, mediana complejidad, alta complejidad, en 
función de desarrollos de la auto-organización (autonomía, 
individualidad, riquezas de relación con el ambiente, apti­
tudes para el aprendizaje, inventiva, creatividad, etc.). 
Pero, finalmente, llegaremos a considerar, a partir del ce­
rebro humano, los fenómenos verdaderamente sorpren­
dentes de muy alta complejidad, y a proponer como noción 
nueva y capital para considerar el problema humano, a la 
hipercomplejidad.

El sujeto y  el objeto
Así es que, con la teoría de la auto-organización y la 

de la complejidad, tocamos los sustratos comunes a la Bio­
logía y a la Antropología, al margen de todo biologismo y 
de todo antropologismo. Nos permiten, al mismo tiempo, 
situar los niveles de complejidad diferentes en que se ubi­
can los seres vivientes, incluido el nivel de muy alta com­
plejidad y tal vez de hipercomplejidad propio del fenómeno 
antropológico.

Tal teoría nos permite revelar la relación entre el uni­
verso físico y el universo biológico, y asegura la comunica­
ción entre todas las partes de éso que llamamos lo real. 
Las nociones de Física y de Biología no deben ser reifica- 
das. Las fronteras del mapa no existen en el territorio, 
sino sobre el territorio, con alambres de púa y aduaneros. 
Si el concepto de Física se agranda, se complejiza, todo es, 
entonces, Física. Digo, entonces, que la Biología, la Socio­
logía, la Antropología, son ram as particulares de la Física; 
asimismo, si el concepto de Biología se agranda, se com-



plejiza, todo aquello que es sociológico y antropológico es, 
entonces, biológico. La Física, así como la Biología, dejan 
de ser reduccionistas, simplifícadoras y se vuelven funda­
mentales. Esto es casi incomprensible cuando uno está en 
el paradigma disciplinario en el cual la Física, la Biología, 
la Antropología, son cosas distintas, separadas, no comu­
nicantes.

Se trata, de hecho, de una apertura teórica, de una 
teoría abierta que vamos a esforzarnos por elaborar. El 
lector ya puede ver que esa teoría permite la emergencia, 
en su propio campo, de aquello que había sido hasta ahora 
rechazado fuera de la ciencia: el mundo y el sujeto.

La noción de sistema abierto se abre, en efecto, no so­
lamente sobre la Física, por mediación de la Termodinámi­
ca, sino, más amplia, más profundamente sobre la physis, 
es decir, sobre la naturaleza ordenada/desordenada de la 
materia, sobre un devenir físico ambiguo que tiende a la 
vez al desorden (entropía) y a la organización (constitución 
de sistemas cada vez más complejos). Al mismo tiempo, la 
noción de sistema abierto llama a la noción de ambiente, y 
allí aparece, no más solamente la physis como fundamento 
material, sino el mundo como horizonte de realidad más 
vasto, abierto más allá al infinito (porque todo eco-sistema 
puede volverse sistema abierto dentro de otro eco-sistema 
más vasto, etc.); así es que la noción de eco-sistema, de 
agrandamiento en agrandamiento, se extiende por todos 
los azimuts, por todos los horizontes.

El sujeto emerge al mismo tiempo que el mundo. 
Emerge desde el punto de partida sistémico y cibernético, 
allí donde un cierto número de rasgos propios de los seres 
humanos (finalidad, programa, comunicación, etc.) son in­
cluidos en el objeto-máquina. Emerge, sobre todo, a partir 
de la auto-organización, cuando autonomía, individuali­
dad, complejidad, incertidumbre, ambigüedad, se vuelven 
los caracteres propios del objeto. Cuando, sobre todo, el 
término «auto» lleva en sí la raíz de la subjetividad.



Se puede concebir que, desde entonces, sin que hubie­
ra un abismo epistemológico infranqueable, la auto-refe­
rencia llevará a la conciencia de sí, que la auto-reflexivi- 
dad llevará a la reflexión, en suma, a que aparecieran «sis­
temas dotados de una capacidad de auto-organización tan 
elevada como para producir una misteriosa cualidad lla­
mada conciencia de sí (conciousness or self-awareness)».8

Pero el sujeto emerge también en sus características 
existenciales que, desde Kierkegaard, han sido subraya­
das. Lleva en sí su individualidad irreductible, su suficien­
cia (en tanto ser recursivo que se envuelve siempre sobre 
sí mismo) y su insuficiencia (en tanto que ser «abierto» in- 
decidible en sí mismo). Lleva en sí la brecha, la fragmen­
tación, la pérdida, la muerte, el más allá.

Así es que nuestro punto de vista cuenta con el mun­
do y reconoce al sujeto. Más aún, presenta a uno y otro de 
m anera recíproca e inseparable: el mundo no puede apare­
cer como tal, es horizonte de un eco-sistema del eco-siste- 
ma, horizonte de la physis, no puede aparecer si no es para 
un sujeto pensante, último desarrollo de la complejidad 
auto-organizadora. Pero tal sujeto no ha podido aparecer 
más que al término de un proceso físico a través del cual se 
ha desarrollado a través de mil etapas, siempre condicio­
nado por un eco-sistema volviéndose cada vez más rico y 
vasto, el fenómeno de la auto-organización. El sujeto y el 
objeto aparecen así como las dos emergencias últimas, in­
separables de la relación sistema auto-organizador/eco­
sistema.

Ahora bien, se puede entender que sistemismo y Ci­
bernética son algo así como la primera etapa de una nave 
espacial que permite el lanzamiento de una segunda eta­
pa, la teoría de la auto-organización, la cual, a su vez, en­

8. G. Gunther, «Cybemetical Ontology and transjunctionnal Opera- 
tions», en Yovitz, Jacobi, Goldstein (ed.), Self-organizing Systems, Spartan 
Books, Washington, 1960, p. 331.



ciende una tercera etapa, epistemológica: la de las relacio­
nes entre el sujeto y el objeto.

A partir de entonces, llegamos, sin duda, al punto 
crucial de la Física y de la Metafísica de occidente que, 
desde el siglo xvii funda a una y otra, al mismo tiempo que 
las opone irreductiblemente.

En efecto, la ciencia occidental se fundó sobre la eli­
minación positivista del sujeto a partir de la idea de que 
los objetos, al existir independientemente del sujeto, po­
dían ser observados y explicados en tanto tales. La idea de 
universo de hechos objetivos, liberados de todo juicio de 
valor, de toda deformación subjetiva, gracias al método ex­
perimental y a los procedimientos de verificación, ha per­
mitido el desarrollo prodigioso de la ciencia moderna. 
Ciertamente, como tan  bien lo definiera Jacques Monod, 
se tra ta  aquí de un postulado, es decir, de una posición 
acerca de la naturaleza de lo real y del conocimiento.

Dentro de ese marco de referencia, el sujeto es, o bien 
el «ruido», es decir, la perturbación, la deformación, el 
error, que hace falta elimjnar a fin de lograr el conoci­
miento objetivo, o bien el espejo, simple reflejo del univer­
so objetivo.

El sujeto es rechazado, como perturbación o como rui­
do, precisamente porque es indescriptible según los crite­
rios del objetivismo: «No hay nada en nuestras teorías ac­
tuales del pensamiento que nos permita distinguir lógica­
mente entre un objeto como una piedra y un sujeto como 
unidad de conciencia, el cual aparece sólo como un seudo- 
objeto si lo ubicamos en el cuerpo de un animal o de un ser 
humano y lo llamamos Ego.»9 El sujeto se vuelve fantasma 
del universo objetivo: «Es la misteriosa X que desafía la 
descripción en términos de predicados aplicables a un ob­
jeto contenido en el Universo.»10

9. G. Gunther, op. cit., p. 383.
10. íbid., p. 351.



Pero, rechazado de la ciencia, el sujeto se toma revan­
cha en el terreno de la moral, la Metafísica, la ideología. 
Ideológicamente, es el soporte del humanismo, religión del 
hombre considerado como el sujeto que reina o debiera rei­
nar sobre un mundo de objetos (a ser poseídos, manipula­
dos, transformados). Moralmente, es el sitial indispensa­
ble de toda Ética. Metafísicamente, es la realidad últim a o 
primera que reubica al objeto como un pálido fantasm a o, 
en el mejor de los casos, un espejo lamentable de las es­
tructuras de nuestro entendimiento.

Desde todos esos aspectos, gloriosa o vergonzosamen­
te, implícita o abiertamente, el sujeto ha sido transcenden- 
talizado. Excluida del mundo objetivo, «la subjetividad o 
conciencia (ha sido identificada) con el concepto de algo 
transcendental que viene del Más Allá» (Gunther). Rey del 
Universo, huésped del Universo, el sujeto se despliega en­
tonces en el reino no ocupado por la ciencia. A la elimina­
ción positivista del sujeto le responde, desde el polo opues­
to, la eliminación metafísica del objeto, el mundo objetivo 
se disuelve en el sujeto que piensa. Descartes es el prime­
ro que hizo surgir en toda su radicalidad esa dualidad que 
habría de m arcar al Occidente moderno, postulando alter­
nativamente al universo objetivo de la res extensa, abierto 
a la ciencia, y el cogito subjetivo, irreductible prim er prin­
cipio de realidad.

Luego, efectivamente, la dualidad del objeto y del suje­
to se plantea en términos de disyunción, de repulsión, de 
anulación recíproca. El encuentro entre sujeto y objeto anu­
la siempre a uno de los dos términos: o bien el sujeto se 
vuelve «ruido» (noise), falto de sentido, o bien es el objeto, en 
última instancia el mundo, el que se vuelve «ruido»: que im­
porta el mundo «objetivo» para quien entiende al imperativo 
categórico de la ley moral (Kant), para quien vive el temblor 
existencial de la angustia y de la búsqueda (Kierkegaard).

Si bien esos términos disyuntivos/repulsivos se anu­
lan mutuamente, son, al mismo tiempo, inseparables. La



parte de la realidad oculta por el objeto lleva nuevamente 
hacia el sujeto, la parte de la realidad oculta por el sujeto, 
lleva nuevamente hacia el objeto. Aún más: no hay objeto 
si no es con respecto a un sujeto (que observa, aísla, defi­
ne, piensa), y no hay sujeto si no es con respecto a un am­
biente objetivo (que le permite reconocerse, definirse, pen­
sarse, etc., pero también existir).

El objeto y el sujeto, librados cada uno a sí mismo, son 
conceptos insuficientes. La idea de universo puramente 
objetivo está privada no solamente de sujeto sino también 
de ambiente, de más allá: es una idea de una extrema po­
breza, cerrada sobre sí misma, que no reposa sobre nada 
que no fuera el postulado de la objetividad, rodeada por un 
vacío insondable que tiene en su centro, allá donde está el 
pensamiento de este universo, otro vacío insondable. El 
concepto de sujeto, ya sea obstaculizado a nivel empírico, 
ya sea hipertrofiado a nivel transcendental, está a su vez 
desprovisto de un ambiente y, aniquilando al mundo, se 
encierra en el solipsismo.

Así aparece la gran paradoja: sujeto y objeto son in- 
disociables, pero nuestro modo de pensar excluye a uno u 
otro, dejándonos solamente libres de elegir, según el mo­
mento de la travesía, entre el sujeto metafísico y el obje­
to positivista. Y cuando el sabio elimina de su espíritu 
las ansiedades de su carrera profesional, los celos y las 
rivalidades profesionales, su mujer y su am ante, para in­
clinarse sobre las cobayas, el sujeto súbitam ente se anu­
la, configurando un fenómeno tan  sin precedentes que se­
meja el pasaje de un universo ai otro a través de un hipe- 
respacio en un relato de ciencia-ficción. Siendo el sujeto 
el reducto del conocimiento objetivo, se vuelve «ruido», 
porque es el observador, el sabio mismo... Este observa­
dor, este sabio que trabaja, precisamente, sobre el objeto, 
ha desaparecido. El gran misterio, a saber, que la objeti­
vidad científica deba necesariamente aparecer en el espí­
ritu  de un sujeto humano, es completamente eludido,



descartado o estúpidam ente reducido al tem a de la con­
ciencia refleja.

Ahora bien, este tem a del reflejo es, sin embargo, mu­
cho más rico que lo que pudiera parecer, apenas dejamos 
de aplicar la solución del avestruz a una contradicción evi­
dente. Trae a colación la paradoja del doble espejo. En 
efecto, el concepto positivista de objeto hace de la concien­
cia una realidad (espejo) y, al mismo tiempo, una ausencia 
de realidad (reflejo). Y se puede, efectivamente, afirmar 
que la conciencia, de m anera sin duda incierta, refleja al 
mundo: pero si el sujeto refleja al mundo, eso puede tam ­
bién significar que el mundo refleja al sujeto. ¿Por qué 
«nuestro Ego que experimenta, persiste y piensa no se ha­
lla por ninguna parte en nuestra visión del mundo (world 
picture)»? se preguntaba Schródinger. Y se respondía que 
era «porque él mismo es esa visión del mundo; es idéntico 
con el todo y no puede, entonces, ser contenido como una 
parte de ese todo».11 Así es que el objeto puede ser espejo 
para el sujeto tanto como el sujeto para el objeto. Y Schró­
dinger m uestra el rostro doble de la conciencia del sujeto: 
«Por una parte, es el teatro, el único teatro donde el con­
junto del proceso del mundo tiene lugar, por la otra, es un 
accesorio insignificante que puede estar ausente sin afec­
ta r para nada al conjunto.»12

Finalmente, es interesante subrayar que la disyun­
ción sujeto/objeto, haciendo del sujeto un «ruido», un 
«error», producía, al mismo tiempo, la disyunción entre el 
determinismo, propio del mundo de los objetos, y la inde­
terminación que se volvía lo propio del sujeto.

Dependiendo de que uno valorice al objeto, se valori­
za, al mismo tiempo, al determinismo. Pero si uno valoriza

11. E. Shródinger, M ind and Matter, Cambridge University Press, 
1959, p. 52.

12. íb id ., p. 64.



al sujeto, la indeterminación se vuelve, entonces, riqueza, 
bullir de posibilidades, ¡libertad! Y así toma forma el para­
digma clave de Occidente: el objeto es lo cognoscible, lo de- 
terminable, lo aislable y, por lo tanto, lo manipulable. Con­
tiene la verdad objetiva y, en ese caso, es todo para la cien­
cia, pero al ser manipulable por la técnica, es nada. El su­
jeto es lo desconocido, desconocido por indeterminado, por 
espejo, por extraño, por totalidad. Así es que en la ciencia 
de Occidente, el sujeto es el todo-nada; nada existe sin él, 
pero todo lo excluye; es como el soporte de toda verdad 
pero, al mismo tiempo, no es más que «ruido» y error fren­
te al objeto.

Nuestro curso ha sido guiado, por una parte, por la 
microfísica donde sujeto y objeto se vuelven mutuamente 
relacionados, aunque permanecen incongruentes uno para 
el otro, por otra parte, por la Cibernética y el concepto de 
auto-organización. Ya nos hemos desenraizado de la alter­
nativa determinismo/azar porque el sistema auto-organi- 
zador tiene necesidad de la indeterminación y del azar 
para su propia auto-determinación. Del mismo modo esca­
pamos de la disyunción y de la anulación del sujeto y del 
objeto porque hemos partido del concepto de sistema 
abierto, que implica en sí mismo, ya en su carácter más 
elemental, la presencia consustancial del ambiente, es de­
cir, la interdependencia sistema eco-sistema.

Si parto del sistema auto-eco-organizador y lo remon­
to, de complejidad en complejidad, llego finalmente a un 
sujeto reflexivo que no es otro que yo mismo que trato de 
pensar la relación sujeto-objeto. E inversamente, si yo par­
to de ese sujeto reflexivo para encontrar su fundamento o, 
al menos, su origen, encuentro mi sociedad, la historia de 
esa sociedad en la evolución de la humanidad, el hombre 
auto-eco-organizador.

Así es que el mundo está en el interior de nuestro es­
píritu, el cual está en el interior del mundo. En ese proce­
so, sujeto y objeto son constitutivos uno del otro. Pero eso



no arriba a una visión unificadora y armoniosa. No pode­
mos escapar a un principio de incertidumbre generaliza­
da. Así como en microfísica el observador perturba al obje­
to, el cual perturba su percepción, así también las nocio­
nes de objeto y de sujeto son profundamente perturbadas 
una por la otra: cada una abre una brecha en la otra. Hay, 
lo veremos, una incertidumbre fundamental, ontológica, 
sobre la relación entre el sujeto y el ambiente, que sólo 
puede resolverse por una decisión ontológica absoluta (fal­
sa) sobre la realidad del objeto o la del sujeto. Una nueva 
concepción emerge tanto de la relación compleja del sujeto 
y del objeto, como del carácter insuficiente e incompleto de 
una y otra noción. El sujeto debe permanecer abierto, des­
provisto de un principio de decidibilidad en sí mismo; el 
objeto mismo debe permanecer abierto, por una parte so­
bre el sujeto, por otra parte sobre su ambiente, el cual, a 
su vez, se abre necesariamente y continúa abriéndose más 
allá de los límites de nuestro entendimiento.

Esta restricción de conceptos, esta fisura ontológica, 
esta regresión de la objetividad, del determinismo, pare­
cen aportar, como primer fruto, la regresión general del co­
nocimiento, la incertidumbre...

Pero esta restricción necesaria es un estímulo para el 
conocimiento. El error ontológico era el de dejar cerrado, 
es decir, petrificado, los conceptos de base de la ciencia (y 
de la Filosofía). Hace falta, por el contrario, abrir la posibi­
lidad de un conocimiento a la vez más rico y menos cierto. 
Se puede extrapolar, al conjunto de la ciencia, y más am­
pliamente al problema del conocimiento, lo que Niels Bohr 
había dicho después de la introducción del quántum  en 
microfísica: «Al principio, esta situación pudiera parecer 
muy lamentable; pero a menudo en el curso de la historia 
de la ciencia, si bien los nuevos descubrimientos revelaron 
los límites de ideas cuyo valor universal nunca se había 
cuestionado, fuimos recompensados: nuestra visión se ex­
pandió, y nos volvimos capaces de conectar entre sí fenó­



menos que, hasta entonces, podían parecer contradicto­
rios» (Niels Bohr).13

Coherencia y  apertura epistemológica
El esfuerzo teórico cuyo movimiento indicamos, tra ­

bajando naturalm ente sobre la relación sujeto-objeto, tra ­
baja, al mismo tiempo, sobre la relación entre el investiga­
dor (en este caso yo mismo) y el objeto de su conocimiento: 
al traer consustancialmente un principio de incertidumbre 
y de autoreferencia, trae consigo un principio auto-crítico 
y auto-reflexivo; a través de esos dos rasgos, lleva ya, en sí 
mismo, su propia potencialidad epistemológica.

La epistemología tiene necesidad de encontrar un 
punto de vista que pueda considerar nuestro propio cono­
cimiento como objeto de conocimiento, es decir, una meta- 
punto de vista, como en el caso en que un meta-lenguaje se 
constituye para considerar al lenguaje devenido objeto, al 
mismo tiempo, este meta-punto de vista debe permitir la 
auto-consideración crítica del conocimiento, enriqueciendo 
la reflexividad del sujeto cognoscente.

Aquí, podemos esbozar el punto de vista epistemológi­
co que permite controlar, es decir, criticar, trascender y re­
flexionar sobre nuestra teoría.

Es también el punto de vista que nos sitúa eco-sisté- 
micamente al tomar conciencia de las determinantes/con­
dicionamientos del ambiente. Es necesario considerar:

a) el punto de vista que, situándonos en el eco-siste­
ma natural, nos incita a examinar los caracteres biológicos 
del conocimiento; esta Biología del conocimiento se ocupa, 
evidentemente, de las formas cerebrales a priori constitu-

13. N. Bohr, Lumiére et uie, Congrés international de thérapie par la lumiére, 1932.



ti vas del conocimiento humano, y también de sus modos 
de aprendizaje a través del diálogo con el ambiente;

b) el punto de vista que nos sitúa en nuestro eco-sis- 
tema social hic et nunc, el cual produce los determ inan­
tes/condicionamientos ideológicos de nuestro conocimien­
to.

Así, la consideración del eco-sistema social nos permi­
te distanciarnos de nosotros mismos, mirarnos desde el ex­
terior, objetivamos, es decir, reconocer, al mismo tiempo, 
nuestra subjetividad.

Pero ese esfuerzo, necesario, es insuficiente. Hay, en­
tre el sistema cerebral humano y su ambiente, una incerti­
dumbre fundamental que no puede ser evitada: la Biología 
del conocimiento nos m uestra, en efecto, que no hay nin­
gún dispositivo, en el cerebro humano, que perm ita distin­
guir la percepción de la alucinación, lo real de lo imagina­
rio; hay asimismo incertidumbre acerca del carácter del 
conocimiento del mundo exterior, ya que este conocimiento 
está inscrito en los «patterns» de organización, fundamen­
talmente innatos. Del lado de la Sociología del conocimien­
to, llegamos igualmente a una incertidumbre irreductible: 
la Sociología del conocimiento nos perm itirá relativizar 
nuestros conceptos, situarnos en el juego de las fuerzas so­
ciales, pero no nos dirá nada cierto acerca de la validez in­
trínseca de nuestra teoría.

Nos hace falta, entonces, otro meta-sistema, de carác­
ter lógico, que examine la teoría desde el punto de vista de 
su consistencia interna. Entramos aquí en el campo clási­
co de la Epistemología, pero nos chocamos con el problema 
de la indecibilidad gódeliana. El teorema de Gódel, apa­
rentemente limitado a la lógica matemática, vale a fortiori 
para todo sistema teórico: demuestra que en un sistema 
formalizado, hay por lo menos una proposición que es in- 
decidible: esa indecidibilidad abre una brecha en el siste­
ma, que se vuelve, entonces, incierto. Es cierto que la pro­



posición indecidible puede ser demostrada en otro siste­
ma, en verdad un meta-sistema, pero éste tendrá también 
su brecha lógica.

Hay allí como una barrera infranqueable al logro del 
conocimiento. Pero se puede también ver allí una incita­
ción a la superación del conocimiento, a la constitución de 
meta-sistemas, movimiento que, de meta-sistema en 
meta-sistema, hace progresar al conocimiento, pero hace 
siempre aparecer, al mismo tiempo, una nueva ignorancia 
y un nuevo desconocimiento.

Podemos ver entonces cómo es que esa incertidumbre 
está ligada a la teoría del sistema abierto. En efecto, el 
meta-sistema de un sistema abierto no puede más que ser, 
él mismo, abierto, y tiene, a su vez, necesidad de un meta- 
sistema. Hay entonces correspondencia entre la perspecti­
va abierta en la base de la teoría del sistema abierto y la 
brecha infinita abierta en la cima de todo sistema cogniti- 
vo por el teorema de Gódel.

Todo ello nos incita a una Epistemología abierta. La 
Epistemología, es necesario subrayar en estos tiempos de 
Epistemología armada, no es un punto estratégico a ocu­
par para controlar soberanamente todo conocimiento, re­
chazar toda teoría adversa, y atribuirse el monopolio de la 
verificación y, por lo tanto, de la verdad. La Epistemología 
no es pontificia ni judicial; es el lugar tanto de la incerti­
dumbre como de la dialógica. En efecto, todas las incerti- 
dumbres que hemos revelado deben confrontarse, corre­
girse, las unas a las otras, inter-dialogar sin que se pueda 
esperar siempre taponar con el esparadrapo ideológico la 
brecha última.

Es aquí que la expresión citada anteriormente de 
Niels Bohr, según la cual una limitación al conocimiento 
se transforma en una ampliación del conocimiento, cobra 
su pleno sentido epistemológico y teórico.

Todo progreso importante del conocimiento, como lo 
ha señalado Kuhn, se opera necesariamente por la quiebra



y la rup tu ra de sistemas cerrados, que no tienen dentro de 
ellos mismos la aptitud de la transcendencia. Se opera en­
tonces, cuando una teoría se m uestra incapaz de integrar 
observaciones cada vez más centrales, una verdadera re­
volución, que quiebra en el sistema aquello que le daba 
tanto su coherencia como su clausura. Una teoría sustitu­
ye a la antigua teoría y, eventualmente, integra a la an ti­
gua teoría, provincializándola y relativizándola.

Ahora bien, esta visión de la evolución como transcen­
dencia de un sistema y constitución de un meta-sistema, 
vale no solamente para las ideas científicas, sino también 
para los sistemas auto-eco-organizadores vivientes. Y re­
encontramos una vez más una coincidencia necesaria para 
nuestra ligazón epistémico-teórica. La teoría de la auto-or­
ganización lleva naturalm ente en ella el principio y la po­
sibilidad de una Epistemología que, lejos de volver a ence­
rrarla  solipsísticamente en sí misma, confirma y profundi­
za sus dos aspectos fundamentales: la apertura y la refle- 
xividad (auto) y sus dos relaciones fundamentales, eco-sis- 
témicas y meta-sistémicas.

Así es que, lejos de intentar una unificación rígida, 
podemos asegurar una conexión laxa, pero indispensable­
mente, entre apertura sistémica y brecha gódeliana, incer­
tidumbre empírica e indecibilidad teórica, apertura físi­
ca/termodinámica y apertura epistémica/teórica.

Podemos, en fin, darle un sentido epistémico a nues­
tra  concepción abierta de la relación sujeto-objeto. Esta 
concepción nos indica que el objeto debe ser concebido en 
su eco-sistema y más aún en un mundo abierto (que el co­
nocimiento no puede completar) y en un meta-sistema, 
una teoría a elaborar en la cual sujeto y objeto serían am­
bos integrables.

El sujeto aislado se encierra en las dificultades insu­
perables del solipsismo. La noción de sujeto no cobra sen­
tido más que dentro de un eco-sistema (natural, social, fa­
miliar, etc.) y debe ser integrada en un meta-sistema.



Cada una de las nociones, sujeto y objeto, en la medida en 
que se presentan como absolutas, dejan ver, entonces, un 
hiato enorme, ridículo, infranqueable. Pero si esas nocio­
nes reconocen ese hiato, el mismo se vuelve, entonces, 
apertura de una noción hacia la otra, apertura al mundo, 
apertura hacia una eventual transcendencia de la alterna­
tiva, hacia un eventual progreso del conocimiento.

Recapitulemos: la concepción compleja que tratamos 
de elaborar llama a y aporta los medios para la autocríti­
ca. Llama en un desarrollo natural a la revisión epistemo­
lógica; conlleva verdades biodegradables, es decir, morta­
les, es decir, vivientes.

Scienza nuova
Así es que venimos de esbozar, atravesando la Ciber­

nética, el Sistemismo, la Teoría de la Información, el dis­
curso que nos proponemos desarrollar. Estos esbozos preli­
minares esquematizan, de manera, por cierto, nada crono­
lógica, sino de m anera más bien lógica, mi propio itinera­
rio. El mismo me ha hecho en trar en la Biología, para vol­
ver a salir, en trar en la Teoría de Sistemas, la Cibernética, 
para también volver a salir, interrogar a las ciencias avan­
zadas que vuelven a cuestionar el viejo paradigma de dis­
yunción/reducción/simplificación.

Esto nos ha servido para limpiar el terreno y reconsi­
derar teorías ricas en tesoros ignorados, pero cuya superfi­
cie iluminada refleja la chatura tecnocrática (Cibernética, 
Teoría de Sistemas). Al mismo tiempo, se puede ver que el 
discurso que emprendo está ya esbozado por todas partes, 
que la mayor parte de esos esbozos son antiguos, algunos 
de más de veinte años. Yo no pretendo llevar el discurso a 
su realización (tanto más en la medida en que he mostra­
do que no puede ser más que inacabado). Procediendo por 
ruptura, integración y reflexión, he querido tra ta r  de dar­



le una forma. He querido situarme en un lugar en movi­
miento (no tanto el lugar-trono en el que siempre preten­
den sentarse los doctrinarios arrogantes), en un pensa­
miento complejo que conecte la teoría a la metodología, a 
la Epistemología, y aun a la Ontología.

En efecto, ya se puede ver que la teoría no se rompe 
en el pasaje de lo físico a lo biológico, de lo biológico a lo 
antropológico, sino que establece, en cada uno de esos ni­
veles, un lazo meta-sistémico, de la entropía a la neguen- 
tropía, de la neguentropía a la Antropología (hipercomple- 
jidad). Llama a una metodología a la vez abierta (que inte­
gra a lo antiguo) y específica (la descripción de unidades 
complejas).

Esta teoría supone y explícita una Ontología, que no 
solamente pone el acento sobre la relación en detrimento 
de la sustancia, sino que también pone el acento sobre las 
emergencias, las interferencias, como fenómenos constitu­
tivos del objeto. No hay más que una red formal de relacio­
nes, hay realidades, pero que no son esencias, que no son 
de una sola sustancia, que son compuestas, producidas por 
los juegos sistémicos, pero dotadas, de todos modos, de 
una cierta autonomía.

Finalmente, y sobre todo, lo que hemos querido y 
creimos encontrar, es el punto articular para las investiga­
ciones fundamentales, un conjunto teórico/metodológico/ 
/epistemológico, a la vez coherente y abierto. Lo creemos 
mucho más coherente que todas las otras teorías que se 
extienden sobre un dominio igualmente vasto pero se re­
ducen a repetir incansablemente sus generalidades. Lo 
creemos mucho más vasto y más abierto que todas las 
otras teorías coherentes. Lo creemos más lógico y más vas­
to que todas las otras teorías abiertas (que caen en el 
eclecticismo, faltas de una columna vertebral). Vamos a in­
ten tar aquí un discurso multidimensional no totalitario, 
teórico pero no doctrinario (la doctrina es la teoría cerra­
da, autosuficiente, por lo tanto insuficiente), abierto a la



incertidumbre y a la transcendencia; no ideal/idealista, sa­
biendo que la cosa no será nunca totalmente encerrada en 
el concepto, el mundo jam ás aprisionado en el discurso.

Tal es la idea de la scienza nuova. Este término, que 
hemos tomado de Vico, en un contexto y un texto diferen­
tes, quiere indicar que nuestro esfuerzo se sitúa en una 
modificación, una transformación, un enriquecimiento del 
concepto actual de ciencia que, como lo había dicho Bro- 
nowski, no es «ni absoluto, ni eterno». Se tra ta  de una 
transformación multidimensional de aquello que entende­
mos por ciencia, que concierne a aquello que parece consti­
tu ir a algunos de sus intangibles imperativos, comenzando 
por la inevitabilidad de la parcelación disciplinaria y el 
fraccionamiento teórico.

Por la unidad de la ciencia
Postulamos la posibilidad y, al mismo tiempo, la nece­

sidad de una unidad de la ciencia. Una unidad tal es evi­
dentemente imposible e incomprensible dentro del marco 
actual en el cual miríadas de datos se acumulan en los al­
véolos disciplinarios cada vez más estrechos y taponados. 
Es imposible dentro del marco en el que las grandes disci­
plinas parecen corresponder a esencias y a materias hete­
rogéneas: lo físico, lo biológico, lo antropológico. Pero es 
concebible en el campo de una physis generalizada.

Bien entendida, una tal unificación, no tendría nin­
gún sentido, si fuera únicamente reduccionista, reducien­
do al nivel más simple de organización los fenómenos de 
organización compleja; sería insípida si se hiciera efectiva 
envolviéndose en una generalidad omnipresente, como la 
palabra sistema. Sólo tiene sentido si es capaz de aprehen­
der, al mismo tiempo, unidad y diversidad, continuidad y 
rupturas. Pero nos parece bien que eso sea posible en una 
teoría de la auto-eco-organización, abierta a una teoría ge­



neral de la physis. Física, Biología, Antropología, dejan de 
ser entidades cerradas, pero no pierden su identidad. La 
unidad de la ciencia respeta a la Física, a la Biología, a la 
Antropología, pero golpea al fisicismo, al biologismo, al an- 
tropologismo (Fig. 1).

Se ve la diferencia con la tentativa de unidad de la 
ciencia lanzada por el positivismo lógico, aquél no ha podi­
do más que jugar el rol de una Epistemología arm ada que 
prohibía llevar la m irada allí donde se debe precisamente 
m irar hoy en día, hacia lo incierto, lo ambiguo, lo contra­
dictorio.

Como siempre, una teoría que se quiere fundamental 
escapa al campo de las disciplinas, las atraviesa, como lo 
han hecho, aunque cada uno con su propia ceguera y su 
propia arrogancia, el marxismo, el freudismo, el estructu- 
ralismo.



Es decir, que la perspectiva aquí es transdisciplina- 
ria. Transdisciplinaria significa, hoy, indisciplinaría. Toda 
una enorme institución burocratizada —la ciencia—, todo 
un cuerpo de principios, resiste al menor cuestionamiento, 
rechaza con violencia y desprecio como «no científico» todo 
lo que no corresponde al modelo.

Pero hay una incertidumbre en el concepto de cien­
cia, una brecha, una apertura, y toda pretensión de defi­
nir las fronteras de la ciencia de m anera segura, toda pre­
tensión al monopolio de la ciencia es, por eso mismo, no 
científica. Me aplastaran hasta  la muerte (mi muerte y su 
muerte) por las inocentes verdades que digo aquí mismo. 
Pero hacía falta que las dijera, porque la ciencia se ha 
vuelto ciega por su incapacidad de controlar, prever, in­
cluso concebir su rol social, por su incapacidad de inte­
grar, articular, reflexionar sus propios conocimientos. Si, 
efectivamente, el espíritu humano no puede aprehender 
el enorme conjunto del saber disciplinario, hace falta, en­
tonces, cambiar, ya sea al espíritu humano, ya sea al sa­
ber disciplinarizado.

La integración de las realidades expulsadas por la ciencia 
clásica

La nueva unidad de la ciencia no cobra sentido más 
que con el retorno de los expulsados durante los siglos xvm 
y xix, que se reintegran lentamente, localmente u ocasio­
nalmente a las ciencias. Esa expulsión correspondió, tal 
vez, a una necesaria puesta entre paréntesis que fue, por 
lo demás, heurística, porque permitió el extraordinario de­
sarrollo de las ciencias; pero fue también, quizás, una de­
bilidad de mucho peso que ahora asfixia, sofoca, a la nueva 
y necesaria metamorfosis.

Así es que se tra ta  no solamente de reconocer la pre­
sencia, sino de integrar, a lo aleatorio, tanto en su carácter



de imprevisibilidad, como en su carácter de evento;14 no se 
tra ta  más, solamente, de localizar de m anera estadística, 
sino de concebir, en su carácter radical y poli dimensional, 
a la información, concepto no reductible a la m ateria y a la 
energía. Se tra ta  de integrar siempre al ambiente, inclui­
do hasta en la concepción de mundo. Se tra ta  de integrar 
al ser auto-eco-organizado, hasta en el concepto de sujeto.

Se tra ta  al menos de reconocer aquello que ha queda­
do siempre silenciado en las teorías de la evolución: la in- 
ventividad y la creatividad. La creatividad ha sido recono­
cida por Chomsky como un fenómeno antropológico de 
base. Hace falta agregar que la creatividad marca todas 
las evoluciones biológicas de manera aún más novedosa 
que a la evolución histórica, la cual está aún lejos de haber 
redescubierto todas las invenciones de la vida, comenzan­
do por la maravilla constituida por la célula.

La ciencia clásica había rechazado al accidente, al 
evento, a lo aleatorio, a lo individual. Toda tentativa de 
reintegrarlos no podía más que parecer anti-científica den­
tro del marco del viejo paradigma. El mismo había recha­
zado al cosmos y al sujeto. Había rechazado al alfa y al 
omega, para mantenerse en una banda media, pero desde 
entonces, esa banda media, esa alfombra voladora, a medi­
da que avanzamos más en lo macro (Astronomía, teoría de 
la relatividad) y en lo micro (Física de las partículas), se 
reveló pobre y al mismo tiempo mítica. Los problemas 
esenciales, los grandes problemas del conocimiento, eran 
siempre reenviados al cielo, se volvían fantasm as errantes 
de la Filosofía: el Espíritu, la Libertad. La ciencia, al mis­
mo tiempo, se volvía cada vez más exangüe, pero su fraca­

14. Pero era necesario, al mismo tiempo, romper el marco objetivo/me- 
tafísico dentro del cual el azar era Absurdo, para pasar a un nivel de la rela­
ción entre el observador y la observación, el sujeto y  el objeto, el sistema y el 
eco-sistema, dentro del cual pudiéramos reencontramos siempre con el azar, 
es decir, con un hiato dentro de la determinación y la predicción. E. Morin, 
«L’événement sphynx», Communications: l ’Événement, 18, 1972.



so en tanto sistema de comprensión estaba enmascarado 
por su éxito en tanto sistema de manipulación.

Lo que propone ahora la scienza nuova, es simple­
mente algo cuyas consecuencias serán incalculables: no 
solamente el objeto debe ser adecuado a la ciencia, la cien­
cia debe también ser adecuada a su objeto.

La superación de las alternativas clásicas
A lo largo del camino que hemos seguido, se ve que las 

alternativas clásicas pierden su carácter absoluto o, más 
bien, cambian de carácter: el «o bien/o bien» sustituye tan­
to al «ni/ni» como al «y/y». Así sucede, hemos visto, con la 
oposición entre unidad/diversidad, azar/necesidad, canti­
dad/cualidad, sujeto/objeto; así sucede, hace falta indicar 
ahora, con la alternativa holismo/reduccionismo. En efec­
to, el reduccionsimo ha suscitado siempre, por oposición, 
una corriente «holística» fundada sobre la preeminencia 
del concepto de globalidad o totalidad; pero siempre, la to­
talidad no ha sido más que un cajón de sastre que incluía 
demasiado, sin importar qué ni cómo: cuanto más plena se 
volvía la totalidad, más se volvía vacía. Lo que queremos 
desarrollar ahora, más allá del reduccionismo y del holis- 
mo, es la idea de unidad compleja, que enlaza al pensa­
miento analítico-reduccionista y al pensamiento global, en 
una dialectización cuyas premisas proponemos. Esto sig­
nifica que si la reducción —la búsqueda de unidades ele­
mentales simples, la descomposición de un sistema en sus 
elementos, el origen de lo complejo en lo simple— sigue 
siendo un carácter esencial del espíritu científico, no es ni 
la única ni, sobre todo, la última palabra.

Así es que la scienza nuova no destruye a las alterna­
tivas clásicas, no aporta la solución monista que sería la 
esencia de la realidad. Pero los términos alternativos se 
vuelven términos antagonistas, contradictorios y, al mis­



mo tiempo, complementarios en el seno de una visión más 
amplia que deberá reencontrar y afrontar nuevas alterna­
tivas.

El cambio paradigmático
Sentimos, ahora, que nos acercamos a una revolución 

considerable (tan considerable que, tal vez, no tenga lu­
gar), una que concierne al gran paradigma de la ciencia oc­
cidental (y de manera correlativa, a la Metafísica que es 
tanto su negativo, como su complemento). Repitámoslo, 
las fallas, las fisuras, se multiplican en ese paradigma, 
pero siempre se mantiene.

Lo que afecta a un paradigma, es decir, la clave de 
todo un sistema de pensamiento, afecta a la vez a la Onto­
logía, a la Metodología, a la Epistemología, a la Lógica, y 
en consecuencia, a la práctica, a la sociedad, a la política. 
La Ontología de Occidente estaba fundada sobre entida­
des cerradas, como ser la sustancia, la identidad, la causa­
lidad (linear), el sujeto, el objeto. Esas entidades no se co­
municaban entre ellas, las oposiciones provocaban la re­
pulsión o la anulación de un concepto por el otro (como su­
jeto/objeto); la «realidad» podía entonces ser englobada 
mediante ideas claras y distintas.

En ese sentido, la metodología científica era reduccio­
nista y cuantitativa. Reduccionista, porque hacía falta lle­
gar a unidades elementales incapaces de ser descompues­
tas, que eran las únicas capaces de ser englobadas en for­
ma clara y distinta; cuantitativa, porque esas unidades 
discretas podían servir de base a todas las computaciones. 
La lógica de Occidente era una lógica homeostática, desti­
nada a m antener el equilibrio del discurso mediante la ex­
pulsión de la contradicción y del error; ella controlaba o 
guiaba todos los desarrollos del pensamiento, pero ella 
misma se presentaba ante la evidencia como no desarro-



Hable. La epistemología jugaba siempre el rol verificador 
del aduanero o el rol prohibidor del gendarme.

La imaginación, la iluminación, la creación, sin las 
cuales el progreso de la ciencia no hubiera sido posible, no 
entraban en las ciencias más que ocasionalmente: eran, ló­
gicamente, no dignas de atención, y, epistemológicamente, 
siempre condenables. Se ha hablado de ellas en las biogra­
fías de los grandes sabios, pero nunca en los manuales y 
los tratados, en los que, por lo tanto, una sombría compila­
ción estaba constituida, como en los yacimientos subterrá­
neos de carbón, por la fosilización y la compresión de aque­
llo que, en su origen, habían sido fantasías, hipótesis, pro­
liferación de ideas, inventos, descubrimientos.

Pero ese paradigma de Occidente, hijo de la herencia 
fecunda de la esquizofrénica dicotomía cartesiana y del 
puritanismo clerical, gobierna también al doble carácter 
de la praxis occidental, por una parte antropocéntrica, et- 
nocéntrica, egocéntrica, cuando se tra ta  del sujeto (porque 
está fundada sobre la auto-adoración del sujeto: hombre, 
nación o etnia, individuo); por otra parte y correlativamen­
te manipuladora, congeladamente «objetiva», cuando se 
tra ta  del objeto. Ese paradigma no existe si no es en rela­
ción con la identificación de la racionalización con la efica­
cia, de la eficacia con los resultados cuantificables; es inse­
parable de toda una tendencia clasificatoria, reificatoria, 
etc., tendencia corregida, a veces fuertemente, apenas 
otras veces, por contra-tendencias aparentemente «irra­
cionales», «sentimentales», románticas, poéticas.

Efectivamente, de la parte a la vez grávida y pesada, 
etérea y onírica de la realidad hum ana (y tal vez de la rea­
lidad del mundo) se ha hecho cargo lo irracional, parte 
maldita y bendita donde la poesía se atiborra y se descar­
ga de sus esencias, las cuales, filtradas y destiladas, podrí­
an y deberían un día llamarse ciencia.

Entrevemos con claridad, entonces, lo radical y lo am­
plio de la reforma paradigmática. Se trata, en un sentido,



de aquello que sería lo más simple, lo más elemental, lo 
más «pueril»: cambiar las bases de partida del razona­
miento, las relaciones asociativas y repulsivas entre algu­
nos conceptos iniciales, pero de los cuales depende toda la 
estructura del razonamiento, todos los desarrollos discur­
sivos posibles. Y se entiende claramente qué es lo más di­
fícil. Porque no hay nada más fácil que explicar algo difícil 
a partir de premisas simples admitidas a la vez por el que 
habla y el que escucha, nada más simple que perseguir un 
razonamiento sutil por los rieles que incluyen los mismos 
cambios de carril y los mismos sistemas de señales. Pero 
no hay nada más difícil que modificar el concepto angular, 
la idea masiva y elemental que sostiene todo el edificio in­
telectual.

Porque es, evidentemente, toda la estructura del sis­
tema de pensamiento la que se halla transtom ada, trans­
formada, es toda una enorme estructura de ideas la que 
colapsa. He aquí aquello para lo cual hay que prepararse.



Parte 3



El paradigma de complejidad *

No hace falta creer que la cuestión de la complejidad se 
plantea solamente hoy en día, a partir de nuevos desarro­
llos científicos. Hace falta ver la complejidad allí donde 
ella parece estar, por lo general, ausente, como, por ejem­
plo, en la vida cotidiana.

La complejidad en ese dominio ha sido percibida y 
descrita por la novela del siglo xix y comienzos del xx. 
Mientras que en esa misma época, la ciencia trataba de 
eliminar todo lo que fuera individual y singular, para rete­
ner nada más que las leyes generales y las identidades 
simples y cerradas, mientras expulsaba incluso al tiempo 
de su visión del mundo, la novela, por el contrario (Balzac 
en Francia, Dickens en Inglaterra) nos mostraba seres 
singulares en sus contextos y en su tiempo. Mostraba que 
la vida cotidiana es, de hecho, una vida en la que cada uno 
juega varios roles sociales, de acuerdo a quien sea en sole­
dad, en su trabajo, con amigos o con desconocidos. Vemos 
así que cada ser tiene una multiplicidad de identidades, 
una multiplicidad de personalidades en sí mismo, un mun­
do de fantasmas y de sueños que acompañan su vida. Por 
ejemplo, el tema del monólogo interior, tan  importante en 
la obra de Faulkner, era parte de esa complejidad. Ese 
inner-speech, esa palabra permanente es revelada por la 
literatura y por la novela, del mismo modo que ésta nos re­
veló también que cada uno se conoce muy poco a sí mismo:

* De Culture, signes, critiques, Presses de l’Université de Québec, 1988 
(Cahiers Recherches et théories, Colección «Symbolique et idéologie», nro. S 
16), pp. 65-87. Textos publicados bajo la dirección de Josiane Boulad-Ayoub.



en inglés, se llama a eso self-deception, el engaño de sí 
mismo. Sólo conocemos una apariencia del sí mismo; uno 
se engaña acerca de sí mismo. Incluso los escritores más 
sinceros, como Jean-Jacques Rousseau, Chateaubriand, 
olvidan siempre, en su esfuerzo por ser sinceros, algo im­
portante acerca de sí mismos.

La relación ambivalente con los otros, las verdaderas 
mutaciones de personalidad como la ocurrida en Dos- 
toievski, el hecho de que somos llevados por la historia sin 
saber mucho cómo sucede, del mismo modo que Fabrice 
del Longo o el príncipe Andrés, el hecho de que el mismo 
ser se transforma a lo largo del tiempo como lo m uestran 
admirablemente A la recherche du temps perdu y, sobre 
todo, el final de Temps retrouvé de Proust, todo ello indica 
que no es solamente la sociedad la que es compleja, sino 
también cada átomo del mundo humano.

Al mismo tiempo, en el siglo XIX, la ciencia tiene un 
ideal exactamente opuesto. Ese ideal se afirma en la vi­
sión del mundo de Laplace, a comienzos del siglo xix. Los 
científicos, de Descartes a Newton, tra tan  de concebir un 
universo que sea una máquina determinista perfecta. Pero 
Newton, como Descartes, tenían necesidad de Dios para 
explicar cómo ese mundo perfecto había sido producido. 
Laplace elimina a Dios. Cuando Napoleón le pregunta: 
«¿Pero señor Laplace, qué hace usted con Dios en su siste­
ma?», Laplace responde: «Señor, yo no necesito esa hipóte­
sis.» Para Laplace, el mundo es una máquina determinista 
verdaderamente perfecta, que se basta a sí misma. El su­
pone que un demonio que poseyéra una inteligencia y unos 
sentidos casi infinitos podría conocer todo acontecimiento 
del pasado y todo acontecimiento del futuro. De hecho, esa 
concepción, que creía poder arreglárselas sin dios, había 
introducido en su mundo los atributos de la divinidad: la 
perfección, el orden absoluto, la inmortalidad y la eterni­
dad. Es ese mundo el que va a desordenarse y luego desin­
tegrarse.



El paradigma de simplicidad
Para comprender el problema de la complejidad, hay que 
saber, antes que nada, que hay un paradigma de simplici­
dad. La palabra paradigma es empleada a menudo. En 
nuestra concepción, un paradigma está constituido por un 
cierto tipo de relación lógica extremadamente fuerte entre 
nociones maestras, nociones clave, principios clave. Esa 
relación y esos principios van a gobernar todos los discur­
sos que obedecen, inconscientemente, a su gobierno.

Así es que el paradigma de simplicidad es un paradig­
ma que pone orden en el universo, y persigue al desorden. 
El orden se reduce a una ley, a un principio. La simplici­
dad ve a lo uno y ve a lo múltiple, pero no puede ver que lo 
Uno puede, al mismo tiempo, ser Múltiple. El principio de 
simplicidad o bien separa lo que está ligado (disyunción), o 
bien unifica lo que es diverso (reducción).

Tomemos como ejemplo al hombre. El hombre es un 
ser evidentemente biológico. Es, al mismo tiempo, un ser 
evidentemente cultural, meta-biológico y que vive en un 
universo de lenguaje, de ideas y de conciencia. Pero, a esas 
dos realidades, la realidad biológica y la realidad cultural, 
el paradigma de simplificación nos obliga ya sea a desu­
nirlas, ya sea a reducir la más compleja a la menos com­
pleja. Vamos entonces a estudiar al hombre biológico en el 
departamento de Biología, como un ser anatómico, fisioló­
gico, etc., y vamos a estudiar al hombre cultural en los de­
partamentos de ciencias humanas y sociales. Vamos a es­
tudiar al cerebro como órgano biológico y vamos a estudiar 
al espíritu, the mind> como función o realidad psicológica. 
Olvidamos que uno no existe sin el otro; más aún, que uno 
es, al mismo tiempo, el otro, si bien son tratados con tér­
minos y conceptos diferentes.

Con esa voluntad de simplificación, el conocimiento 
científico se daba por misión la de develar la simplicidad 
escondida detrás de la aparente multiplicidad y el aparen­



te desorden de los fenómenos. Tal vez sea que, privados de 
un Dios en el que no podían creer más, los científicos 
tenían una necesidad, inconscientemente, de verse rease­
gurados. Sabiéndose vivos en un universo m aterialista, 
mortal, sin salvación, tenían necesidad de saber que había 
algo perfecto y eterno: el universo mismo. Esa mitología 
extremadamente poderosa, obsesiva aunque oculta, ha 
animado al movimiento de la Física. Hay que reconocer 
que esa mitología ha sido fecunda porque la búsqueda de 
la gran ley del universo ha conducido a descubrimientos 
de leyes mayores tales como las de la gravitación, el elec­
tromagnetismo, las interacciones nucleares fuertes y lue­
go, débiles.

Hoy, todavía, los científicos y los físicos tra tan  de en­
contrar la conexión entre esas diferentes leyes, que repre­
sentaría una verdadera ley única.

La misma obsesión ha conducido a la búsqueda del la­
drillo elemental con el cual estaba construido el universo. 
Hemos, ante todo, creído encontrar la unidad de base en la 
molécula. El desarrollo de instrumentos de observación ha 
revelado que la molécula misma estaba compuesta de áto­
mos. Luego nos hemos dado cuenta que el átomo era, en sí 
mismo, un sistema muy complejo, compuesto de un núcleo 
y de electrones. Entonces, la partícula devino la unidad 
primaria. Luego nos hemos dado cuenta que las partículas 
eran, en sí mismas, fenómenos que podían ser divididos te­
óricamente en quarks. Y, en el momento en que creíamos 
haber alcanzado el ladrillo elemental con el cual nuestro 
universo estaba construido, ese ladrillo ha desaparecido 
en tanto ladrillo. Es una entidad difusa, compleja, que no 
llegamos a aislar. La obsesión de la complejidad condujo a 
la aventura científica a descubrimientos imposibles de 
concebir en términos de simplicidad.

Lo que es más, en el siglo xx tuvo lugar este aconteci­
miento mayor: la irrupción del desorden en el universo fí­
sico. En efecto, el segundo principio de la Termodinámica,



formulado por Carnot y por Clausius, es, primeramente, 
un principio de degradación de energía. El primer princi­
pio, que es el principio de la conservación de la energía, se 
acompaña de un principio que dice que la energía se de­
grada bajo la forma de calor. Toda actividad, todo trabajo, 
produce calor; dicho de otro modo, toda utilización de la 
energía tiende a degradar dicha energía.

Luego nos hemos dado cuenta, con Boltzman, que eso 
que llamamos calor es, en realidad, la agitación en desor­
den de moléculas y de átomos. Cualquiera puede verificar, 
al comenzar a calentar un recipiente con agua, que apare­
cen vibraciones y que se produce un arremolinamiento de 
moléculas. Algunas vuelan hacia la atmósfera hasta que 
todas se dispersan. Efectivamente, llegamos al desorden 
total. El desorden está, entonces, en el universo físico, li­
gado a todo trabajo, a toda transformación.

Orden y  desorden en el universo
Al comienzo del siglo XX la reflexión sobre el universo 

chocaba contra una paradoja. Por una parte, el segundo 
principio de la Termodinámica indicaba que el universo 
tendía a la entropía general, es decir, al desorden máximo, 
y, por otra parte, parecía que en ese mismo universo las co­
sas se organizaban, se complejizaban y se desarrollaban.

En la medida en que nos limitábamos al planeta, al­
gunos pudieron pensar que se trataba de la diferencia en­
tre la organización viviente y la organización física: la or­
ganización física tendía a la degradación, pero la organiza­
ción viviente, fundada sobre una m ateria específica, mu­
cho más noble, tendía al desarrollo... Nos olvidábamos de 
dos cosas. En primer lugar: ¿Cómo estaba constituida esa 
organización física?, ¿cómo estaban constituidos los astros 
y cómo las moléculas? Más aún, olvidábamos otra cosa: la 
vida es un progreso que se paga con la muerte de los indi­



viduos; la evolución biológica se paga con la muerte de in­
numerables especies; hay muchas más especies que desa­
parecieron desde el origen de la vida, que especies que ha­
yan sobrevivido. La degradación y el desorden conciernen 
también a la vida.

Por lo tanto, la dicotomía no era posible. Hicieron fal­
ta  estos últimos decenios para que nos diéramos cuenta 
que el desorden y el orden, siendo enemigos uno del otro, 
cooperaban, de alguna manera, para organizar al univer­
so.

Nos damos cuenta, por ejemplo, al considerar los re­
molinos de Benard. Tomemos un recipiente cilindrico en el 
que hay un líquido, al que calentamos por debajo. A una 
cierta tem peratura, el movimiento de agitación, en lugar 
de acrecentarse él mismo, produce una forma arremolina­
da organizada de carácter estable, formando sobre la su­
perficie células hexagonales regularmente ordenadas.

A menudo, en el punto de encuentro entre un flujo y 
un obstáculo, se crea un remolino, es decir, una forma or­
ganizada constante y que se reconstituye sin cesar a sí 
misma; la unión del flujo y del contra-flujo produce esa for­
ma organizada que va a durar indefinidamente, en la me­
dida en que el flujo dure y en que el obstáculo esté allí. Es 
decir que un orden organizacional (remolino) puede nacer 
a partir de un proceso que produce desorden (turbulencia).

Esta idea ha debido ser amplificada de m anera cósmi­
ca cuando llegamos, a partir de los años 1960-1966, a la 
opinión cada vez más plausible de que nuestro universo, 
que sabíamos estaba en curso de dilatarse a partir del des­
cubrimiento de Hubble de la expansión de las galaxias, era 
también un universo del cual provenía, desde todos los ho­
rizontes, una radiación isotrópica, que semejaba ser el res­
to fósil de una suerte de explosión inicial. De allí la teoría 
dominante en el mundo actual de los astrofísicos, de un 
origen del universo que fuera una explosión, un big-bang. 
Eso nos condujo a una idea sorprendente: el universo co­



mienza como una desintegración, y es desintegrándose 
que se organiza. En efecto, es en el curso de esa agitación 
calórica intensa —el calor es agitación, remolino, movi­
miento en todos los sentidos— que se van a formar las par­
tículas y que ciertas partículas van a unirse unas a otras.

Van a crearse también los núcleos de helio, de hidró­
geno, y luego otros procesos debidos, evidentemente, a la 
gravitación, van a reunir a los polvos de partículas y esos 
polvos van a concentrarse cada vez más hasta llegar a un 
momento en el que, al incrementarse el calor, se generará 
una tem peratura de explosión mediante la cual se produ­
cirá el alumbramiento de las estrellas, y esas mismas es­
trellas se auto-organizarán entre implosión y explosión.

Más aún, podemos suponer que en el interior de esas 
estrellas van, tal vez, a unirse, en condiciones extremada­
mente desordenadas, tres núcleos de helio, los cuales van 
a constituir el átomo de carbono. En los soles que se han 
sucedido hubo, tal vez, suficiente carbono para que, final­
mente, sobre un pequeño planeta excéntrico, la Tierra, hu­
biera ese material necesario sin el cual no habría eso que 
llamamos vida.

Vemos cómo la agitación, el encuentro al azar, son ne­
cesarios para la organización del universo. Podemos decir 
que el mundo se organiza desintegrándose. He aquí una 
id^a típicamente compleja. ¿En qué sentido? En el sentido 
de que debemos unir a dos nociones que, lógicamente, pa­
recieran excluirse: orden y desorden. Más aún, podemos 
pensar que la complejidad de esta idea es aún más funda­
mental. En efecto, el universo nació en un momento indes­
criptible, que hizo nacer al tiempo del no-tiempo, al espa­
cio del no-espacio, a la m ateria de la no-materia. Llega­
mos, por medios completamente racionales a ideas que lle­
van en sí una contradicción fundamental.

La complejidad de la relación orden/desorden/organi­
zación surge, entonces, cuando se constata empíricamente 
qué fenómenos desordenados son necesarios en ciertas



condiciones, en ciertos casos, para la producción de fenó­
menos organizados, los cuales contribuyen al incremento 
del orden.

El orden biológico es un orden más desarrollado que 
el orden físico: es un orden que se desarrolló con la vida. Al 
mismo tiempo, el mundo de la vida incluye y tolera mucho 
más desórdenes que el mundo de la Física. Dicho de otro 
modo, el desorden y el orden se incrementan mutuamente 
en el seno de una organización que se ha complejizado.

Podemos retomar la frase célebre de Heráclito que, 
siete siglos antes de Cristo, decía de m anera lapidaria: 
«Vivir de muerte, morir de vida.» Hoy, sabemos que esa no 
es una paradoja fútil. Nuestros organismos no viven más 
que por su trabajo incesante, en el curso del cual se degra­
dan las moléculas de nuestras células. No solamente se 
degradan las moléculas de nuestras células, sino que 
nuestras células mismas mueren. Sin cesar, en el curso de 
nuestra vida, muchas veces, nuestras células son renova­
das, al margen de aquellas del cerebro y de, probablemen­
te, algunas células hepáticas.

Vivir, de alguna manera, es morir y rejuvenecerse sin. 
cesar. Dicho de otro modo, vivimos de la muerte de nues­
tras células, así como una sociedad vive de la muerte de 
sus individuos, lo que le permite rejuvenecer.

Pero a fuerza de rejuvenecer, envejecemos, y el proce­
so de rejuvenecimiento se entorpece, se desorganiza y, 
efectivamente, si se vive de muerte, se muere de vida.

Hoy en día, la concepción física del universo nos con­
fronta con la imposibilidad de pensar al mismo en térm i­
nos simples. La micro-física ha encontrado una primera 
paradoja, por la cual la noción misma de m ateria pierde su 
sustancia, la noción de partícula encuentra, en sí misma, 
una contradicción interna. Luego, ella ha encontrado una 
segunda paradoja. Esta provino del éxito del experimento 
de Aspect mostrando que las partículas pueden comuni­
carse a velocidades infinitas. Dicho de otra manera, en



nuestro universo, sometido al tiempo y al espacio, hay algo 
que parece escapar al tiempo y al espacio.

Existe tal complejidad en el universo, ha aparecido 
una serie tal de contradicciones, que ciertos científicos cre­
en trascender esa contradicción, mediante algo que po­
dríamos llamar una nueva metafísica. Estos nuevos meta- 
físicos buscan en los místicos, principalmente del Extremo 
Oriente, y más que nada budistas, la experiencia del vacío 
que es todo y del todo que es nada. Ellos perciben allí una 
especie de unidad fundamental, donde todo está ligado, 
todo es, de algún modo, armonía, y tienen una visión re­
conciliada, hasta diría eufórica, del mundo.

Haciendo eso, ellos escapan, diría yo, a la compleji­
dad. ¿Por qué? Porque la complejidad está allí donde no 
podemos remontar una contradicción y aun una tragedia. 
La Física actual descubre que, bajo ciertas condiciones, 
algo escapa al tiempo y al espacio, pero ello no anula el he­
cho de que, al mismo tiempo, nosotros estamos, indiscuti­
blemente, en el tiempo y en el espacio.

No podemos reconciliar esas dos ideas. ¿Debemos 
aceptarlas como tales? La aceptación de la complejidad es 
la aceptación de una contradicción, es la idea de que no po­
demos escamotear las contradicciones con una visión eufó­
rica del mundo.

Bien entendido, nuestro mundo incluye a la armonía, 
pero esa armonía está ligada a la disarmonía, es exacta­
mente lo que decía Heráclito: hay armonía en la disarmo­
nía, y viceversa.

Auto-organización
Es difícil concebir la complejidad de lo real. Así es que 

los físicos abandonan muy felizmente al antiguo m ateria­
lismo ingenuo, aquel de la materia como sustancia dotada 
de todas las virtudes productivas, porque esa m ateria sus­



tancial ha desaparecido. Reemplazan, entonces, la mate­
ria con el espíritu. Pero el esplritualismo generalizado no 
vale mucho más que el materialismo generalizado. Se re­
gocijan en una visión unificadora y simplificadora del uni­
verso.

He hablado de la física, pero podríamos también ha­
blar de la Biología. La Biología ha llegado hoy, desde mi 
punto de vista, a las puertas de la complejidad, sin disol­
ver a lo individual en lo general.

Pensábamos que no había ciencia sino de lo general. 
Hoy, no solamente la Física nos introduce en un cosmos 
singular, sino que las ciencias biológicas nos dicen que la 
especie no es un marco general dentro del cual nacen indi­
viduos singulares, la especie es en sí misma un pattern 
singular muy preciso, un productor de singularidades. 
Más aún, los individuos de una misma especie son muy di­
ferentes unos de otros.

Pero hay que comprender que hay algo más que la 
singularidad o la diferencia de un individuo a otro, el he­
cho de que cada individuo sea un sujeto.

El término sujeto es uno de los términos más difíciles, 
más malentendidos que pueda haber. ¿Por qué? Porque en 
la visión tradicional de la ciencia en la cual todo es deter­
minista, no hay sujeto, no hay conciencia, no hay autono­
mía.

Si concebimos un universo que no sea más un deter- 
minismo estricto, sino un universo en el cual lo que se 
crea, se crea no solamente en el azar y el desorden, sino 
mediante procesos autoorganizadores, es decir, donde 
cada sistema crea sus propios determinantes y sus propias 
finalidades, podemos comprender entonces, como mínimo, 
la autonomía, y podemos luego comenzar a comprender 
qué quiere decir ser sujeto.

Ser sujeto no quiere decir ser consciente; no quiere 
tampoco decir tener afectividad, sentimientos, aunque la 
subjetividad humana se desarrolla, evidentemente, con



afectividad, con sentimientos. Ser sujeto es ponerse en el 
centro de su propio mundo, ocupar el lugar del «yo». Es 
evidente que cada uno de nosotros puede decir «yo»; todo el 
mundo puede decir «yo», pero cada uno de nosotros no pue­
de decir «yo» más que por sí mismo. Nadie puede decirlo 
por otro, incluso si alguien tiene un hermano gemelo, ho- 
mocigótico, que se le parezca exactamente, cada uno dirá 
«yo» por sí mismo, y no por su gemelo.

El hecho de poder decir «yo», de ser sujeto, es ocupar 
un sitio, una posición en la cual uno se pone en el centro de 
su mundo para poder tratarlo y tratarse a sí mismo. Eso es 
lo que uno puede llamar egocentrismo. Bien entendida, la 
complejidad indidivual es tal que, al ponemos en el centro 
de nuestro mundo, ponemos también a los nuestros: es de­
cir, a nuestros padres, nuestros hijos, nuestros conciuda­
danos, y somos incluso capaces de sacrificar nuestras vi­
das por los nuestros. Nuestro egocentrismo puede hallarse 
englobado en una subjetividad comunitaria más amplia; la 
concepción de sujeto debe ser compleja.

Ser sujeto, es ser autónomo siendo, al mismo tiempo, 
dependiente. Es ser algo provisorio, parpadeante, incierto, 
es ser casi todo para sí mismo, y casi nada para el universo.

Autonomía
La noción de autonomía humana es compleja porque 

depende de condiciones culturales y sociales. Para ser no­
sotros mismos, nos hace falta aprender un lenguaje, una 
cultura, un saber, y hace falta que esa misma cultura sea 
suficientemente variada como para que podamos hacer, 
nosotros mismos, la elección dentro del surtido de ideas 
existentes y reflexionar de m anera autónoma. Esa autono­
mía se nutre, por lo tanto, de dependencia; dependemos de 
una educación, de un lenguaje, de una cultura, de una so­
ciedad, dependemos, por cierto, de un cerebro, él mismo



producto de un programa genético, y dependemos también 
de nuestros genes.

Dependemos de nuestros genes y, de una cierta mane­
ra, somos poseídos por nuestros genes, porque ellos no de­
jan  de dictar a nuestro organismo el modo de continuar vi­
viendo. Recíprocamente, poseemos los genes que nos po­
seen, es decir, que somos capaces, gracias a esos genes, de 
tener un cerebro, de tener un espíritu, de poder tomar, 
dentro de una cultura, los elementos que nos interesan y 
desarrollar nuestras propias ideas.

Aquí también hay que volver a la literatura, a esas no­
velas que (como Los endemoniados, justamente) nos mues­
tran hasta qué punto podemos ser autónomos y poseídos.

The Origine o f Conciousness (El origen de la concien­
cia),1 es un libro tal vez discutible, pero interesante por la 
idea siguiente: en las civilizaciones antiguas, los indivi­
duos tenían dos cámaras no comunicantes en su espíritu. 
Una cámara estaba ocupada por el poder: el rey, la teocra­
cia, los dioses; la otra cámara estaba ocupada por la vida 
cotidiana del individuo: sus ansiedades personales, parti­
culares. Más tarde, en un momento dado, en la ciudad 
griega antigua, hubo una ruptura del muro que separaba 
ambas cámaras. El origen de la conciencia proviene de esa 
comunicación.

Aún hoy conservamos dos cámaras en nosotros. Con­
tinuamos siendo poseídos por una parte de nosotros mis­
mos, al menos. Mas frecuentemente, ignoramos que somos 
poseídos.

Es el caso, por ejemplo, dél experimento tan  impac­
tante en el cual se somete a un sujeto a una doble suges­
tión hipnótica. Se le dice: «A partir de mañana, usted va a 
dejar de fumar», siendo que el sujeto es un fumador y que 
no ha pedido dejar de fumar. Y se agrega: «Mañana usted

1. J. Jaynes, The Origine of Conciousness in the Breakdown o f bicame- 
ral M ind, Boston, Houghton, Miñlin, 1976.



hará tal itinerario para ir a su trabajo», itinerario total­
mente infrecuente para él. Luego, se le hace borrar de su 
memoria estas inducciones. A la m añana siguiente, él se 
despierta y se dice: «Bueno, voy a dejar de fumar. De he­
cho, es mejor, porque se respira mejor, se evita el cáncer...» 
Luego él se dice: «Para recompensarme, voy a pasar por 
tal calle, donde hay una confitería, y me compraré una tor­
ta.» Es, evidentemente, el trayecto que le fue dictado.

Lo que nos interesa aquí es que él tiene la impresión 
de haber decidido libremente dejar de fumar, y haber deci­
dido racionalmente pasar por la calle a la que él no tenía 
ninguna razón para ir. Cuán a menudo tenemos la impre­
sión de ser libres sin ser libres. Pero, al mismo tiempo, so­
mos capaces de libertad, del mismo modo que somos capa­
ces de examinar hipótesis de conducta, de hacer eleccio­
nes, de tomar decisiones. Somos una mezcla de autonomía, 
de libertad, de heteronomía e incluso, yo diría, de posesión 
por fuerzas ocultas que no son simplemente las del incons­
ciente descubiertas por el psicoanalista. He aquí una de 
las complejidades propiamente humanas.

Complejidad y  completud
La complejidad aparecía .al comienzo como una espe­

cie de hiato, de confusión, de dificultad. Hay, por cierto, 
muchos tipos de complejidad. Digo la complejidad por co­
modidad. Pero están las complejidades ligadas al desor­
den, y otras complejidades que están sobre todo ligadas a 
contradicciones lógicas.

Podemos decir que aquello que es complejo recupera, 
por una parte, al mundo empírico, la incertidumbre, la in­
capacidad de lograr la certeza, de formular una ley, de con­
cebir un orden absoluto. Y recupera, por otra parte, algo 
relacionado con la lógica, es decir, con la incapacidad de 
evitar contradicciones.



En la visión clásica, cuando una contradicción apare­
cía en un razonamiento, era una señal de error. Significa­
ba dar marcha atrás y emprender otro razonamiento. Pero 
en la visión compleja, cuando se llega por vías empírico-ra­
cionales a contradicciones, ello no significa un error sino el 
hallazgo de una capa profunda de la realidad que, ju sta­
mente porque es profunda, no puede ser traducida a nues­
tra  lógica.

Por eso es que la complejidad es diferente de la com- 
pletud. Creemos, a menudo, que los que enarbolan la com­
plejidad pretenden tener visiones completas de las cosas. 
¿Por qué lo pensarían así? Es verdad que pensamos que no 
podemos aislar los objetos unos de otros. En última instan­
cia, todo es solidario. Si tenemos sentido de la complejidad, 
tenemos sentido de la solidaridad. Más aún, tenemos senti­
do del carácter multidimensional de toda realidad.

La visión no compleja de las ciencias humanas, de las 
ciencias sociales, implica pensar que hay una realidad eco­
nómica, por una parte, una realidad psicológica, por la 
otra, una realidad demográfica más allá, etc. Creemos que 
esas categorías creadas por las universidades son realida­
des, pero olvidamos que, en lo económico por ejemplo, es­
tán las necesidades y los deseos humanos. Detrás del dine­
ro, hay todo un mundo de pasiones, está la psicología hu­
mana. Incluso en los fenómenos económicos stricto sensu, 
juegan los fenómenos de masa, los fenómenos de pánico, 
como lo vimos recientemente, una vez más, en Wall Street 
y alrededores. La dimensión económica contiene a las 
otras dimensiones y no hay realidad que podamos com­
prender de manera unidimensional.

La conciencia de la multidimensionalidad nos lleva a 
la idea de que toda visión unidimensional, toda visión es­
pecializada, parcial, es pobre. Es necesario que sea religa­
da a otras dimensiones; de allí la creencia de que podemos 
identificar la complejidad con la completud.

En un sentido, yo diría que la aspiración a la comple­



jidad lleva en sí misma la aspiración a la completud, por­
que sabemos que todo es solidario y multidimensional. 
Pero, en otro sentido, la conciencia de la complejidad nos 
hace comprender que no podremos escapar jam ás a la in­
certidumbre y que jam ás podremos tener un saber total: 
«la totalidad es la no verdad».

Estamos condenados al pensamiento incierto, a un 
pensamiento acribillado de agujeros, a un pensamiento 
que no tiene ningún fundamento absoluto de certidumbre. 
Pero somos capaces de pensar en esas condiciones dram á­
ticas. Del mismo modo, no hay que confundir complejidad 
y complicación. La complicación, que es el entrelazamien­
to extremo de las inter-retroacciones, es un aspecto, uno 
de los elementos de la complejidad. Si, por ejemplo, una 
bacteria es ya mucho más complicada que el conjunto de 
las fábricas que rodean a Montreal, es evidente que esa 
complicación está, ella misma, ligada a la complejidad que 
le permite tolerar en sí misma el desorden, luchar contra 
sus agresores, acceder a la calidad de sujeto, etc. Comple­
jidad y complicación no son datos antinómicos, ni se redu­
cen el uno al otro. La complicación es uno de los constitu­
yentes de la complejidad.

Razón, racionalidad, racionalización
Llegamos a los instrumentos que nos perm itirán co­

nocer el universo completo. Esos instrumentos son, evi­
dentemente, de naturaleza racional. Sólo que, también 
aquí, es necesaria una auto-crítica compleja de la noción 
de razón.

La razón corresponde a una voluntad de tener una vi­
sión coherente de los fenómenos, de las cosas y del univer­
so. La razón tiene un aspecto indiscutiblemente lógico. 
Pero, aquí también, podemos distinguir entre racionalidad 
y racionalización.



La racionalidad es el juego, el diálogo incesante, entre 
nuestro espíritu, que crea las estructuras lógicas, que las 
aplica al mundo, y que dialoga con ese mundo real. Cuan­
do ese mundo no está de acuerdo con nuestro sistema lógi­
co, hay que admitir que nuestro sistema lógico es insufi­
ciente, que no se encuentra más que con una parte de lo 
real. La racionalidad, de algún modo, no tiene jam ás la 
pretensión de englobar la totalidad de lo real dentro de un 
sistema lógico, pero tiene la voluntad de dialogar con 
aquello que lo resiste. Como lo decía ya Shakespeare: «Hay 
más cosas en el mundo que en toda nuestra filosofía.» El 
universo es mucho más rico que lo que las estructuras de 
nuestro cerebro, por más desarrolladas que sean, puedan 
concebir.

¿Qué es la racionalización? Racionalización, palabra 
empleada muy apropiadamente para hablar de patología, 
por Freud y por muchos psiquiatras. La racionalización 
consiste en querer encerrar la realidad dentro de un siste­
ma coherente. Y todo aquello que contradice, en la reali­
dad, a ese sistema coherente, es descartado, olvidado, 
puesto al margen, visto como ilusión o apariencia.

Nos damos cuenta ahora que racionalidad y racionali­
zación tienen exactamente la misma fuente, pero al desa­
rrollarse se vuelven enemigas una de otra. Es muy difícil 
saber en qué momento pasamos de la racionalidad a la ra ­
cionalización; no hay fronteras; no hay señales de alarma. 
Todos tenemos una tendencia inconsciente a descartar de 
nuestro espíritu lo que lo va a contradecir, tanto en políti­
ca como en Filosofía. Vamos a minimizar o rechazar los a r­
gumentos contrarios. Vamos a tener una atención selecti­
va hacia aquello que favorece a nuestra idea y una inaten­
ción selectiva hacia aquello que la desfavorece. A menudo, 
la racionalización se desarrolla en el espíritu mismo de los 
científicos.

La paranoia es una forma clásica de racionalización 
delirante. Vemos, por ejemplo, a alguien que nos m ira en



forma inusual y, si tenemos el espíritu un tanto agitado, 
vamos a suponer que es un espía que nos sigue. En ese 
caso, miramos a gente sospechando que son espías y esa 
gente, mirando nuestra mirada inusual, nos mira de modo 
más y más inusual, y nosotros nos vemos cada vez más ra­
cionalmente rodeados de más y más espías.

No hay fronteras netas entre la paranoia, la raciona­
lización y la racionalidad. Debemos prestar atención sin 
cesar. Los filósofos del siglo xvm tenían, en nombre de la 
razón, una visión muy poco racional acerca de lo que eran 
los mitos y la religión. Creían que la religión y los dioses 
habían sido inventados por los clérigos para burlar a la 
gente. No se daban cuenta de la profundidad y de la reali­
dad de la fuerza religiosa y mitológica en el ser humano. 
Por ello mismo, se habían deslizado hacia la racionaliza­
ción, es decir, hacia la explicación simplista de aquello que 
su razón no alcanzaba a comprender. Hicieron falta nue­
vos desarrollos de la razón para comenzar a comprender al 
mito. Hizo falta que la razón crítica se volviera autocrítica. 
Debemos luchar sin cesar contra la deificación de la Razón 
que es, sin embargo, nuestro único instrumento fiable de 
conocimiento, a condición de ser no solamente crítico, sino 
autocrítico.

Subrayaré la importancia de esto: a comienzos del si­
glo, los antropólogos occidentales, como Levy-Bruhl en 
Francia, estudiaban a las sociedades a las que creían «pri­
mitivas», a las que llamamos hoy, más correctamente, «so­
ciedades de cazadores-recolectores», que hicieron la 
prehistoria humana, esas sociedades de algunos centena­
res de individuos que, durante decenas de millones de 
años, constituyeron, de algún modo, a la humanidad. 
Levy-Bruhl veía a esos supuestos primitivos, con las ideas 
de su propia razón occidentalo-céntrica de la época, como 
seres infantiles e irracionales.

No se hacía la pregunta que se había hecho Wittgens- 
tein cuando se planteaba, leyendo La rama dorada de Fra-



zer: «¿Cómo es que todos esos salvajes, que se pasan el 
tiempo haciendo sus rituales de hechicería, sus rituales 
propiciatorios, sus encantamientos, sus diseños, etc., no se 
olvidan de hacer flechas reales con arcos reales, con estra­
tegias reales?»2 Efectivamente, esas sociedades llamadas 
primitivas, tienen una gran racionalidad, presente, de he­
cho, en todas sus prácticas, en su conocimiento del mundo, 
difundida y mezclada con una otra cosa, que es la magia, 
la religión, la creencia en los espíritus, etc. Nosotros mis­
mos, que vivimos en una cultura que desarrolló ciertas 
áreas de racionalidad, como la Filosofía o la ciencia, vivi- 
riios también imbuidos de mitos, de magia, pero de otro 
tipo, de otra clase. Tenemos, entonces, necesidad de una 
racionalidad autocrítica, que pueda ejercer un comercio in­
cesante con el mundo empírico, el único corrector del deli­
rio lógico.

El hombre tiene dos tipos de delirio. Uno es, evidente­
mente, bien visible, es el de la incoherencia absoluta, las 
onomatopeyas, las palabras pronunciadas al azar. El otro 
es mucho menos visible, es el delirio de la coherencia abso­
luta. El recurso contra este segundo delirio es la racionali­
dad autocrítica y la utilización de la experiencia.

Jam ás la filosofía hubiera podido concebir esta formi­
dable complejidad del universo actual, tal como pudimos 
observarla con los quanta, los quasars, los agujeros ne­
gros, con su origen increíble y su devenir incierto. Jam ás 
un pensador hubiera podido imaginar que una bacteria 
fuera un ser de tan extrema complejidad. Tenemos necesi­
dad de un diálogo permanente con el descubrimiento. La 
virtud de la ciencia, que le impide zozobrar en el delirio, es 
que datos nuevos arriban sin cesar y la llevan a cambiar 
sus visiones y sus ideas.

2. L. Wittgenstein, «Remarques sur le Rameau d ’or de Frazer», Actes 
de la recherche en sciences sociales, 16 setiembre 1977, pp. 35-42. Observa­
ciones a la Rama dorada de Frazer, Madrid, Tecnos, 1992.



Voy a concluir con algunos principios que pueden ayu­
damos a pensar la complejidad de lo real.

Ante todo, creo que tenemos necesidad de macro-con­
ceptos. Del mismo modo que un átomo es una constelación 
de partículas, que el sistema solar es una constelación al­
rededor de un astro, del mismo modo tenemos necesidad 
de pensar mediante constelación y solidaridad de concep­
tos.

Más aún, debemos saber que, con respecto a las cosas 
más importantes, los conceptos no se definen jam ás por 
sus fronteras, sino a partir de su núcleo. Es una idea anti­
cartesiana, en el sentido que Descartes pensaba que la dis­
tinción y la claridad eran características intrínsecas de la 
verdad de una idea.

Tomemos el amor y la amistad. Podemos reconocer 
netamente, en su centro, al amor y la amistad, pero está 
también la amistad amorosa, y los amores amigables. Es­
tán aún los casos intermedios, las mezclas entre amor y 
amistad; no hay una frontera neta. No hay que tra ta r nun­
ca de definir a las cosas importantes por las fronteras. Las 
fronteras son siempre borrosas, son siempre superpues­
tas. Hay que tratar, entonces, de definir el corazón, y esa 
definición requiere, a menudo, macro-conceptos.

Tres principios
Diré, finalmente, que hay tres principios que pueden 
ayudarnos a pensar la complejidad. El primero es el prin­
cipio que llamo dialógico. Tomemos el ejemplo de la orga­
nización viviente. Ella nació, sin duda, del encuentro en­
tre dos tipos de entidades físico-químicas, un tipo estable 
que puede reproducirse y cuya estabilidad puede llevar 
en sí misma una memoria que se vuelve hereditaria: el



ADN y, por otra parte, los aminoácidos, que forman las 
proteínas de formas múltiples, extrem adam ente inesta­
bles, que se degradan pero se reconstituyen sin cesar a 
partir de mensajes que surgen del ADN. Dicho de otro 
modo, hay dos lógicas: una, la de una proteína inestable, 
que vive en contacto con el medio, que permite la exis­
tencia fenoménica, y otra, que asegura la reproducción. 
Estos dos principios no están simplemente yuxtapuestos, 
son necesarios uno para el otro. El proceso sexual produ­
ce individuos, los cuales producen al proceso sexual. Los 
dos principios, el de la reproducción transindi vidual y el 
de la existencia individual hic et norte, son complementa­
rios, pero también antagonistas. A veces, uno se sorpren­
de de ver mamíferos comiendo a sus crías y sacrificando 
su progenie por su propia supervivencia. Nosotros mis­
mos podemos oponernos violentamente a nuestra familia 
y preferir nuestro interés al de nuestros niños o el de 
nuestros padres. Hay una dialógica entre estos dos prin­
cipios.

Lo que he dicho del orden y el desorden puede ser con­
cebido en términos dialógicos. Orden y desorden son dos 
enemigos: uno suprime al otro pero, al mismo tiempo, en 
ciertos casos, colaboran y producen la organización y la 
complejidad. El principio dialógico nos permite m antener 
la dualidad en el seno de la unidad. Asocia dos términos a 
la vez complementarios y antagonistas.

El segundo principio es el de recursividad organiza­
cional. Para darle significado a ese término, yo utilizo el 
proceso del remolino. Cada momento del remolino es pro­
ducido y, al mismo tiempo, productor. Un proceso recursivo 
es aquél en el cual los productos y los efectos son, al mismo 
tiempo, causas y productores de aquello que los produce. 
Reencontramos el ejemplo del individuo, somos los produc­
tos de un proceso de reproducción que es anterior a noso­
tros. Pero, una vez que somos producidos, nos volvemos 
productores del proceso que va a continuar. Esta idea es



también válida sociológicamente. La sociedad es produci­
da por las interacciones entre individuos, pero la sociedad, 
una vez producida, retroactúa sobre los individuos y los 
produce. Si no existiera la sociedad y su cultura, un len­
guaje, un saber adquirido, no seríamos individuos hum a­
nos. Dicho de otro modo, los individuos producen la socie­
dad que produce a los individuos. Somos, a la vez, produc­
tos y productores. La idea recursiva es, entonces, una idea 
que rompe con la idea lineal de causa/efecto, de produc­
to/productor, de estructura/superestructura, porque todo 
lo que es producido reentra sobre aquello que lo ha produ­
cido en un ciclo en sí mismo auto-constitutivo, auto-orga­
nizador, y auto-productor.

El tercer principio es el principio hologramático. En 
un holograma físico, el menor punto de la imagen del ho- 
lograma contiene la casi totalidad de la información del 
objeto representado. No solamente la parte está en el 
todo, sino que el todo está en la parte. El principio holo­
gramático está presente en el mundo biológico y en el 
mundo sociológico. En el mundo biológico, cada célula de 
nuestro organismo contiene la totalidad de la información 
genética de ese organismo. La idea, entonces, del hologra­
ma, trasciende al reduccionismo que no ve más que las 
partes, y al holismo que no ve más que el todo. Es, de al­
guna manera, la idea formulada por Pascal: «No puedo 
concebir al todo sin concebir a las partes y no puedo con­
cebir a las partes al todo sin concebir al todo.» Esta idea 
aparentemente paradójica inmoviliza al espíritu lineal. 
Pero, en la lógica recursiva, sabemos muy bien que aque­
llo que adquirimos como conocimiento de las partes reen­
tra  sobre el todo. Aquello que aprehendemos sobre las 
cualidades emergentes del todo, todo que no existe sin or­
ganización, reentra sobre las partes. Entonces podemos 
enriquecer al conocimiento de las partes por el todo y del 
todo por las partes, en un mismo movimiento productor 
de conocimientos.



De allí que la idea hologramática esté ligada, ella 
misma, a la idea recursiva que está, ella misma, ligada a 
la idea dialógica de la que partimos.

El todo está en la parte que está en el todo
La relación antropo-social es compleja, porque el todo 

está en la parte, que está en el todo. Desde la infancia, la 
sociedad en tanto todo entra en nosotros a través, en pri­
mer lugar, de las primeras prohibiciones e inducciones fa­
miliares: la limpieza, la suciedad, la gentileza, y luego las 
inducciones de la escuela, la lengua, la cultura.

El principio «a nadie se le admite ignorar la ley», im­
pone la fuerte presencia del todo social sobre cada indivi­
duo, aun cuando la división del trabajo y la parcialización 
de nuestras vidas hacen que nadie posea la totalidad del 
saber social.

De aquí el problema del sociólogo que reflexione un 
poco sobre su status. Tiene que abandonar el punto de vis­
ta  divino, desde una especie de trono superior desde donde 
contemplar a la sociedad. El sociólogo es una parte de esa 
sociedad. El hecho de detentar una cultura sociológica no 
lo ubica en el centro de la sociedad. Por el contrario, forma 
parte de una cultura periférica en la universidad y en las 
ciencias. El sociólogo es tributario de una cultura particu­
lar. No solamente es parte de la sociedad, sino que, más 
aún, sin saberlo, está poseído por toda la sociedad, que 
tiende a deformar su visión.

¿Cómo salir de esa situación? Evidentemente, el so­
ciólogo puede tra ta r de confrontar su punto de vista con 
aquél de los otros miembros de la sociedad, de conocer so­
ciedades de un tipo diferente, de imaginar, tal vez, socie­
dades viables que aún no existen.

Lo único posible desde el punto de vista de la comple­
jidad, y que parece, desde ya, muy importante, es tener



meta-puntos de vista sobre nuestra sociedad, exactamente 
como en un campo de concentración en el cual podríamos 
edificar miradores que nos permitieran observar mejor 
nuestra sociedad y su ambiente exterior. Nunca podremos 
llegar al meta-sistema, es decir, al sistema superior, que 
sería meta-humano y meta-social. Incluso si pudiéramos 
lograrlo, no sería un sistema absoluto, porque tanto la ló­
gica de Tarski como el teorema de Godel nos dicen que nin­
gún sistema es capaz de auto-explicarse totalmente a sí 
mismo ni de auto-probarse totalmente.

Dicho de otro modo, todo sistema de pensamiento 
está abierto y comporta una brecha, una laguna en su 
apertura misma. Pero tenemos la posibilidad de tener 
meta-puntos de vista, el meta-punto de vista es posible 
sólo si el observador-conceptualizador se integra en la ob­
servación y en la concepción. He allí por qué el pensamien­
to de la complejidad tiene necesidad de integrar al obser­
vador y al conceptualizador en su observación y su concep- 
tualización.

Hacia la complejidad
Podemos diagnosticar, en la historia occidental, el do­

minio de un paradigma formulado por Descartes. Descar­
tes ha separado, por una parte, al dominio del sujeto, re­
servado a la Filosofía, a la meditación interior y, por otra 
parte, al dominio de la cosa en lo extenso, dominio del co­
nocimiento científico, de la medida y de la precisión. Des­
cartes ha formulado muy bien ese principio de disyunción, 
y esta disyunción ha reinado en nuestro universo. Ha se­
parado cada vez más ciencia y Filosofía. Ha separado la 
cultura que llamamos humanista, la de la literatura, la 
poesía, las artes, de la cultura científica. La primera cultu­
ra, fundada sobre la reflexión, no puede alimentarse más 
en las fuentes del saber objetivo. La segunda cultura, fun­



dada sobre la especialización del saber, no puede reflexio­
nar ni pensarse a sí misma.

El paradigma de simplificación (disyunción y reduc­
ción) domina a nuestra cultura hoy, y es hoy que comienza 
la reacción contra su empresa. Pero no podemos, yo no 
puedo, yo no pretendo, sacar de mi bolsillo un paradigma 
de complejidad. Un paradigma, si bien tiene que ser for­
mulado por alguien, por Descartes por ejemplo, es en el 
fondo, el producto de todo un desarrollo cultural, histórico, 
civilizacional. El paradigma de complejidad provendrá del 
conjunto de nuevos conceptos, de nuevas visiones, de nue­
vos descubrimientos y de nuevas reflexiones que van a co­
nectarse y reunirse. Estamos en una batalla incierta y no 
sabemos aún quién la llevará adelante. Pero podemos de­
cir, desde ya, que si el pensamiento simplificante se funda 
sobre la dominación de dos tipos de operaciones lógicas: 
disyunción y reducción, ambas brutalizantes y mutilantes, 
los principios del pensamiento complejo, entonces, serán 
necesariamente los principios de distinción, conjunción e 
implicación.

Unamos la causa y el efecto, el efecto volverá sobre la 
causa, por retroacción, el producto será también produc­
tor. Vamos a distinguir estas nociones y las haremos jun­
tarse al mismo tiempo. Vamos a reunir lo Uno y lo Múlti­
ple, los uniremos, pero lo Uno no se disolverá en lo múlti­
ple y lo Múltiple será, asimismo, parte de lo Uno. El prin­
cipio de la complejidad, de alguna manera, se fundará so­
bre la predominancia de la conjunción compleja. Pero, 
también allí, creo que es una tarea cultural, histórica, pro­
funda y múltiple. Se puede ser el san Juan  Bautista del 
paradigma de complejidad, y anunciar su llegada, sin ser 
el Mesías.



Parte 4



La complejidad y la acción *

La acción es también una apuesta
Tenemos a veces la impresión de que la acción simplifica 
porque, ante una alternativa, decidimos, optamos. El 
ejemplo de acción que simplifica todo lo aporta la espada 
de Alejandro que corta el nudo gordiano que nadie había 
sabido desatar con sus manos. Ciertamente, la acción es 
una decisión, una elección, pero es también una apuesta.

Pero en la noción de apuesta está la conciencia del 
riesgo y de la incertidumbre. Toda estrategia, en cualquier 
dominio que sea, tiene conciencia de la apuesta, y el pen­
samiento moderno ha comprendido que nuestras creencias 
más fundamentales son objeto de una apuesta. Eso es lo 
que nos había dicho, en el siglo xvn, Blaise Pascal acerca 
de la fe religiosa. Nosotros también debemos ser concs- 
cientes de nuestras apuestas filosóficas o políticas.

La acción es estrategia. La palabra estrategia no de­
signa a un programa predeterminado que baste aplicar ne 
variatur en el tiempo. La estrategia permite, a partir de 
una decisión inicial, imaginar un cierto número de escena­
rios para la acción, escenarios que podrán ser modificados 
según las informaciones que nos lleguen en el curso de la 
acción y según los elementos aleatorios que sobrevendrán 
y perturbarán la acción.

La estrategia lucha contra el azar y busca a la infor­
mación. Un ejército envía exploradores, espías, para infor-

* De: «La complexité est un noeud gordien», en Management France, fe- 
brero-marzo 1987, pp. 4-8.



marse, es decir, para eliminar la incertidumbre al máxi­
mo. Más aún, la estrategia no se limita a luchar contra el 
azar, tra ta  también de utilizarlo. Así fue que el genio de 
Napoleón en Austerlitz fue el de utilizar el azar meteoroló­
gico, que ubicó una capa de brumas sobre los pantanos, 
considerados imposibles para el avance de los soldados. Él 
construyó su estrategia en función de esa bruma que per­
mitió camuflar los movimientos de su ejército y tomar por 
sorpresa, por su flanco más desguarnecido, al ejército de 
los imperios.

La estrategia saca ventaja del azar y, cuando se tra ta  
de estrategia con respecto a otro jugador, la buena estrate­
gia utiliza los errores del adversario. En el fútbol, la estra­
tegia consiste en utilizar las pelotas que el equipo adver­
sario entrega involuntariamente. La construcción del jue­
go se hace mediante la deconstrucción del juego del adver­
sario y, finalmente, la mejor estrategia —si se beneficia 
con alguna suerte— gana. El azar no es solamente el fac­
tor negativo a reducir en el dominio de la estrategia. Es 
también la suerte a ser aprovechada.

El problema de la acción debe también hacernos 
conscientes de las derivas y las bifurcaciones: situaciones 
iniciales muy vecinas pueden conducir a desvíos irrem e­
diables. Así fue que, cuando M artín Lutero inició su mo­
vimiento, pensaba estar de acuerdo con la Iglesia, y que­
ría simplemente reformar los abusos cometidos por el pa­
pado en Alemania. Luego, a partir del momento en que 
debe ya sea renunciar, ya sea continuar, franquea un um­
bral y, de reformador, se vuelve contestatario. Una deriva 
implacable lo lleva —eso es lo que pasa en todo desvío— 
y lleva a la declaración de guerra, a las tesis de Wittem- 
berg (1517).

El dominio de la acción es muy aleatorio, muy incier­
to. Nos impone una conciencia muy aguda de los elemen­
tos aleatorios, las derivas, las bifurcaciones, y nos impone 
la reflexión sobre la complejidad misma.



Aquí interviene la noción de ecología de la acción. En 
el momento en que un individuo emprende una acción, 
cualesquiera que fuere, ésta comienza a escapar a sus in­
tenciones. Esa acción entra en un universo de interaccio­
nes y es finalmente el ambiente el que toma posesión, en 
un sentido que puede volverse contrario a la intención ini­
cial. A menudo, la acción se volverá como un boomerang 
sobre nuestras cabezas. Esto nos obliga a seguir la acción, 
a tra ta r de corregirla —si todavía hay tiempo— y tal vez a 
torpedearla, como hacen los responsables de la NASA que, 
si un misil se desvía de su trayectoria, le envían otro misil 
para hacerlo explotar.

La acción supone complejidad, es decir, elementos 
aleatorios, azar, iniciativa, decisión, conciencia de las deri­
vas y de las transformaciones. La palabra estrategia se 
opone a la palabra programa. Para las secuencias que se 
sitúan en un ambiente estable, conviene utilizar progra­
mas. El programa no obliga a estar vigilante. No obliga a 
innovar. Así es que cuando nosotros nos sentamos al vo­
lante de nuestro coche, una parte de nuestra conducta 
está programada. Si surge un embotellamiento inespera­
do, hace falta decidir si hay que cambiar el itinerario o no, 
si hay que violar el código: hace falta hacer uso de estrate­
gias.

Es por eso que tenemos que utilizar múltiples frag­
mentos de acción programada para poder concentramos 
sobre lo que es importante, la estrategia con los elementos 
aleatorios.

No hay un dominio de la complejidad que incluya el 
pensamiento, la reflexión, por una parte, y el dominio de las 
cosas simples que incluiría la acción, por la otra. La acción 
es el reino concreto y, tal vez, parcial de la complejidad.

La acción puede, ciertamente, bastarse con la estrate­
gia inmediata que depende de las intuiciones, de las dotes



personales del estratega. Le sería también útil beneficiar­
se de un pensamiento de la complejidad. Pero el pensa­
miento de la complejidad es, desde el comienzo, un desafío.

Una visión simplificada lineal resulta fácilmente mu­
tilante. Por ejemplo, la política del petróleo crudo tenía en 
cuenta únicamente al factor precio sin considerar el agota­
miento de los recursos, la tendencia a la independencia de 
los países poseedores de esos recursos, los inconvenientes 
políticos. Los políticos habían descartado a la Historia, la 
Geografía, la Sociología, la política, la religión, la mitolo­
gía, de sus análisis. Esas disciplinas se tomaron venganza.

La máquina no trivial
Los seres humanos, la sociedad, la empresa, son má­

quinas no triviales: es trivial una máquina de la que, 
cuando conocemos todos sus inputs, conocemos todos sus 
outputs; podemos predecir su comportamiento desde el 
momento que sabemos todo lo que entra en la máquina. 
De cierto modo, nosotros somos también máquinas trivia­
les, de las cuales se puede, con amplitud, predecir los com­
portamientos.

En efecto, la vida social exige que nos comportemos 
como máquinas triviales. Es cierto que nosotros no actua­
mos como puros autómatas, buscamos medios no triviales 
desde el momento que constatamos que no podemos llegar 
a nuestras metas. Lo importante, es lo que sucede en mo­
mentos de crisis, en momentos de decisión, en los que la 
máquina se vuelve no trivial: actúa de una m anera que no 
podemos predecir. Todo lo que concierne al surgimiento de 
lo nuevo es no trivial y no puede ser predicho por anticipa­
do. Así es que, cuando los estudiantes chinos están en la 
calle por millares, la China se vuelva una máquina no tri­
vial... ¡En 1987-89, en la Unión Soviética, Gorbachov se 
condujo como una máquina no trivial! Todo lo que sucedió



en la historia, en especial en situaciones de crisis, son 
acontecimientos no triviales que no pueden ser predichos 
por anticipado. Juana de Arco, que oye voces y decide ir a 
buscar al rey de Francia, tiene un comportamiento no tri­
vial. Todo lo que va a suceder de importante en la política 
francesa o mundial surgirá de lo inesperado.

Nuestras sociedades son máquinas no triviales en el 
sentido, también, de que conocen, sin cesar, crisis políti­
cas, económicas y sociales. Toda crisis es un incremento de 
las incertidumbres. La predictibilidad disminuye. Los de­
sórdenes se vuelven amenazadores. Los antagonismos in­
hiben a las complementariedades, los conflictos virtuales 
se actualizan. Las regulaciones fallan o se desarticulan. 
Es necesario abandonar los programas, hay que inventar 
estrategias para salir de la crisis. Es necesario, a menudo, 
abandonar las soluciones que solucionaban las viejas cri­
sis y elaborar soluciones novedosas.

Prepararse para lo inesperado
La complejidad no es una receta para conocer lo ines­

perado. Pero nos vuelve prudentes, atentos, no nos deja 
dormirnos en la mecánica aparente y la trivialidad apa­
rente de los determinismos. Ella nos m uestra que no debe­
mos encerrarnos en el contemporaneísmo, es decir, en la 
creencia de que lo que sucede ahora va a continuar indefi­
nidamente. Debemos saber que todo lo importante que su­
cede en la historia mundial o en nuestra vida es totalmen­
te inesperado, porque continuamos actuando como si nada 
inesperado debiera suceder nunca. Sacudir esa pereza del 
espíritu es una lección que nos da el pensamiento complejo.

El pensamiento complejo no rechaza, de ninguna ma­
nera, a la claridad, el orden, el determinismo. Pero los 
sabe insuficientes, sabe que no podemos programar el des­
cubrimiento, el conocimiento, ni la acción.



La complejidad necesita una estrategia. Es cierto 
que, los segmentos programados en secuencias en las que 
no interviene lo aleatorio, son útiles o necesarios. En si­
tuaciones normales la conducción automática es posible, 
pero la estrategia se impone siempre que sobreviene lo 
inesperado o lo incierto, es decir, desde que aparece un 
problema importante.

El pensamiento simple resuelve los problemas sim­
ples sin problemas de pensamiento. El pensamiento com­
plejo no resuelve, en sí mismo, los problemas, pero consti­
tuye una ayuda para la estrategia que puede resolverlos. 
Él nos dice: «Ayúdate, el pensamiento complejo te ayuda­
rá.»

Lo que el pensamiento complejo puede hacer, es darle 
a cada uno una señal, un ayuda memoria, que le recuerde: 
«No olvides que la realidad es cambiante, no olvides que lo 
nuevo puede surgir y, de todos modos, va a surgir.»

La complejidad se sitúa en un punto de partida para 
una acción más rica, menos mutilante. Yo creo profunda­
mente que cuanto menos m utilante sea un pensamiento, 
menos m utilará a los humanos. Hay que recordar las rui­
nas que las visiones simpliñcantes han producido, no sola­
mente en el mundo intelectual, sino también en la vida. 
Suficientes sufrimientos aquejaron a millones de seres 
como resultado de los efectos del pensamiento parcial y 
unidimensional.



Parte 5



La complejidad y la empresa *

Tomemos una tela contemporánea. Ella utiliza fibras de 
lino, de seda, de algodón, de lana, de colores variados. 
Para conocer esa tela, sería interesante conocer las leyes y 
los principios que conciernen a cada uno de esos tipos de fi­
bras. Sin embargo, la suma de los conocimientos sobre 
cada uno de esos tipos de fibras que constituyen la tela es 
insuficiente para, no solamente conocer esa nueva reali­
dad que es el tejido, es decir, las cualidades y las propieda­
des específicas de esa textura, sino también para ayudar­
nos a conocer su forma y su configuración.

Primera etapa de la complejidad: tenemos conoci­
mientos simples que no ayudan a conocer las propiedades 
del conjunto. Una constatación banal que tiene consecuen­
cias no banales: la tela es más que la suma de las fibras 
que la constituyen. Un todo es más que la suma de las par­
tes que lo constituyen.

Segunda etapa de la complejidad: el hecho de que hay 
una tela, hace que las cualidades de tal o cual tipo de fibra 
no puedan explicarse plenamente en su totalidad. Esas 
cualidades son inhibidas o virtualizadas. El todo es, enton­
ces, menos que la suma de las partes.

Tercera etapa: esta etapa presenta dificultades para 
nuestro entendimiento y nuestra estructura mental. El

* De: «La complexité, grille de lecture des organizations», en Manage­
ment France, enero-febrero 1986, pp. 6-8, y: «Complexité et organisation», en 
«La production des connaissances scientifiques de l ’administration», The ge- 
neration of scientific adm inistrative knowledge, bajo la direccción de Michel Audet y Jean-LouisMaloin, Presses de l’Universite Laval, Québec, 1986, pp. 
135-154.



todo es más y, al mismo tiempo, menos que la suma de las 
partes.

En esta tela, como en toda organización, las fibras no 
están dispuestas al azar. Están organizadas en función de 
un can vas, de una unidad sintética en la que cada parte 
contribuye al conjunto. Y la tela misma es un fenómeno 
perceptible y cognoscible, que no puede ser explicado por 
ninguna ley simple.

Tres causalidades
Consideremos una organización tal como una empre­

sa que se sitúe en un mercado. Produce objetos o servicios, 
cosas que se vuelven exteriores y entran en el universo del 
consumo. Limitarse a una visión he tero-productiva de la 
empresa sería insuficiente, porque produciendo cosas y 
servicios, la empresa, al mismo tiempo, se auto-produce. 
Eso quiere decir que produce todos los elementos necesa­
rios para su propia supervivencia y su propia organiza­
ción. Organizando la producción de objetos y de servicios, 
la empresa se auto-organiza, se auto-mantiene, si es nece­
sario se auto-repara y, si las cosas van bien, se auto-desa­
rrolla desarrollando su producción.

Así es que produciendo productos independientes del 
productor, se desarrolla un proceso en el que el productor 
se produce a sí mismo. Por una parte, su auto-producción 
es necesaria para la producción de objetos, por otra parte, 
la producción de objetos es necesaria para su propia auto- 
producción.

La complejidad aparece en ese enunciado: se produ­
cen cosas y se auto-produce al mismo tiempo; el productor 
mismo es su propio producto.

Este enunciado presenta un problema de causalidad.
Primer ángulo: la causalidad lineal. Si, con esa m ate­

ria prima, aplicando tal proceso de transformación, se pro­



duce tal objeto de consumo, el proceso se inscribe en un li­
naje de causalidad lineal: tal cosa produce tales efectos.

Segundo ángulo: la causalidad circular retroactiva. 
Una empresa necesita ser regulada. Debe llevar a cabo 
su producción en función de necesidades exteriores, de 
su fuerza de trabajo y de capacidades energéticas in ter­
nas. Pero sabemos —después de alrededor de cuarenta 
años, gracias a la Cibernética— que el efecto (vender o 
mal vender) puede re troactuar para estim ular o hacer 
disminuir la producción de objetos y de servicios en la 
empresa.

Tercer ángulo: la causalidad recursiva. En el proceso 
recursivo, los efectos y productos son necesarios para el 
proceso que los genera. El producto es productor de aque­
llo que lo produce.

Estas tres causalidades se reencuentran en todos los 
niveles de organización complejos. La Sociedad, por ejem­
plo, es producida por las interacciones entre los individuos 
que la constituyen. La Sociedad misma, como un todo or­
ganizado y organizador, retroactúa para producir a los in­
dividuos mediante la educación, el lenguaje, la escuela. 
Así es que los individuos, en sus interacciones, producen a 
la Sociedad, la cual produce a los individuos que la produ­
cen. Eso sucede en un circuito espiralado a través de la 
evolución histórica.

Esta comprensión de la complejidad requiere un cam­
bio muy profundo de nuestras estructuras mentales. El 
riesgo, si ese cambio de estructuras mentales no se produ­
ce, sería el de ir hacia la pura confusión o el rechazo de los 
problemas. No está el individuo por una parte, la Sociedad 
por otra, la especie de un lado, los individuos del otro, de 
un lado la empresa con su organigrama, su programa de 
producción, sus estudios de mercado, del otro lado sus pro­
blemas de relaciones humanas, de personal, de relaciones 
públicas. Los dos procesos son inseparables e interdepen- 
dientes.



La empresa, organismo viviente, se auto-organiza, y 
realiza su auto-producción, al mismo tiempo, realiza la 
auto-eco-organización y la auto-eco-producción. Este con­
cepto complejo merece ser elucidado.

La empresa está ubicada en un ambiente exterior que 
se encuentra, él mismo, integrado en un sistema eco-orga­
nizado o eco-sistema. Tomemos el ejemplo de las plantas o 
los animales: sus procesos cronobiológicos conocen la al­
ternancia del día y la noche, así como la de las estaciones, 
el orden cósmico se encuentra, de algún modo, integrado 
en el interior dé la organización de las especies vivientes.

Vayamos más lejos aún, considerando un experimen­
to llevado a cabo en 1951 en el planetario de Bréme con un 
pájaro migratorio, el cerrojillo parlante. El planetario hizo 
desfilar, delante de ese pájaro que emigra en invierno al 
valle del Nilo, la bóveda celeste y las constelaciones que 
van del cielo de Alemania al de Egipto. En el planetario, el 
cerrojillo, siguió el mapa del cielo sin descanso y se posó 
bajo el cielo de Luxor. El pájaro «computó» así su itinerario 
en función de los reparos celestes. Esta experiencia prueba 
que el cerrojillo tenía, de un cierto modo, el cielo en su ca­
beza.

Nosotros, los seres humanos, conocemos el mundo a 
través de los mensajes transmitidos por nuestros sentidos 
a nuestro cerebro. El mundo está presente en el interior de 
nuestro espíritu, el cual está en el interior de nuestro 
mundo.

El principio de la auto-eco-organización tiene valor 
hologramático: así como la calidad de la imagen hologra- 
mática está ligada al hecho de que cada punto posee la 
casi-totalidad de la información del todo, del mismo modo, 
de una cierta manera, el todo en tanto todo del que noso­
tros somos parte, está presente en nuestro espíritu.

La visión simplificada implicaría decir: la parte está



en el todo. La visión compleja dice: no solamente la parte 
está en el todo; ¡el todo está en el interior de la parte que 
está en el interior del todo! Esta complejidad se diferencia 
de la confusión del todo que está en el todo y recíproca­
mente.

Lo dicho es válido para cada célula de nuestro orga­
nismo, que contiene la totalidad del código genético pre­
sente en nuestro cuerpo. Esto es válido para la sociedad: 
desde la infancia ella se imprime en tanto todo en nuestro 
espíritu, a través de la educación familiar, la educación es- j 
colar, la educación universitaria.

Estamos frente a sistemas extremadamente comple­
jos en los que la parte está en el todo y el todo está en la 
parte. Esto es válido para la empresa que tiene sus reglas 
de funcionamiento y, en cuyo interior, juegan las leyes de 
la sociedad en su totalidad.

Vivir y  tratar con el desorden
Una empresa se auto-eco-organiza en torno a su mer­

cado: el mercado, un fenómeno a la vez ordenado, organi­
zado y aleatorio. Aleatorio porque no hay certidumbre ab­
soluta sobre las oportunidades y posibilidades de vender 
los productos y los servicios, aunque haya posibilidades, 
probabilidades, plausibilidades. El mercado es una mezcla 
de orden y de desorden.

Desafortunadamente —o felizmente— el universo en­
tero es un cocktail de orden, desorden y organización. Es­
tamos en un universo del que no podemos eliminar lo ale­
atorio, lo incierto, el desorden. Debemos vivir y tra ta r con 
el desorden.

¿El orden? Es todo aquello que es repetición, constan­
cia, invariabilidad, todo aquello que puede ser puesto bajo 
la égida de una relación altamente probable, encuadrado 
bajo la dependencia de una ley.



¿El desorden? Es todo aquello que es irregularidad, 
desviación con respecto a una estructura dada, elemento 
aleatorio, imprevisibilidad.

En un universo de orden puro, no habría innovación, 
creación, evolución. No habría existencia viviente ni hu­
mana.

Del mismo modo, ninguna existencia sería posible en 
el puro desorden, porque no habría ningún elemento de es­
tabilidad sobre el cual fundar una organización.

Las organizaciones tienen necesidad de orden y de de­
sorden. En un universo en el cual los sistemas sufren el 
incremento del desorden y tienden a desintegrarse, su or­
ganización les permite reconducir, captar y utilizar el de­
sorden.

Toda organización, como todo fenómeno físico, organi- 
zacional y, por cierto, viviente, tiende a degradarse y a de­
generar. El fenómeno de la desintegración y de la decaden­
cia es un fenómeno normal. Dicho de otro modo, lo normal, 
no es que las cosas duren, como tales, eso sería, por el con­
trario, inquietante. No hay ninguna receta de equilibrio. 
La única manera de luchar contra la degeneración está en 
la regeneración permanente, dicho de otro modo, en la ap­
titud del conjunto de la organización de regenerarse y re­
organizarse haciendo frente a todos los procesos de desin­
tegración.

La estrategia, el programa, la organización
¡Orden, desorden, programa, estrategia!
La noción de estrategia se opone a la de programa.
Un programa es una secuencia de acciones predeter­

minadas que debe funcionar en circunstancias que permi­
tan el logro de los objetivos. Si las circunstancias exterio­
res no son favorables, el programa se detiene o falla. Como 
hemos visto (Parte 4), la estrategia elabora uno o varios



escenarios posibles. Desde el comienzo se prepara, si suce­
de algo nuevo o inesperado, a integrarlo para modificar o 
enriquecer su acción.

La ventaja del programa es, evidentemente, la gran 
economía: no hace falta reflexionar, todo se hace mediante 
automatismos. Una estrategia, por el contrario, se deter­
mina teniendo en cuenta una situación aleatoria, elemen­
tos adversos e, inclusive, adversarios, y está destinada a 
modificarse en función de las informaciones provistas du­
rante el proceso, puede así tener una gran plasticidad. 
Pero una estrategia, para ser llevada a cabo por una orga­
nización, necesita, entonces, que la organización no sea 
concebida para obedecer a la programación, sino que sea 
capaz de tra ta r a los elementos capaces de contribuir a la 
elaboración y al desarrollo de la estrategia.

Yo creo, entonces, que nuestro modelo ideal de funcio­
nalidad y de racionalidad no es solamente un modelo abs­
tracto, sino un modelo perjudicial. Perjudicial para aque­
llos que están en las administraciones, finalmente, para el 
conjunto de la vida social. Tal modelo es, evidentemente, 
rígido, y todo aquello que es programado sufre de rigidez 
con respecto a la estrategia. En efecto, en una adm inistra­
ción no podemos decir que cada uno pueda volverse un es­
tratega, en ese caso se lograría el más completo desorden. 
Pero, en general, evitamos plantear el problema de la rigi­
dez y de las posibilidades de flexibilidad y de «adaptabili­
dad», lo que favorece las esclerosis del fenómeno burocráti­
co.

La burocracia es ambivalente. La burocracia es racio­
nal porque aplica reglas impersonales válidas para todos y 
asegura la cohesión y la funcionalidad de una organiza­
ción. Pero, por otra parte, esa misma burocracia puede ser 
criticada como siendo un puro instrumento de decisiones 
que no son necesariamente racionales. La burocracia pue­
de ser considerada como un conjunto parasitario en el que 
se desarrollan toda una serie de bloqueos, de embotella­



mientos que se vuelven un fenómeno parasitario en el 
seno de la sociedad.

Podemos entonces considerar el problema de la buro­
cracia bajo este doble ángulo parasitario y racional, y es 
una pena que el pensamiento sociológico no haya franque­
ado la barrera de esta alternativa. Sin duda que no podía 
franquearla porque el problema de la burocracia o de la 
administración está, en principio, formulado en términos 
fundamentales en el plano de la complejidad.

En la empresa, el vicio de la concepción tayloriana del 
trabajo fue el de considerar al hombre únicamente como 
una máquina física. En un segundo momento, nos dimos 
cuenta que hay también un hombre biológico; hemos adap­
tado al hombre biológico a su trabajo y las condiciones de 
trabajo a ese hombre. Más adelante, cuando nos dimos 
cuenta que existe también un hombre psicológico, frustra­
do por tareas parciales, hemos inventado el enriqueci­
miento de las tareas. La evolución del trabajo ilustra el pa­
saje de la unidimensionalidad a la multidimensionalidad. 
No estamos más que al comienzo de ese proceso.

El factor «juego» es un factor de desorden pero tam ­
bién de flexibilidad: la voluntad de imponer en el interior 
de una empresa un orden implacable no es eficiente. Todas 
las instrucciones que van a exigir, en casos de desarreglo, 
de incidentes, de acontecimientos inesperados, la deten­
ción inmediata del sector o de la máquina, son contra-efi­
cientes. Es necesario dejar una parte de iniciativa a cada 
escalón y a cada individuo.

Las relaciones complementarias y  antagonistas
Las relaciones en el interior de una organización, de 

una sociedad, de una empresa, son complementarias y an­
tagonistas al mismo tiempo. Esta complementariedad an­
tagonista está fundada sobre una ambigüedad extraordi­



naria. Daniel Mothé, antiguo obrero profesional de la Re­
nault, describe cómo en su taller, una asociación informal, 
secreta, clandestina, manifestaba la resistencia de los tra ­
bajadores contra la organización rígida del trabajo permi­
tiéndoles ganar un poco de autonomía personal y de liber­
tad. Súbitamente, esa organización secreta creaba una or­
ganización flexible del trabajo. La resistencia era colabo­
racionista, porque era gracias a ella que las cosas funcio­
naban.

Este ejemplo puede ser ampliado a múltiples domi­
nios. El campo de concentración de Buchenwald, fue crea­
do en 1933 para los detenidos políticos y de derecho común 
alemanes. Al comienzo, los detenidos por «derecho común» 
tenían los puestos de Kapos y responsabilidades menores 
en la administración, en la cocina. Los «políticos» tuvieron 
que comprender que podían hacer funcionar mejor las co­
sas, sin depredación ni desperdicio. Los SS confiaron, en­
tonces, a los políticos comunistas el cuidado de esa organi­
zación. Así fue que una organización comunista colaboró 
con los SS mientras luchaba contra ellos. La victoria alia­
da y la liberación del campo le dieron claramente a esa co­
laboración el sentido de una resistencia.

Tomemos el caso de la economía soviética hasta 1990. 
Ella estaba regida, en principio, por una planificación cen­
tral, la cual era hiper-rígida, hiper-minuciosa, etc. El ca­
rácter extremadamente estricto, programado e imperativo 
de esta planificación, la vuelve inaplicable. Ella funciona, 
sin embargo, a pesar de mucha negligencia, pero solamen­
te porque se engaña y se desenreda a todos los niveles. Por 
ejemplo, los directores de empresas se telefonean entre 
ellos para intercambiar productos. Esto quiere decir que 
en la cima hay órdenes rígidas; pero por lo bajo hay una 
anarquía organizativa espontánea. Los casos muy fre­
cuentes de absentismo son, al mismo tiempo, necesarios, 
porque las condiciones de trabajo son tales que la gente 
tiene necesidad de ausentarse para encontrar otro peque­



ño trabajo informal que les permita completar su salario. 
Esta anarquía espontánea expresa así la resistencia y la 
colaboración de la población con el sistema que los oprime.

Dicho de otro modo, la economía de la Unión Soviéti­
ca funcionó gracias a esta respuesta de la anarquía espon­
tánea de cada uno con respecto a las órdenes anónimas 
desde lo alto y, por cierto, hizo falta que hubiera elementos 
de coerción para que eso funcionara. Pero eso no funcionó 
solamente porque había una policía, etc. Funcionó tam ­
bién porque había una tolerancia de hecho respecto a lo 
que pasaba en las bases y esa tolerancia de hecho asegu­
raba el funcionamiento de una máquina absurda que, de 
otro modo, no hubiera podido funcionar.

De hecho, el sistema no se colapso. Fue una decisión 
política la que hizo abandonarlo, considerando su enorme 
derroche, sus débiles rendimientos, su ausencia de inven­
tiva. Mientras duró, fue la anarquía espontánea la que 
hizo funcionar a la planificación programada. Fue la resis­
tencia en el interior de la máquina la que hizo funcionar a 
la máquina.

El desorden constituye la respuesta inevitable, nece­
saria e incluso, a menudo, fecunda, al carácter esclerotiza- 
do, esquemático, abstracto y simplificador del orden.

Un problema histórico global se plantea entonces: 
¿cómo integrar en las empresas las libertades y los desór­
denes que pueden aportar adaptatividad e inventiva, pero 
también la descomposición y la muerte?

Hacen falta solidaridades vividas
Hay, entonces, una ambigüedad de lucha, de resisten­

cia, de colaboración, de antagonismo y de complementarie- 
dad necesaria para la complejidad organizacional. Se 
plantea entonces el problema de un exceso de complejidad 
que es, finalmente, desestructurante. Podemos decir, gro­



seramente, que cuanto más compleja es una organización, 
más tolera el desorden. Eso le da vitalidad, porque los in­
dividuos son aptos para tomar una iniciativa para arre­
glar tal o cual problema sin tener que pasar por la jerar­
quía central. Es un modo más inteligente de responder a 
ciertos desafíos del mundo exterior. Pero un exceso de 
complejidad es, finalmente, desestructurante. En el lími­
te, una organización que no tuviera más que libertades, y 
muy poco orden, se desintegraría, a menos que hubiera 
como complemento de esa libertad, una solidaridad pro­
funda entre sus miembros. La solidaridad vivida es lo úni­
co que permite el incremento de la complejidad. Finalmen­
te, las redes informales, las resistencias a la colaboración, 
las autonomías, los desórdenes son ingredientes necesa­
rios a la vitalidad de la empresas.

Esto puede abrir un modo de reflexiones... así es que 
la atomización de nuestra sociedad requiere nuevas soli­
daridades espontáneamente vividas y no solamente im­
puestas por la ley, como la Seguridad Social.



Parte 6



Epistemología de la complejidad *
Durante el intervalo que precedió a esta discusión, he te­
nido dos problemas de complejidad a resolver. Uno lo he 
resuelto, el otro, no. El primer problema era una restric­
ción. Debía tra ta r de revisar todas las notas que había to­
mado durante las densas intervenciones de esta mañana 
mientras comía, porque, al mismo tiempo, tenía hambre. 
Pude resolver ese problema, no lejos de aquí, en un salón 
que está allí abajo. Elegí lulas grelhadas, tomé vonho ver­
de. Desafortunadamente, no pude resolver, durante ese 
tiempo, el segundo ejercicio de complejidad, es decir, a par­
tir de todas las notas que había tomado, tra ta r de articu­
lar sin homogeneizar, y respetar la diversidad sin hacer un 
puro y simple catálogo. Me encontré frente a este dram áti­
co problema, entre el desorden y el orden que es una res­
tricción arbitraria impuesta sobre esa diversidad. Una vez 
más el problema de lo uno y lo múltiple. No he tenido éxi­
to. Doy como excusa el hecho de que no tenía mucho tiem­
po, pero tal vez la cuestión sea mucho más seria.

Ante todo, creo que la necesidad misma del tipo de 
pensamiento complejo que sugiero necesita reintegrar al 
observador en su observación. Yo mismo estaba aquí total­

* Francisco Lyon de Castro, director de las Éditions Europa-America, 
había ofrecido la posibilidad de organizar en Lisboa, el 14 y 15 de diciembre 
de 1983, un encuentro, preparado por Ana Barbosa, entre Edgar Morin y sie­
te profesores universitarios portugueses de diferentes disciplinas (Filosofía, 
Física, Biología, Historia, Psicología Social,Literatura).

Después de presentar los «problemas de una epistemología compleja», 
Edgar Morin respondió a las observaciones, objeciones y críticas de los parti­
cipantes. Son esas intervenciones las que se encuentran aquí. Están extraí­
das del libro, inédito en francés, O Problema epistemológico de Complexida- 
de, publicado en Lisboa por Europa-América. Agradecemos a Francisco Lyon 
de Castro por haber autorizado esta publicación en francés.



mente sujeto, y era totalmente objeto, en vuestras manos. 
He tenido, de esta doble situación, una impresión muy ex­
citante y un poco frustrante. Muy excitante porque —no lo 
digo sólo por hacer cumplidos— todas vuestras interven­
ciones me han impactado por su inteligencia. Yo he parti­
cipado en coloquios, debates, pero aquí todo lo que ustedes 
decían me importaba, me interesaba. Y aún más, tenía la 
impresión de que, para mí, eso podía serme útil no sola­
mente para reflexionar sino también, tal vez, para expre­
sarme mejor. Debo decir, también, que todo esto me ha 
despertado el deseo de que tales experiencias se renueven, 
no solamente para mí, sino para otros que viven una aven­
tura que, de fado, si no de jure, los lleva a atravesar las 
disciplinas, a emprender viajes por el saber. Creo que es 
importante que cualquiera que recorra ese tipo de camino 
puede ser confrontado con gente a la que podamos llamar 
especialistas, que poseen una competencia precisa en un 
dominio, y que esté dispuesto a tolerar sus críticas. Es 
también importante considerar lo que pudieran ser malen­
tendidos.

Los malentendidos
Ante todo, un primer tipo de malentendido. Repetida­

mente, me ha parecido, se tenía de mí la visión de un espí­
ritu  sintetizador, que tra taba de ser sistemático, global, 
integrador, unificador, afirmativo y suficiente. Se tiene la 
impresión de que yo soy alguien que ha elaborado un pa­
radigma que sale de su bolsillo diciendo: «He aquí lo que 
hace falta adorar, y quemad las antiguas tablas de la Ley.» 
Así, repetidamente, se me ha atribuido la concepción de 
una complejidad perfecta que yo opondría a la simplifica­
ción absoluta. Pero la idea misma de complejidad lleva en 
sí la imposibilidad de unificar, la imposibilidad del logro, 
una parte de incertidumbre, una parte de indecidibilidad,



y el reconocimiento del encuentro cara a cara, final, con lo 
indecible. Esto no quiere decir, por otra parte, que la com­
plejidad de la que hablo se confunde con el relativismo ab­
soluto, el escepticismo estilo Feyerabend.

Si empiezo por auto-analizarme, hay en mí una ten­
sión ya sea patética, ya sea ridicula, entre dos pulsiones 
intelectuales contrarias. Está, por una parte, el esfuerzo 
infatigable por articular saberes dispersos, el esfuerzo por 
la consolidación y, por otra parte, al mismo tiempo, el con­
tra-movimiento que destruye todo eso. Repetidamente, y 
por mucho tiempo, he citado esa frase de Adorno, que vol­
ví a citar en el prefacio a Ciencia con conciencia: «La tota­
lidad es la no verdad»,1 frase maravillosa proviniendo de 
alguien que se formó, evidentemente, en el pensamiento 
hegeliano, es decir, moldeado por la aspiración a la totali­
dad.

Creo que la aspiración a la totalidad es una aspira­
ción a la verdad y que el reconocimiento de la imposibili­
dad de la totalidad es una verdad muy importante. Por eso 
es que la totalidad es, a la vez, la verdad y la no verdad. 
He leído un texto que decía que hay un hegelianismo disi­
mulado en mis concepciones. Mi concepción en relación 
con ello, es a la vez, compleja y clara. Lo que me fascina en 
Hegel, es la confrontación de las contradicciones que se 
presentan sin cesar al espíritu, y es el reconocimiento del 
rol de la negatividad. No es la síntesis, el Estado absoluto, 
el Espíritu absoluto.

Ciertamente, me gusta mucho integrar pensamientos 
diversos y adversos. Y aquí, nuevamente, ustedes dirán: 
«He allí de nuevo ese deseo mórbido de totalidad, de abar­
carlo todo.» Pero, si retomo lo que ya he dicho sobre la to­
talidad, a propósito de la frase de Adorno, he renunciado a

1. Barcelona, Anthropos, 1984. Edición original francesa: Science avec 
conscience, París, Fayard, 1982. Nueva edición revisada, Points, Du Seuil, 
1990.



toda esperanza de una doctrina y de un pensamiento ver­
daderamente integrados.

M ientras que algunos ven en mí a un mercader de 
síntesis integradoras, otros ven en mí una suerte de apolo­
gista del desorden, alguien que, en ese sentido, se deja 
desbordar por el desorden y que, finalmente, disuelve toda 
objetividad en el seno de la subjetividad.

Efectivamente, el conjunto sería verdadero a condi­
ción de provincializar y de asociar, si se puede, mi gusto 
por la síntesis y mi gusto por el desorden, es decir, si con­
cebimos lo que es, en mí, una tensión trágica. Digo trágica, 
no para posar como un personaje trágico, sino para plante­
ar la tragedia del pensamiento condenado a afrontar las 
contradicciones sin poder jam ás term inar con ellas. Aún 
más, para mí, ese mismo sentimiento trágico, va parejo 
con la búsqueda de un meta-nivel en el cual podamos «su­
perar» la contradicción sin negarla. Pero ese meta-nivel no 
es el de la síntesis lograda; ese meta-nivel incluye, tam ­
bién, su brecha, sus incertidumbres y sus problemas. So­
mos llevados por la aventura indefinida o infinita del co­
nocimiento.

Otra fuente de malentendidos tiene que ver con una 
palabra que ha sido pronunciada, la palabra rapidez. Esta 
vez, pienso que no se tra ta , tal vez, sólo de la rapidez de mi 
escritura. Pequeña confesión: yo doy, tal vez, la impresión 
de escribir muy rápido, pero escribir me hace sufrir enor­
memente y yo rehago mis textos muchas veces. Lo que me 
aflige, es que se tiene la impresión de que yo aprieto un bo­
tón y ¡hop!, saco trescientas páginas. Quiero decir que eso 
no sucede así. La rapidez no es, tal vez, la rapidez de mi 
escritura solamente, es la rapidez de lectura de mis lecto­
res, que es también la causa de ciertos malentendidos.

En lo que concierne a los malentendidos, no se tra ta , 
tal vez, de constatarlos solamente, de querer disminuirlos 
o reducirlos, sino también de interrogarlos. Y yo me pre­
gunto: ¿por qué los malentendidos son tan durables y tan



numerosos? No creo para nada que yo sea una víctima par­
ticular de malentendidos. Creo que muchos otros, investi­
gadores, pensadores, han sido víctimas de malentendidos 
todavía más graves.

Una vez dicho esto, la fuente más profunda de malen­
tendidos que me conciernen reside en el modo de compar- 
tim entar y de estructurar, de ventilar mis propios pensa­
mientos, es decir, finalmente, en la organización de los ele­
mentos del conocimiento. Esto plantea el problema del pa­
radigma, sobre el cual voy a volver.

Les daré un ejemplo relacionado con las ideas políti­
cas. Yo era (aún me considero) a la vez izquierdista y dere­
chista. Digo «derechista» en el sentido de que soy muy sen­
sible a los problemas concernientes a las libertades, a los 
derechos del hombre, a las transiciones sin brutalidad, e 
«izquierdista» en el sentido de que pienso que las relacio­
nes humanas y sociales podrían y deberían cambiar en 
profundidad.

Se me denunciaba, entonces, como «confusionista», 
porque era evidente que, en el espíritu de aquellos que me 
escuchaban, no se podía ser más que o lo uno o lo otro. Que­
rer asociar a ambas posiciones parecía imbécil, oportunista 
y perverso. Así es que siempre tengo la impresión de apare­
cer como un confusionista. Me dicen: «¿Pero qué eres tú? Tú 
no eres realmente un científico, entonces, eres un filósofo.» 
Y los filósofos me dicen: «Tú no estás inscrito en nuestros re­
gistros.» En efecto, yo debo asumir esta especie de interfase, 
entre ciencia y Filosofía, ni en una ni en la otra, pero yendo 
de una a otra, tratando de, tal Vez, establecer para mí, en 
mí, por mí, una cierta comunicación. Estoy compartimenta- 
do en una categoría tal, entonces, que me sitúo fuera de las 
categorías. Esto me molesta más aún, cuanto que yo no 
compartimentalizo a aquellos que me compartimentalizan, 
más que como compartimentalizadores.

Luego de esta introducción un poco prolongada, es ne­
cesario tra ta r los problemas clave. Es muy difícil seleccio­



narlos, jerarquizar los temas y, tal vez, los pre-temas, que 
estaban por detrás de esta jornada. Esto es lo que voy a in­
tentar, cada vez con más desorden.

Trataré de situarme en mi lugar, en mi voluntad, de 
resituar lo que yo entiendo por complejidad, luego, muy 
rápidamente, lo que entiendo por paradigma, y luego cómo 
es que yo concibo el problema sujeto-objeto. Voy a abordar 
estos nudos gordianos, pero les digo también que, al pasar, 
señalaré los puntos en los que yo creo debo reconocer insu­
ficiencias y subdesarrollos dentro de lo que ya he escrito o 
producido.

A mi lugar, a mi posición, puedo difícilmente nom­
brarla porque yo navego entre ciencia y no ciencia. ¿Cuá­
les son mis fundamentos? La ausencia de fundamentos, es 
decir, la conciencia de la destrucción de los fundamentos 
de la certidumbre. Esta destrucción de los fundamentos, 
propia de nuestro siglo, ha llegado al conocimiento científi­
co mismo. ¿En qué creo? Creo en la tentativa de desarro­
llar un pensamiento lo menos mutilante posible y lo más 
racional posible. Lo que me interesa es respetar los requi­
sitos para la investigación y la verificación propios del co­
nocimiento científico, y los requisitos para la reflexión pro­
puestos por el conocimiento filosófico.

Hablar de la ciencia
Cuando José Mariano Gago habló de la oposición en­

tre los productores y los no-próductores de saberes, los 
vulgarizadores, pensé que hay, de hecho, muchas zonas in­
termedias y que la oposición no es tan  rígida. Está el cien­
tífico que reflexiona sobre la ciencia y que allí mismo, ipso 
fado, hace Filosofía —Jacques Monod ha escrito un libro 
sobre la Filosofía natural de la Biología—, están luego los 
historiadores de la ciencia, los epistemólogos, y los vulga­
rizadores.



A mí no me gusta que me digan: «Tú eres un vulgari­
zados» ¿Por qué? Por dos razones. En primer lugar porque 
he tratado de discutir ideas en la medida en que creo ha­
berlas entendido, pero sobre todo, porque he tratado, en la 
medida en que creía haberlas asimilado, de reorganizarlas 
a mi modo.

Tomemos, por ejemplo, en mi primer volumen,2 la 
cuestión del segundo principio de la Termodinámica. Debo 
decir que, para mí, los problemas de las ciencias físicas, 
son los últimos en los que he penetrado, y en ese área, ten­
go conocimientos no solamente superficiales, sino extre­
madamente lacunares. Una vez terminado ese volumen, 
me he dado cuenta que estaba el libro de Tonnelat, que 
cuestionaba lo que yo pensaba era el consenso entre los 
termodinamistas.

Pero lo que me interesaba era interrogarme acerca 
del sorprendente problema que nos legaba el siglo xix. Por 
una parte, los físicos mostraban al mundo un principio de 
desorden (habiéndose, el segundo principio, vuelto un 
principio de desorden con Boltzman) que tendía a arruinar 
toda cosa organizada; por otra parte, al mismo tiempo, los 
historiadores y los biólogos (Darwin) le enseñaban al mun­
do que había un principio de progresión de las cosas orga­
nizadas. Por una parte, el mundo físico tendía, aparente­
mente, a la decadencia, y el mundo biológico tendía al pro­
greso. Yo me he preguntado cómo es que ambos principios 
podían ser las dos caras de una misma realidad. Me he 
preguntado acerca de cómo asociar los dos principios, lo 
que ha planteado problemas de Lógica y de paradigma. Es 
eso lo que me ha interesado mucho más que vulgarizar la 
Termodinámica, lo que soy, por lo demás, incapaz de hacer.

Quisiera también intentar justificar la misión imposi­
ble que parezco haberme propuesto. Sé que es imposible

2. E. Morin, El Método, Tomo 1, La naturaleza de la naturaleza, Ma­
drid, Cátedra, 1981. Edición original francesa: La méthode, Tome 1, La na- 
ture de la nature, París, Du Seuil, 1980.



en términos de completud y de logro, pero no puedo, perso­
nalmente, aceptar las degradaciones y los destrozos que la 
compartimentalización y la especialización del conoci­
miento conllevan.

El segundo hecho que me justifica ante mí mismo se 
sitúa a nivel de las ideas generales. Es cierto que las ideas 
generales son ideas huecas, pero no es menos cierto que el 
rechazo de las ideas generales es, en sí mismo, una idea 
general aún más hueca, porque es una idea hipergeneral 
que influye sobre las ideas generales.

De hecho, las ideas generales no pueden ser elimina­
das y term inan por reinar en forma oculta en el mundo es­
pecializado. Lo que es interesante acerca de la idea de los 
tem atas de Holton o la de los postulados ocultos de Popper, 
es que los tem ata y los postulados son ocultos. Son ideas 
generales acerca del orden del mundo, acerca de la racio­
nalidad, acerca del determinismo, etc. Dicho de otro modo, 
hay ideas generales ocultas en el conocimiento científico 
mismo. Esto no es ni un mal ni un vicio, porque ellas tie­
nen un rol motor y productor. Yo agregaría que el científi­
co más especializado tiene ideas acerca de la verdad. Tiene 
ideas acerca de la relación entre lo racional y lo real. Tiene 
ideas ontológicas sobre cuál es la naturaleza del mundo, 
sobre la realidad.

Una vez consciente de ello, el científico debe m irar a 
sus propias ideas generales y tra ta r de comunicar sus sa­
beres específicos y sus ideas generales.

Yo no pretendo triunfar en una misión imposible. 
Busco descifrar un camino por el cual sería posible que hu­
biera una reorganización y un desarrollo del conocimiento. 
Llega un momento en el cual algo cambia y lo que era im­
posible aparece como posible. Así es que la bipedestación 
parecía ser imposible para los cuadrúpedos.

Es la historia de Icaro. Evidentemente, en La caída 
de ícaro, de Breughel, el trabajador tenía razón en traba­
ja r sin interesarse por el desdichado Icaro que creía ele­



varse y caía lamentablemente. Luego, después de numero­
sos Icaros, cada vez más evolucionados, vino el primer 
avión y, hoy en día, el Boeing 747 que todos tomamos in­
cluido, eventualmente, Icaro. No se burlen demasiado de 
los Icaros del espíritu. Limítense a ignorarlos, como el tra ­
bajador de Breughel. Ellos quisieran que saliéramos de la 
pre-historia del espíritu humano. Mi idea de que estamos 
en la prehistoria del espíritu humano es una idea muy op­
timista. Nos abre el porvenir, siempre a condición de que 
la humanidad disponga de un futuro.

Enfoques de la complejidad
Quiero ahora, para situar aquello que quiero hacer, 

volver al gran hueso de la idea compleja.
Diré, ante todo, que, para mí, la complejidad es el de­

safío, no la respuesta. Estoy a la búsqueda de una posibili­
dad de pensar trascendiendo la complicación (es decir, las 
interretroacciones innombrables), trascendiendo las incer- 
tidumbres y las contradicciones. Yo no me reconozco para 
nada cuando se dice que yo planteo la antinomia entre la 
simplicidad absoluta y la complejidad perfecta. Porque 
para mí, en principio, la idea de complejidad incluye la im­
perfección porque incluye la incertidumbre y el reconoci­
miento de lo irreductible.

En segundo lugar, la simplificación es necesaria, pero 
debe ser relativizada. Es decir, que yo acepto la reducción 
consciente de que es reducción, y no la reducción arrogan­
te que cree poseer la verdad simple, por detrás de la apa­
rente multiplicidad y complejidad de las cosas.

Por lo demás, en el segundo volumen de El método,3 
he dicho que la complejidad es la unión de la simplicidad y

3. E. Morin, El Método, Tomo 2, La vida de la vida, Madrid, Cátedra, 
1983. Edición original francesa: La méthode, Tome 2, La vie de la vie, París, 
Du Seuil, 1980.



de la complejidad; es la unión de los procesos de simplifi­
cación que implican selección, jerarquización, separación, 
reducción, con los otros contra-procesos que implican la co­
municación, la articulación de aquello que está disociado y 
distinguido; y es el escapar de la alternativa entre el pen­
samiento reductor que no ve más que los elementos y el 
pensamiento globalista que no ve más que el todo.

Como decía Pascal: «Tengo por imposible conocer las 
partes en tanto partes sin conocer al todo, pero tengo por 
no menos imposible la posibilidad de conocer al todo sin 
conocer singularmente a las partes.» La frase de Pascal 
nos vuelve a conducir a la necesidad del ida y vuelta, que 
corre el riesgo de formar un círculo vicioso, pero que puede 
también constituir un círculo productivo, como un movi­
miento de lanzadera que estimula el desarrollo del pensa­
miento. Eso lo he dicho y lo he repetido en el curso de una 
polémica con J. P. Dupuy, que también me percibía como 
buscando el ideal de un pensamiento soberano que englo­
bara al todo. Por el contrario, yo me ubico en el punto de 
vista de la deficiencia congénita del conocimiento, porque 
acepto la contradicción y la incertidumbre; pero, al mismo 
tiempo, la conciencia de esta deficiencia me llama a luchar 
activamente contra la mutilación.

Es, efectivamente, el combate con el ángel. Hoy, yo 
agregaría esto: la complejidad, no es solamente la unión de 
la complejidad con la no-complejidad (la simplificación); la 
complejidad se halla en el corazón de la relación entre lo 
simple y lo complejo porque una relación tal es, a la vez, 
antagonista y complementaria.

Creo profundamente que el mito de la simplicidad ha 
sido extraordinariamente fecundo para el conocimiento 
científico que quiere ser un conocimiento no trivial, que no 
busca a nivel de la espuma de los fenómenos, sino que bus­
ca lo invisible detrás del fenómeno. Bachelard decía: «No 
hay otra ciencia que la de lo oculto.» Pero, buscando lo in­
visible, encontramos, detrás del mundo de las apariencias



y de los fenómenos, el tras-mundo de las leyes que, en con­
junto, constituyen el orden del mundo. Si seguimos este 
proceso, llegamos a la visión de un tras-mundo más real 
que el mundo real porque está fundado sobre el orden, y 
nuestro mundo real tiende a devenir un poco, como en la 
Filosofía hinduista, el mundo de las apariencias, de maya, 
de las ilusiones, de los epifenómenos.

El verdadero problema, al que volveré, es que ese 
mundo de las apariencias, de los epifenómenos, del desor­
den, de las interacciones es, al mismo tiempo, nuestro 
mundo, y que, en el tras-mundo, no existe el orden sobera­
no, sino otra cosa. Esa otra cosa nos es indicada por la ex­
traña coexistencia de la Física cuántica con la Física eins- 
teiniana. Nos es revelada por la experiencia de Aspect lle­
vada a cabo para poner a prueba a la paradoja de Eins- 
tein-Podolsky-Rosen. Esa experiencia m uestra que lo que 
Einstein consideraba absurdo, es decir, falso, era verdade­
ro.

Me gustaría interrogar a vuestro amigo el físico sobre 
el significado de esa experiencia. Yo conozco tres tipos de 
interpretaciones: la de Bohm seguida por J. P. Vigier, la de 
d’Espagnat, y la de Costa de Beauregard. Nuestro univer­
so, en el cual todas las cosas están separadas en y por el 
espacio es, al mismo tiempo, un universo en el que no hay 
separación. Esto muestra que, en nuestro universo de la 
distinción, hay una otra cosa (¿por detrás?) en la cual no 
hay distinción. En el plano de la complejidad, eso quiere 
decir que en el tras-mundo no hay ni complejidad, ni sim­
plicidad, ni orden, ni desorden, ni organización. Ahora 
bien, algunos podrían reconsiderar, desde este ángulo, las 
ideas taoístas sobre el vacío insondable considerado como 
realidad única y fundamental.

Para mí, la idea fundamental de la complejidad no es 
que la esencia del mundo es compleja y no simple. Es que 
esa esencia es inconcebible. La complejidad es la dialógica 
orden/desorden/organización. Pero, detrás de la compleji­



dad, el orden y el desorden se disuelven, las distinciones se 
esfuman. El mérito de la complejidad es el de denunciar la 
metafísica del orden. Como lo dijera muy bien Whitehead, 
detrás de la idea de orden hay dos cosas: la idea mágica de 
Pitágoras de que los números son la realidad última, y la 
idea religiosa todavía presente, tanto en Descartes como 
en Newton, de que el entendimiento divino es el funda­
mento del orden del mundo. Ahora bien, cuando uno ha re­
tirado al entendimiento divino y a la magia de los núme­
ros, ¿qué queda? ¿las leyes? ¿una mecánica cósmica auto- 
suficiente? ¿es la realidad verdadera? ¿es la naturaleza 
verdadera? A esa visión débil, yo opongo la idea de la com­
plejidad.

Dentro de ese marco, yo diría que acepto plenamente 
relativizar la complejidad. Por una parte, ella integra a la 
simplicidad y, por otra parte, se abre sobre lo inconcebible. 
Estoy totalmente de acuerdo con esas condiciones para 
aceptar la complejidad como principio del pensamiento 
que considera al mundo, y no como el principio revelador 
de la esencia del mundo. Es en este sentido regulador que 
he querido formular algunas reglas. Se encuentran en las 
páginas que llamo «Los mandamientos de la compleji­
dad».4 No voy a repetirlos aquí, pero hay diez principios: la 
inevitabilidad del tiempo, de la relación entre el observa­
dor y la observación, de la relación entre el objeto y su am ­
biente, etc. Los remito a ello. He aquí lo que para mí es la 
complicidad, es decir, la complejidad.

¿Por qué he dicho involuntariamente complicidad? Es 
que me siento en profunda complicidad con mi crítico An­
tonio Marques. Creo que lo reencuentro a ese nivel. La 
complejidad no es un fundamento, es el principio regula­
dor que no pierde nunca de vista la realidad del tejido fe­
noménico en la cual estamos y que constituye nuestro 
mundo. Se ha hablado también de monstruos, y yo creo,

4. Ciencia con conciencia, op. cit.



efectivamente, que lo real es monstruoso. Es enorme, está 
fuera de toda norma, escapa, en última instancia, a nues­
tros conceptos reguladores, pero podemos tra ta r de gober­
nar al máximo a esa regulación.

El desarrollo de la ciencia
Para pasar a otro tema quisiera decir que, al hablar 

de la ciencia clásica, he concebido, como así también lo han 
hecho, a su manera, Prigogine y Stenger, un tipo ideal, 
abstracto. Sin duda que yo no he explicitado que se tra ta ­
ba de un «tipo ideal», de una «racionalización utópica», 
como decía Max Weber. En lo que he publicado hasta el 
presente hay una carencia que no encontrarán más en mi 
próximo libro. He omitido mostrar cómo, y a pesar de su 
ideal simplificador, la ciencia ha progresado porque era, de 
hecho, compleja. Ella es compleja porque en el nivel mis­
mo de su sociología hay una lucha, un antagonismo com­
plementario entre su principio de rivalidad, de conflictua- 
lidad entre ideas o teorías, y su principio de unanimidad, 
de aceptación de la regla de verificación y de argum enta­
ción.

La ciencia se funda sobre el consenso y, a la vez, sobre 
el conflicto. Ella marcha, al mismo tiempo, sobre cuatro 
patas independientes e interdependientes: la racionali­
dad, el empirismo, la imaginación, la verificación. Hay 
una conflictualidad permanente entre racionalismo y em­
pirismo; lo empírico destruye las construcciones raciona­
les que se reconstituyen a partir de nuevos descubrimien­
tos empíricos. Hay una complementariedad conflictiva en­
tre la verificación y la imaginación. Finalmente, la com­
plejidad científica es la presencia de lo no científico en lo 
científico, que no anula a lo científico sino que, por el con­
trario, le permite expresarse. Creo que, efectivamente, 
toda la ciencia moderna, a pesar de las teorías simplifica-



doras, es una empresa muy compleja. Ustedes han tenido 
toda la razón al aportar ejemplos para mostrar que, en su 
proceder, la ciencia no ha buscado siempre, obsesivamen­
te, la simplificación.

Luego, habrá que hablar, al hacer la historia de la 
ciencia, de ese período considerado como una derrota pero, 
sin embargo, tan rico, que llamamos la ciencia romántica. 
He dejado de lado problemas muy interesantes y he peca­
do por simplificación y no por complejización.

Con respecto al reduccionismo, la cuestión es, efecti­
vamente, mucho más sutil de lo que parecía. Toda conquis­
ta del reduccionismo se paga, en realidad, con una nueva 
complejización. Tomemos el ejemplo tan reciente de la Bio­
logía molecular. Aparentemente, parecía anunciar la vic­
toria de los reduccionistas sobre los vitalistas, porque mos­
traba que no hay m ateria viviente sino sistemas vivientes. 
Pero Popper nos ha mostrado que el reduccionismo físico- 
químico debió pagarse con la reintroducción de toda la his­
toria del cosmos, es decir, por lo menos, quince mil millo­
nes de años de acontecimientos. Porque para poder reducir 
lo biológico a lo químico, es necesario rehacer toda la his­
toria de la m ateria viviente, de la constitución de las partí­
culas, de los astros, de los átomos, del átomo de Carbono. 
Así es que ese reduccionismo se paga con una complejiza­
ción histórica. Atlan nos m uestra que reducir lo biológico a 
lo físico-químico lleva a complejizar lo físico-químico. Yo he 
agregado que el reduccionismo biológico se paga con la in­
troducción de nociones que no estaban previstas en ese 
programa reduccionista: la idea de máquina, la idea de in­
formación, la idea de programa.

Ahora bien, el desarrollo de la ciencia sigue este sor­
prendente principio: jam ás encontramos lo que buscamos. 
Más aún, encontramos lo contrario de lo que buscamos. 
Creemos encontrar la llave, el elemento simple, y encon­
tramos algo que relanza o da vuelta al problema. Yo agre­
garía, siempre en relación con la idea de reduccionismo,



que, como dijeran ustedes, reducir la química a la microfí- 
sica no impide que la química permanezca. Hay, en efecto, 
niveles, jerarquías o, más bien, no hay solamente jerar­
quías; hay también diferentes ángulos de observación, el 
punto de vista del observador; hay también niveles de or­
ganización. En ciertos niveles de organización emergen 
ciertas cualidades y propiedades específicas de esos nive­
les. Es necesario, entonces, hacer intervenir consideracio­
nes nuevas en cada nivel. Aquí también hay límites para 
el reduccionismo.

Todo esto para decir que el corazón de la complejidad 
es la imposibilidad tanto de homogeneizar como de redu­
cir, es la cuestión de la unitas multiplex.

Ruido e información
Hay algo, en mi programa de esclarecimiento, que no 

he podido, hasta ahora, aclarar. Es el discurso de Manuel 
Araujo Jorge.

Sin querer hacer un cara a cara ni, por otra parte, un 
cuerpo a cuerpo, quiero seguir los puntos de articulación 
de esa discusión crítica.

Ante todo, algunas de mis formulaciones han podido, 
tal vez, dejar entender que el ruido es, para mí, la única 
fuente de novedad. He parecido, por lo tanto, reaccionar 
demasiado pronto a las tesis canónicas de la biología mole­
cular y a la explicación por el azar de toda evolutiva. Pero 
yo he escrito que el azar, siempre indispensable, no está 
nunca sólo y no lo explica todo. Es necesario que haya un 
reencuentro entre lo aleatorio y una potencialidad organi­
zadora. Así es que yo no reduzco lo nuevo al «ruido». Hace 
falta algo, tal como una potencialidad reorganizadora in­
cluida en la auto-organización, que reciba al acontecimien­
to aleatorio.

En segundo lugar, él ha hecho alusión a la crítica de



Atlan sobre la alta y la baja complejidad. Yo he tenido en 
cuenta esa crítica en mi segundo volumen de El Método .5 
Me he corregido. He hecho mi autocrítica, si él me ha psi- 
coanalizado, sin duda con justeza, él no ha, tal vez, psicoa- 
nalizado mis aptitudes auto-correctivas.

Ciertamente, continuo hallando muy rica la idea de 
que cuanta más complejidad existe, más diversidad hay, 
más interacciones existen, más hay de aleatorio, es decir 
que la muy alta complejidad desemboca, en el límite, en la 
desintegración. Sigo pensando que los sistemas de alta 
complejidad que tienden a desintegrarse, no pueden lu­
char contra la desintegración más que mediante su capaci­
dad para crear soluciones a los problemas. Pero yo he su­
bestimado, sin duda, la necesidad de restricciones, es de­
cir, de orden impuesto. Es necesario que les diga también 
que, en mi lucha contra la metafísica del orden, que reina­
ra desde el comienzo de los años 1970 (hoy no reina más), 
la obsesión por destronar al orden pudo parecer privilegiar 
al desorden. Creo asimismo que, desde el primer volumen 
de El método,6 yo formulo algo que es totalmente diferente 
al principio del orden a partir del ruido de Atlan, si bien 
había partido de esa idea, ella misma surgida de la idea de 
von Foerster: «Order from noise.»

Yo he introducido, no solamente la idea de organiza­
ción, que estaba ausente de ambas concepciones, sino que 
he propuesto el tetragram a orden/desorden/interacción/or­
ganización. Ese tetragram a no puede ser comprimido. No 
podemos reducir la explicación de un fenómeno ni a un 
principio de orden puro, ni a un principio de puro desor­
den, ni a un principio de organización último. Hay que 
mezclar y combinar esos principios.

El orden, el desorden y la organización son.interde-

5. E. Morin, El Método, Tomo 2, La vida de la vida, op. cit.
6. E. Morin, El Método, Tomo 1, La naturaleza de la naturaleza, op. cit.



pendientes, y ninguno es prioritario. Si alguien dice que el 
desorden es originario, ese es Serres, pero no yo, ni Atlan, 
ni Prigogine. Mi idea del tetragram a no es de ningún modo 
análoga a la fórmula del tetragram a del monte Sinaí, que 
entrega las tablas de la Ley. Es, por el contrario, un te tra­
grama que dice: he aquí las condiciones y los límites de la 
explicación.

Yo agrego que, en el desarrollo de la esfera biológica, 
hay no solamente capacidad de integrar los desórdenes o 
de tolerarlos, sino también de incrementar el orden. El or­
den biológico es un orden nuevo, porque es un orden de re­
gulación, de homeostasis, de programación, etc. También 
he dicho hoy que la complejidad es, correlativamente, la 
progresión del orden, del desorden, y de la organización. 
He dicho también que la complejidad es el cambio de las 
cualidades del orden y del desorden. En la muy alta com­
plejidad, el desorden se vuelve libertad, y el orden es mu­
cho más regulación que restricción. Por lo tanto, he modi­
ficado mi punto de vista y, una vez más, lo he modificado 
complejizándolo.

En cuanto concierne a la Teoría de la Información, 
también he evolucionado. Lamento un poco haber introdu­
cido la información en el primer volumen de El método.1

Lo que me había fascinado era haber descubierto, a 
partir de Brillouin, que la información podía ser definida 
físicamente. En realidad, era una verdad parcial. La infor­
mación debe ser definida de manera físico-bio-antropológi- 
ca.

La información tiene algo físico, indudablemente, 
pero no aparece más que con el ser viviente. Lo hemos des­
cubierto muy tardíamente en el siglo XX. Agregaría que el 
rol de la noción de información, así como el de la entropía 
y la de neguentropía, ha disminuido para mí. La Teoría de 
la Información me parece más y más un instrumento teó­

7. E. Morin, El Método, Tomo 1, La naturaleza de la naturaleza, op. cit.



rico heurístico y no más una clave fundamental de inteli­
gibilidad. No puedo situarme en el interior de esa teoría. 
No puedo más que utilizar lo que aporta esa teoría o, más 
bien, sus prolongaciones del tipo Brillouin o Atlan. Por lo 
demás, el término neguentropía casi desapareció en mis 
escritos siguientes porque no lo juzgo más demasiado útil.

Información y conocimiento
Una vez dicho lo anterior, vayamos al problema clave de la 
diferencia entre información y conocimiento. Problema 
clave, creo yo. Me vuelve aquí una frase de Elliot: «¿Cuál 
es el conocimiento que perdemos con la información y cuál 
es la sabiduría que perdemos con el conocimiento?» Son ni­
veles de realidad totalmente diferentes. Yo diría que la sa­
biduría es reflexiva, que el conocimiento es organizador, y 
que la información se presenta bajo la forma de unidades 
cuyo rigor es designable como bits. Para mí, la noción de 
información debe ser vuelta totalmente secundaria con 
respecto a la idea de computación. El pasaje del primer al 
segundo volumen de El método, es el pasaje a la dimensión 
computacional.

¿Qué es lo importante? No es la información, sino la 
computación que tra ta  y, yo diría incluso, extrae informa­
ciones del universo. Estoy de acuerdo con Foerster al decir 
que las informaciones no existen en el universo. Las extra­
emos de la naturaleza; transformamos los elementos y 
acontecimientos en signos, le arrancamos la información 
al ruido a partir de las redundancias. Las informaciones 
existen desde el momento en que los seres vivientes se co­
munican entre ellos e interpretan sus signos. Pero, antes 
de la vida, la información no existe.

La información supone la computación viviente. Más 
aún, debo hacer la precisión siguiente: la computación no 
se reduce, de ningún modo, al tratam iento de la informa­



ción. La computación viviente conlleva, para mí, una di­
mensión no digital. La vida es una organización computa- 
cional que conlleva una organización cognitiva indiferen- 
ciada en sí misma. Ese conocimiento no se conoce a sí mis­
mo. La bacteria no sabe lo que sabe, y no sabe que sabe. El 
aparato cerebral de los animales constituye un aparato di­
ferenciado del conocimiento. No computa directamente los 
estímulos que los receptores sensoriales seleccionan y co­
difican; computa las computaciones que hacen sus neuro­
nas.

Aparece entonces la diferencia entre información y 
conocimiento, porque el conocimiento es organizador. El 
conocimiento supone una relación de apertura y de clausu­
ra entre el conocedor y lo conocido. El problema del conoci­
miento, así como el de la organización viviente, es el de 
ser, a la vez, abierto y cerrado. Es el problema del cómpu- 
to-auto-exe-referente. Es el problema de la frontera que 
aísla a la célula y que, al mismo tiempo, la hacíe comuni­
carse con el exterior. El problema es el de concebir la aper­
tura que condiciona a la clausura y viceversa. El aparato 
cerebral está separado del mundo exterior por sus media­
dores, que lo ligan a ese mundo.

Aparece aquí una idea en la que creo mucho: el cono­
cimiento supone no solamente una separación cierta y una 
cierta separación con el mundo exterior, sino que supone 
también una separación de sí mismo. Mi espíritu, por más 
malicioso que sea, ignora todo acerca del cerebro del cual 
depende. No puede adivinar por sí mismo que funciona a 
través de interacciones intersinápticas entre miríadas de 
neuronas. ¿Qué es lo que conoce mi espíritu acerca de mi 
cuerpo? Nada. Lo que mi espíritu conoce de mi cuerpo, no 
pudo conocerlo más que mediante medios exteriores, los 
medios de la investigación científica. He dado el ejemplo 
de Antonio y de Cleopatra. En el momento en que Antonio 
grita su amor por Cleopatra, no sabe que él está compues­
to de algunos miles de millones de células que, en sí mis­



mas, ignoran quién es Cleopatra. Ellas ignoran que consti­
tuyen a un hombre que se llama Antonio que está enamo­
rado de Cleopatra. Es sorprendente que el conocimiento 
emerge de un iceberg de desconocimiento prodigioso en 
nuestra relación con nosotros mismos. Lo desconocido no 
es solamente el mundo exterior, es, sobre todo, nosotros 
mismos. Así es que, vemos cómo el conocimiento supone la 
separación entre el conocedor y lo conocido, y supone la se­
paración interna con nosotros mismos.

Paradigma e ideología
Conocer es producir una traducción de las realidades 

del mundo exterior. Desde mi punto de vista, somos co- 
productores del objeto que conocemos; cooperamos con el 
mundo exterior y es esa coproducción la que nos da la ob­
jetividad del objeto. Somos coproductores de la objetivi­
dad. Es por ello que hago de la objetividad científica no so­
lamente un dato, sino también un producto. La objetividad 
concierne igualmente a la subjetividad. Creo que podemos 
hacer una teoría objetiva del sujeto a partir de la auto-or- 
ganización propia del ser celular y esa teoría objetiva del 
sujeto nos permite concebir los diferentes desarrollos de la 
subjetividad hasta el hombre sujeto-consciente. Pero esa 
teoría objetiva no anula el carácter subjetivo del sujeto.

Voy a pasar muy rápidamente sobre la idea de para­
digma ya que yo doy una definición diferente de aquella, 
hesitante e incierta, de Kuhn. Yo doy una definición que se 
sitúa, aparentemente, a mitad de camino entre la defini­
ción de la lingüística estructural y la definición vulgática, 
a la Kuhn. Un paradigma es un tipo de relación lógica (in­
clusión, conjunción, disyunción, exclusión) entre un cierto 
número de nociones o categorías maestras. Un paradigma 
privilegia ciertas relaciones lógicas en detrimento de 
otras, y es por ello que un paradigma controla la lógica del



discurso. El paradigma es una manera de controlar la lógi­
ca y, a la vez, la semántica.

Unas pocas palabras también sobre la cuestión de la 
ideología. Para mí, la palabra ideología tiene un sentido 
totalmente neutro: una ideología es un sistema de ideas. 
Cuando hablo de ideología, no denuncio ni designo las ide­
as de otros. Yo llevo una teoría, una doctrina, una filosofía, 
a su grado cero, que es el de ser un sistema de ideas.

Ciencia y  Filosofía
Ahora bien, acerca del problema ciencia-Filosofía, hay una 
precisión que me parece, también, indispensable. Mi libro 
Ciencia con conciencia8 empieza con un artículo que se lla­
ma «Por la ciencia». Quiere decir que, para mí, la ciencia 
es la aventura de la inteligencia hum ana que ha aportado 
descubrimientos y enriquecimientos sin precedentes, a los 
que la reflexión solamente era incapaz de acceder. Shakes­
peare: «Hay más cosas en el cielo y sobre la tierra que en 
toda vuestra filosofía.» Ello no me lleva, de ninguna mane­
ra, a echar de menos, por lo tanto, toda Filosofía, porque 
hoy, en ese mundo glacial, se halla el refugio de la reflexi- 
vidad. Pienso que la unión de una y otra, por más difícil 
que sea, es posible, y no me resigno al estado de disyun­
ción o de divorcio que reina y que es, generalmente, sufri­
do o aceptado.

Segundo punto de vista sobre la ciencia: soy total­
mente ajeno a los laboratorios de ciencias especializadas, 
pero me intereso por las ideas incluidas o implícitas en 
las teorías científicas. Me intereso, sobre todo, en el re­
pensamiento al que llaman los avances de las ciencias fí­
sicas y biológicas. Así es que, para tomar nuevamente el 
ejemplo de la partícula, hemos pasado de la partícula con­

8. Ciencia con conciencia, op. cit.



cepto fundamental a la partícula concepto-frontera; de 
aquí en más, la partícula no lleva de nuevo, de ningún 
modo, a la idea de sustancia elemental simple, sino que 
nos conduce a la frontera de lo inconcebible y de lo indeci­
ble. Así es que he hecho la apuesta de que hemos entrado 
en la verdadera época de revolución paradigmática pro­
funda, digamos incluso más radicjal que aquella de los si­
glos xvi y xvii. Creo que participamos en una transform a­
ción secular que es muy difícil de ver porque no dispone­
mos de un futuro que nos permita vislumbrar el logro de 
la metamorfosis. Como comparación, diría que es como el 
Pacífico durante la Segunda Guerra Mundial, cuando las 
flotas norteamericanas y japonesas estaban en lucha. 
Barcos, torpederos, acorazados, submarinos, aviones, 
combatían entre sí a lo largo de cientos de kilómetros. 
Eran miles de combates singulares, cada uno de ellos ale­
atorio y ajeno a los demás. Finalmente, una flota se bate 
en retirada, y decimos: los norteamericanos han ganado. 
Entonces, finalmente, cada uno de los combates singula­
res cobra sentido...

Hay, hoy en día, un nudo gordiano y una revolución 
en curso, muy difíciles combates. No hay coincidencia en­
tre la conciencia del científico y lo que él hace en verdad... 
Entonces, me dicen ustedes, es el científico quien tiene ra ­
zón. ¿Pero sabe él lo que hace? ¿Tiene la ciencia conciencia 
de su transformación? No hay seguridad absoluta. La con­
ciencia de sí no es una garantía de super-lucidez. Lo verifi­
camos sin cesar en la vida cotidiana.

En mi opinión, las tomas de conciencia necesitan 
auto-crítica, pero ésta necesita ser estimulada por la críti­
ca. Hay, desafortunadamente, en el universo de los cientí­
ficos, un conformismo, una satisfacción tanto más grande 
cuanto que enmascara la pregunta cada vez más terrorífi­
ca: ¿hacia dónde va la ciencia? Una pregunta se ha plante­
ado, después de Hiroshima, en el exterior y luego en el in­
terior de la conciencia del sabio atómico; la tecno-burocra-



tización de la ciencia le plantea al ciudadano, como así 
también al científico, el problema de la ciencia como fenó­
meno social.

Ciencia y  sociedad
La relación ciencia-sociedad es muy compleja porque la 
ciencia, que partió de la periferia de la sociedad gracias a 
ciertos espíritus independientes, se ha vuelto una institu­
ción a través de las sociedades científicas, de las acade­
mias. Hoy en día, la ciencia se ubica en el corazón de la so­
ciedad. Difundiendo su influencia sobre la sociedad sufre, 
ella misma, la determinación tecno-burocrática de la orga­
nización industrial del trabajo. Es muy difícil percibir las 
interretroacciones entre ciencia y sociedad. Es también 
una Sociología compleja, un conocimiento complejo, el que 
permitirá comprender esas relaciones. Nos planteamos es­
tas preguntas bien tardíamente. Ha sido muy reciente­
mente que, por ejemplo, en Francia —hace dos años— se 
ha creado un comité CTS, «Ciencia, Técnica, Sociedad», 
para elucidar estos problemas, porque ninguna disciplina 
instituida permite elucidar este tipo de interacciones. Este 
comité se mueve muy mal y con mucha dificultad, en la 
medida en que es difícil crear un marco conceptual trans- 
disciplinar.

Ciencia y  Psicología
Jorge Correia Jesuino ha señalado mi insuficiente 

atención en relación a Piaget. Estoy de acuerdo. Es por ra ­
zones a la vez aleatorias y contingentes que le he dado tan 
poco lugar explícito a Piaget. Ante todo, los autores que 
han sido citados en abundancia en mi trabajo son aquellos 
que yo he descubierto después de 1968, y sobre los cuales



yo tomaba notas en relación con El Método.9 Conocía a Pia­
get desde antes y lo he releído poco. He releído la obra co­
lectiva de La Pléiade sobre Epistemología,10 que incluye 
textos muy importantes.

Así es que Piaget parece subestimado en mis libros, 
siendo que es un autor crucial. Se ubica en el cruce de ca­
minos entre las ciencias humanas, la Biología, la Psicolo­
gía y la Epistemología. Creo que en El conocimiento del co­
nocimiento no voy a subestimar a la epistemología genéti­
ca. Aún más, me he dado cuenta, releyendo el volumen de 
La Pléiade, que Piaget había tenido esta idea de «circuito 
de ciencias», idea que he expresado de modo un tanto dife­
rente en lo que yo llamo mi circuito epistemológico, que in­
siste mucho sobre los hiatos y las dificultades. Luego Pia­
get aporta la idea del sujeto epistémico que yo encuentro 
fecunda. Soy partidario del constructivismo piagetiano 
pero con una reserva que le falta al constructor del cons­
tructivismo. Piaget ignoraba que son necesarias fuerzas 
organizacionales complejas innatas para que haya muy 
fuertes aptitudes para conocer y aprender. Hace falta que 
haya mucho de innato, en el sentido no de programa inna­
to de comportamientos, sino de estructuras innatas capa­
ces de adquirir.

El diálogo Piaget-Chomsky es un poco un diálogo de 
sordos, el aspecto bárbaro de una discusión entre dos espí­
ritus civilizados. Piaget tenía una gran dificultad en admi­
tir el fuerte rol de eso que podemos llam ar las estructuras 
internas de la percepción, de la construcción. Chomsky 
permaneció fijado a ese innatismo sin plantearse la pre­
gunta que se plantea Piaget: ¿de dónde viene la construc­
ción de estructuras innatas? Esa construcción no puede

9. E. Morin, El Método, op. cit.
10. J. Piaget, tratado de lógica y  conocimientoscientífico, Barcelona,

Paidós, 1984. Edición original francesa: Logique et connaissance scientifique, 
París, Gallimard, 1967.



ser más que el fruto de una dialógica con el medio exterior, 
pero el estado actual de los conocimientos no permite nin­
guna explicación. Es por eso que Piaget se las ingenió para 
encontrar una clave con su teoría de la fenocopia. Final­
mente, estoy con Piaget en cuanto al origen biológico del 
conocimiento. Pero me sorprendió en mis descubrimientos 
ulteriores el hecho de que Piaget permaneció en el nivel de 
la idea de organización y de regulación sin acceder a la 
problemática compleja de la auto-organización.

Sin justificarme, lo digo para explicarme y también 
para lam entar un silencio injusto. Ustedes tienen también 
razón acerca de la dimensión psicológica que parece au­
sente de mis preocupaciones, aunque intento integrarla en 
el libro que escribo. Les recuerdo que en mis estudios so­
bre El hombre y  la muerte 11 y sobre El hombre imagina­
rio 12, esta dimensión estaba totalmente presente.

Competencias y límites
Vuelvo al problema clave de los límites: ¿Cómo pen­

sar, a pesar de los límites, sirviéndonos de las contradic­
ciones? ¿Cómo pueden las aporías que nos impiden pensar, 
ayudarnos, de otra manera, estimularnos, a pensar? Re­
cordemos las aporías bien conocidas. ¿Cómo podemos 
aprender si no sabemos ya? Si ya sabemos no aprendemos, 
entonces, nada. Y, sin embargo, aprendemos a nadar, a 
conducir, a aprender. No hay, entonces, que dejarse blo­
quear por contradicciones lógicas, pero no hay que caer, 
sin duda, en el discurso incoherente.

11. E. Morin, El hombre y  la muerte, Kairós, Barcelona, 1990. Edición 
original francesa: Uhomme et la mort, París, Du Seuil, nueva ed., colección Points, 1976.

12. E. Morin, El cine o el hombre imaginario, Barcelona, Seix Barral. 
Edición original francesa: Le cinéma ou l ’home imaginaire, París, Minuit, 
nueva ed. 1978.



¿Debo responderles acerca de las preguntas que me con­
ciernen? No voy a responderles acerca de las cuestiones 
más subjetivas, aunque mi subjetividad quisiera respon­
derles. Pero, asimismo, haga falta, tal vez, que yo exprese 
la conciencia de existir personalmente en mi obra. Yo soy 
un autor no oculto, quiero decir con ello que me diferencio 
de aquellos que se disimulan detrás de la aparente objeti­
vidad de sus ideas, como si la verdad anónima hablara a 
través de su pluma.

Ser autor es asumir las ideas propias para mejor y 
para peor. Soy un autor que, aún más, se auto-designa. 
Quiero decir que esta exhibición comporta también humil­
dad. Ofrezco mi dimensión subjetiva, la pongo sobre la 
mesa, dándole al lector la posibilidad de detectar y de con­
trolar mi subjetividad. Trato de ser denotativo dando defi­
niciones y creo definir todos los conceptos que ofrezco. 
Pero, una vez planteada la definición, me dejo llevar por el 
lenguaje, con todo eso que la connotación aporta de reso­
nancia y de evocación.

Soy sensible a los poderes, a los encantos de la con­
notación. Cedo pero también me sirvo de ella. En lo que 
concierne a la analogía, se me reprochan mis metáforas. 
Ante todo, hago metáforas sabiendo que son metáforas. 
Es mucho menos grave que hacer metáforas sin saberlo. 
Aún más, es sabido que la historia de las ciencias está 
hecha de migración de conceptos, es decir, literalm ente, 
de metáforas. El concepto de trabajo, de origen antropo- 
sociológico, se ha vuelto un concepto físico. El concepto 
científico de información, que surgió del teléfono, se ha 
vuelto un concepto físico y ha migrado luego a la Biolo­
gía, donde los genes se han vuelto portadores de informa­
ción.



Los conceptos viajan y más vale que viajen sabiendo 
que viajan. Más vale que no viajen clandestinamente. ¡Es 
bueno también que viajen sin ser detectados por los adua­
neros! De hecho, la circulación clandestina de conceptos, 
ha, asimismo, permitido a las disciplinas des-asfixiarse, 
destrabarse. La ciencia estaría totalmente trabada si los 
conceptos no migraran clandestinamente. Mandelbrot de­
cía que los grandes descubrimientos son el fruto de errores 
en la transferencia de conceptos de un campo a otro, lleva­
dos a cabo, agregaba él, por el investigador de talento. 
Hace falta talento para que el error se vuelva fecundo. Ello 
muestra también la relatividad del error y de la verdad.

Ustedes han hecho alusión a mi tendencia a los jue­
gos de palabras como, por ejemplo, «los límites de la con­
ciencia y la conciencia de los límites». Hegel, Marx, Hei- 
degger, eran afectos a los juegos de palabras. Eso me di­
vierte. Muchos amigos, leyendo mis manuscritos, me han 
dicho: «¡Quita esos retruécanos, los científicos no van a to­
marte seriamente!» He estado tentado de seguir el consejo 
de mis amigos. Luego he dicho: no, eso me va a herir. He 
querido darme un pequeño placer subjetivo complementa­
rio. ¿Es grave? Creo que no es solamente el autor, sino las 
palabras las que juegan con sí mismas. Como decía el poe­
ta, las palabras hacen el amor. En la fórmula citada sobre 
los límites de la conciencia, lo que es interesante es el ba­
lance y la inversión: invertimos, permutamos los térm i­
nos, y el predicado se vuelve sujeto, el sujeto predicado. 
Allí mismo, operamos eventualmente un movimiento cir­
cular y el pensamiento se desencadena de una m anera re­
cursiva. Es el efecto que retroactúa sobre la causa y el pro­
ducto que se vuelve sobre el productor. Esa misma idea de 
bucle recursivo puede ser expresada poéticamente. Gerard 
de Nerval ha dicho: «La decimotercera vuelta es siempre 
la primera.» No diremos «¿Por qué habla usted así, señor?



Podríamos decir, simplemente, que cuando son las trece 
horas es la una y eso es todo.» Pero perderíamos el bucle. 
O, como dice Elliot: «El fin es allí donde partimos.» Com­
prendemos muy bien lo que quiere decir. Hay que enten­
der que las metáforas son parte de la capacidad de convi­
vencia del lenguaje y de las ideas.

La razón
¿La razón? ¡Yo me considero racional, pero parto de la 

idea de que la razón es evolutiva y que lleva en sí misma a 
su peor enemigo! Es la racionalización la que corre riesgo 
de sofocarla. Hay que tener presente todo lo que ha sido 
escrito sobre la razón por Horkheimer, Adorno, o Marcuse. 
La razón no está dada, no corre sobre rieles, puede auto- 
destruirse mediante los procesos internos que constituyen 
la racionalización. Esta representa al delirio lógico, al deli­
rio de coherencia que deja de ser controlado por la realidad 
empírica.

En mi opinión, la razón se define por el tipo de diálo­
go que mantiene con un mundo exterior que le opone re­
sistencia; finalmente, la verdadera racionalidad reconoce 
a la irracionalidad y dialoga con lo irracionable. Hace falta 
repetir que, en la historia del pensamiento, pensadores 
irracionalistas han aportado, a menudo, la corrección ra ­
cional a racionalizaciones dementes. Kierkegaard ha dicho 
de Hegel: «El Herr profesor sabe todo sobre el universo, 
simplemente ha olvidado quién es él.» Hacía falta creerse 
místico para hacer esa referencia racional. Niels Bohr, 
muy racionalmente, nos hace aceptar la aporía de la onda 
y el corpúsculo, al menos al punto de que no podemos ir 
más allá. Hablemos nuevamente de Piaget. La razón es 
evolutiva y va aún a evolucionar.

Creo que la verdadera racionalidad es profundamen­
te tolerante con los misterios. La falsa racionalidad ha tra ­



tado siempre de «primitivos», «infantiles», «pre-lógicos» a 
poblaciones donde había una complejidad de pensamiento, 
no solamente en la técnica, en el conocimiento de la natu­
raleza, sino también en los mitos. Por todas esas razones, 
creo que estamos al comienzo de una gran aventura. En El 
paradigma perdido,™ digo que la humanidad tiene varios 
comienzos. La humanidad no ha nacido una sola vez, ha 
nacido muchas veces y yo soy de los que esperan un nuevo 
nacimiento.

Explico ahora el término edad de hierro planetaria. 
La edad de hierro planetaria señala que hemos entrado en 
la era planetaria en la cual todas las culturas, todas las ci­
vilizaciones están, de ahora en más, en interconexión per­
manente. Indica al mismo tiempo que, a pesar de las in­
tercomunicaciones, estamos en una barbarie total en las 
relaciones entre razas, entre culturas, entre etnias, entre 
potencias, entre naciones, entre superpotencias. Estamos 
en la edad de hierro planetaria y nadie sabe si saldremos 
de ella. La coincidencia entre la idea de edad de hierro pla­
netaria y la idea de que estamos en la pre-historia del es­
píritu humano, en la era bárbara de las ideas, no es fortui­
ta.

Pre-historia del espíritu humano quiere decir que en 
el plano del pensamiento consciente, no estamos más que 
al comienzo. Estamos aún sometidos a modos mutilantes y 
disyuntores de pensamiento y es aún muy difícil pensar de 
manera compleja.

La complejidad no es una receta que yo aporto sino un 
llamado a la civilización de las ideas, la barbarie de las 
ideas significa también que los sistemas de ideas son bár­
baros unos con respecto a los otros. Las teorías no saben 
convivir unas con otras. Nosotros no sabemos, en el plano 
de las ideas, convivir verdaderamente. ¿Qué quiere decir

13. E. Morin, El paradigma perdido: Ensayo de Bioantropología, Kai- 
rós, Barcelona, 1974. Edición original francesa: Le paradigm e perdue: la na- 
ture humaine, París, Du Seuil, 1951.



la palabra barbarie? La palabra barbarie evoca lo incon­
trolado. Por ejemplo, la idea de que el progreso de la civili­
zación se acompaña de un progreso de la barbarie es una 
idea totalmente aceptable si comprendemos un poco la 
complejidad del mundo histórico-social. Es cierto, por 
ejemplo, que en una civilización urbana que aporta tanto 
bienestar, tantos desarrollos técnicos y de otro tipo, la ato­
mización de las relaciones hum anas conduce a agresiones, 
a barbaries, a insensibilidades increíbles.

Debemos comprender esos fenómenos y no espantar­
nos. Creo que es una toma de conciencia tanto más impor­
tante cuanto que, hasta una época muy reciente, hemos vi­
vido habitados por la idea de que íbamos a culminar la his­
toria, que nuestra ciencia había adquirido lo esencial de 
sus principios y sus resultados, que nuestra razón estaba 
finalmente a punto, que la sociedad industrial se encami­
naba bien, que los subdesarrollados iban a desarrollarse, 
que los desarrollados no eran subdesarrollados; habíamos 
tenido la ilusión eufórica del casi fin de los tiempos. No se 
trata, hoy en día, de ensombrecerse en el apocalipsis y el 
milenarismo; se tra ta  de ver que estamos, tal vez, al final 
de un cierto tiempo y, esperémoslo, al comienzo de tiempos 
nuevos.



Obras de Edgar Morin 

1946, L'An zéro de l'Allemagne, La Cité universelle. 
1951, Uhome et la mort, París, Du Seuil. Nueva edi­
ción, colección Points, 1977. El hombre y la muerte. 
Barcelona, Kairós, 1979. 
1956, Le cinema ou l'homme imaginaire, París, Minuit. 
Nueva edición, 1978. El cine o el hombre imaginario, 
Barcelona, Seix Barral 
1957, Les stars, París, Du Seuil. Nueva edición, colec­
ción Points, 1972. Las stars, Barcelona, Dopesa, 1972. 
1959, Autocritique, París, Du Seuil. Nueva edición, co­
lección Points Politique, 1975. Autocrítica, Barcelona, 
Kairós, 1976. 
1962, L'Esprit du temps (Tomo 1), París, Grasset. Nue­
va edición, colección Biblio-Essais, 1993. El espíritu del 
tiempo, Barcelona, Taurus, 1966. 
1965, Introduction á une politique de l'homme, París, 
Du Seuil. Nueva edición, colección Points Politique, 
1969. 
1967, Commune en France: La métamorphose de Plode-
met, París, Fayard. Nueva edición, colección Biblio-Es­
sais, 1984. 
1968, Mai 68: La breche (en colaboración con Cornelius 
Castoriadis y Claude Lefort). Nueva edición seguida de 
Vingt ans aprés, ediciones Complexe, 1988. 
1969, La rumeur d'Orleans. Nueva edición, completada 
con La rumeur dAmiens, colección Points, 1982. 
1970, Journal de Californie, París, Du Seuil. Nueva 
edición, colección Points, 1983. Diario de California, 
Madrid, Fundamentos, 1973. 

165 



— 1973, Le paradigme perdu: la nature humaine, París, 
Du Seuil. Nueva edición, colección Points, 1979. El pa­
radigma perdido: Ensayo de Bioantropología, Barcelo­
na, Kairós, 1974. 

— 1974, L'unité de Vhomme (en colaboración con Massimo 
Piatelli-Palmarini), París, Du Seuil. Nueva edición, co­
lección Points, 3 volúmenes, 1978. 

— 1975, L'Esprit du temps (Tomo 2), Nécrose (en colabora­
ción con Irene Nahoum), París, Grasset. Nueva edi­
ción, colección Biblio-Essais, 1983. 

— 1977, La méthode, Tomo 1, La nature de la nature, Pa­
rís, Du Seuil. Nueva edición, colección Points, 1981. El 
método, Tomo 1, La naturaleza de la Naturaleza, Ma­
drid, Cátedra, 1981. 

— 1980, La méthode, Tomo 2, La vie de la vié, París, Du 
Seuil. Nueva edición, colección Points, 1985. El méto­
do, Tomo 2, La vida de la vida, Madrid, Cátedra, 1983. 

— 1980, Avec Edgar Morin, á propos de la méthode, Uni-
versité de Nice, Edisud. 

— 1981, Pour sortir du XXe. siécle, París, Nathan. Nueva 
edición, colección Points, 1984. Para salir del siglo XX, 
Barcelona, Kairós, 1982. 

— 1982, Science avec conscience, París, Fayard. Nueva 
edición corregida, colección Points, 1990. Ciencia con 
conciencia, Barcelona, Anthropos, 1984. 

— 1983, De la nature de l'URSS, París, Fayard. Qué es el 
totalitarismo. De la naturaleza de la URSS, Barcelona, 
Anthropos, 1985. 

— 1984, Le rose et le noir, París, Galilée. 
— 1984, Science et conscience de la complexité (presenta­

do por C. Atias y J. L. Le Moigne), Aix-en-Provence, Li-
brairie de l'Université. 

— 1984, Sociologie, París, Fayard. 
— 1986, La méthode, Tomo 3, La connaissance de la con-

naissance, París, Du Seuil. El método, Tomo 3. El cono­
cimiento del conocimiento, Madrid, Cátedra, 1988. 

166 



1987, Penser VEurope, París, Gallimard. Pensar Euro­
pa, Barcelona, Gedisa, 1988. 
1989, Vidal et les siens, París, Du Seuil. 
1990, Arguments autour d'une méthode (autour d'Ed-
gar Morin), París, Du Seuil. 
1991, La méthode, tomo 4, Les Idees, París, Du Seuil. 
El método, tomo 4, Las ideas, Madrid, Cátedra, 1992. 
1993, Terre-Patrie (en colaboración con Anne Brigitte 
Kern), París, Du Seuil. Tierra-Patria, Barcelona, Kai-
rós, 1993. 

167 



  Los contenidos de este libro pueden ser
reproducidos, en todo o en parte, siempre
  y cuando se cite la fuente y se haga con
     fines académicos, y no comerciales



acceso abierto


