






  FILOSOFÍA DE LA EDUCACIÓN 
  PARA UN NUEVO MUNDO

¿PARA QUÉ 
  EDUCAMOS HOY?



Colección Educación y Sociedad
dirigida por

Augusto Pérez Lindo



Editorial Biblos

  FILOSOFÍA DE LA EDUCACIÓN 
  PARA UN NUEVO MUNDO

¿PARA QUÉ 
  EDUCAMOS HOY?

A U G U S T O  P É R E Z  L I N D O



Pérez Lindo, Augusto
¿Para qué educamos hoy?: filosofía y teoría de la educación. -
1ª ed. - Buenos Aires: Biblos, 2010.
238 pp.; 23 x 16 cm.

ISBN 978-950-786-782-8

1. Teorías educativas. I. Título
CDD 370.1

Diseño de tapa: Luciano Tirabassi U.
Armado: Hernán Díaz

© Augusto Pérez Lindo, 2010
© Editorial Biblos, 2010
Pasaje José M. Giuffra 318, C1064ADD Buenos Aires
editorialbiblos@editorialbiblos.com / www.editorialbiblos.com
Hecho el depósito que dispone la Ley 11.723
Impreso en la Argentina

Ninguna parte de esta publicación, incluido el diseño de la cubierta, puede reproducirse,
almacenarse o transmitirse en forma alguna, ni tampoco por medio alguno, sea éste eléc-
trico, químico, mecánico, óptico de grabación o de fotocopia, sin la previa autorización es-
crita por parte de la editorial.

Esta segunda edición
fue impresa en Primera Clase,
California 1231, Buenos Aires,
República Argentina,
en febrero de 2010.



A Julián, Guadalupe, David,
Camila, Ana Belén y Magdalena,

nativos del nuevo mundo.





Índice

Prefacio .............................................................................................. 13

PRIMERA PARTE
ELEMENTOS PARA REVISAR LA TEORÍA DE LA EDUCACIÓN

Capítulo 1
Las metamorfosis de la educación ............................................... 23

1. ¿Para qué educamos hoy? ......................................................... 23
2. La edad mental y la edad escolar ya no son lo que eran ......... 27
3. La internacionalización educativa ............................................ 30
4. Explosión de conocimientos y crisis curricular ........................ 31
5. Desescolarización ...................................................................... 32
6. Escolarización, pobreza y desarrollo en América Latina......... 34
7. Tendencias y motivos para el cambio ....................................... 35
8. Senderos y bifurcaciones ........................................................... 37

Capítulo 2
La complejidad del concepto de educación ............................... 43

1. ¿Es posible una teoría de la educación en una era de
mutaciones? ............................................................................... 43

2. De la incertidumbre a la construcción de una teoría ............... 45
3. ¿Qué es la educación? ................................................................ 49
4. Una definición comprehensiva .................................................. 55

Capítulo 3
Multirreferencialidad y pluralismo pedagógico ...................... 59

1. El carácter multidimensional del fenómeno educativo ........... 59
2. El redescubrimiento de nuestras raíces biológicas .................. 61
3. La inteligencia retardada y los intercambios simbólicos ........ 65
4. Cambios en el principio de realidad ......................................... 69
5. Las dimensiones variables de la pedagogía ............................. 70



Capítulo 4
En busca de fundamentos .............................................................. 73

1. Fundamentos filosóficos ............................................................ 73
2. Fundamentos epistemológicos .................................................. 75
3. Fundamentos biológicos ............................................................ 79
4. Fundamentos éticos ................................................................... 80
5. Fundamentos sociológicos ......................................................... 82
6. Fundamentos políticos .............................................................. 83
7. Fundamentos pedagógicos ........................................................ 85
8. Fundamentos económicos ......................................................... 89
9. Fundamentos psicológicos ......................................................... 92

Conclusiones
Esquemas para repensar la teoría de la educación ................. 95

1. Nuevos contextos, nuevos paradigmas ..................................... 95
2. Fundamentos múltiples y complejidad .................................... 97
3. Niveles de análisis y transdisciplinariedad ............................. 98
4. Inconclusiones ......................................................................... 100

SEGUNDA PARTE
FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN PARA EL NUEVO MUNDO

Capítulo 1
Filosofía del nuevo mundo ........................................................... 105

1. Crepúsculos y amaneceres ...................................................... 105
2. Conciencia del Ser ................................................................... 106
3. Del etnocentrismo a la contemporaneidad de las culturas ... 108
4. Homo mutantis .........................................................................110
5. Utopías y distopías ...................................................................112
6. Multiculturalidad y polisemia .................................................113
7. Los actores cambian y los escenarios, también....................... 114
8. La hipótesis de la mutación biohistórica ................................. 116
9. Metafísica relacional ................................................................118

10. Pluralismo ontológico .............................................................. 120
11. Pluralismo epistemológico ...................................................... 120
12. Consenso paradigmático ......................................................... 121
13. La humanidad inconclusa ....................................................... 122
14. Pluralidad de actores: ni individualismo ni colectivismo ...... 123
15. Biopolíticas y biotecnópolis ..................................................... 124
16. Consenso moral universal ....................................................... 125
17. Humanismo científico .............................................................. 126



18. De la realidad virtual al homo informaticus .......................... 127
19. Ecologismo social ..................................................................... 129
20. La misión histórica de la filosofía ........................................... 131
21. La reconstrucción de la socialidad .......................................... 133
22. Hacia un nuevo orden económico mundial ............................. 135

Capítulo 2
Cambios en el concepto de realidad .......................................... 137

1. La evanescente realidad.......................................................... 137
2. ¿Un concepto imposible? ......................................................... 140
3. Objetividad, conocimiento e historicidad ............................... 143
4. La “desrealización” de la realidad .......................................... 148
5. Deconstrucción de la realidad, reconstrucción del

conocimiento ............................................................................ 152
6. Cambio de realidad, crisis de las disciplinas y políticas

de conocimiento ....................................................................... 155

Capítulo 3
Conocimiento, interacciones y educación ............................... 151

1. El despertar de las ideas ......................................................... 152
2. De la ética a la episteme ......................................................... 160
3. La naturaleza como principio de conocimiento ...................... 162
4. La racionalidad y sus figuras .................................................. 163
5. El empirismo y el imperio de las percepciones ...................... 165
6. De las antinomias al dualismo cognitivo ................................ 166
7. Nos olvidamos del lenguaje ..................................................... 167
8. Sin sociedad, no hay conocimiento ......................................... 168
9. ¿Otros factores residuales? ..................................................... 169

10. Las ciencias cognitivas ............................................................ 171
11. El devenir de la verdad ........................................................... 172
12. Conocimiento y aprendizaje complejo .................................... 175

Capítulo 4
La importancia de las actitudes ................................................. 177

Capítulo 5
Pensamiento sudamericano, conciencia histórica
y educación ...................................................................................... 183

1. Los enigmas del pensamiento sudamericano ......................... 183
2. Los nombres de América del Sur ............................................ 187
3. La acción y la conciencia histórica.......................................... 189
4. Cosmovisiones .......................................................................... 194



5. Modelos culturales ................................................................... 197
6. Modelos de conocimiento ......................................................... 200
7. Filosofías .................................................................................. 203
8. Ideologías ................................................................................. 205
9. Religiones ................................................................................. 206

10. De la conciencia histórica a las políticas educativas ............. 208

Capítulo 6
Diversidad cultural, biopolíticas y educación ......................... 211

Capítulo 7
Posmodernidad y educación global ........................................... 217

Epílogo
Educar para un mundo nuevo .................................................... 223

1. La mirada prospectiva ............................................................ 223
2. Educación para construir un nuevo mundo ........................... 226

Bibliografía ...................................................................................... 233



[ 13 ]

Prefacio

Todos esperamos de la educación múltiples resultados: que los niños
aprendan a leer, a escribir y realizar operaciones matemáticas; que los
individuos aprendan a ser buenos ciudadanos; que la sociedad progrese
con trabajadores más calificados en todos los sectores; que se superen la
ignorancia, las actitudes autoritarias y la intolerancia; que se asegure
el bienestar colectivo con comportamientos éticos, eficientes y solida-
rios; que aprendamos a respetar la naturaleza evitando las agresiones
al medio ambiente; que los individuos y las sociedades tengan mejores
capacidades para comunicarse y para actuar cooperativamente; que se
formen líderes inteligentes y moralmente responsables; que se asegure
el progreso del conocimiento científico. La lista de finalidades, misiones
y objetivos de la educación podría extenderse al gusto de cada uno. Pero,
¿qué estamos logrando realmente con los procesos educativos actuales?

Es verdad que las sociedades más desarrolladas son las que más han
invertido en educación. Pero también lo es el hecho de que de las socie-
dades más educadas y desarrolladas surgieron políticas imperialistas,
colonialistas, militaristas y depredadoras que afectaron negativamente
la vida de la mayor parte de los habitantes del planeta. Asimismo, los
extraordinarios progresos en la escolarización de las poblaciones en paí-
ses subdesarrollados no siempre tuvieron como resultado un mejora-
miento de las condiciones sociales. El caso de América del Sur es ilustra-
tivo, sobre todo porque en esta región se difundió más ampliamente la
creencia de que la educación podía ayudar a superar el subdesarrollo. El
balance histórico de los últimos cien años no nos permite entonces sus-
cribir ingenuamente la idea de una asociación automática entre educa-
ción, progreso y bienestar colectivo. ¿Podemos hablar de un fracaso dela
educación? ¿O debemos hablar más bien de fracaso del modelo de desa-
rrollo dominante?

Frente a todos los balances pesimistas, hay que señalar que la esco-
larización de las poblaciones en los últimos cien años no sólo sirvió para



14 Augusto Pérez Lindo

hacer posible la evolución de las sociedades industriales sino también
para acrecentar el nivel de conciencia de los individuos, los pueblos y los
grupos sociales que tuvieron que luchar por sus libertades, por sus dig-
nidades, por su autodeterminación. Los economistas de la educación
introdujeron el concepto del “factor C” (conocimiento) para destacar un
aspecto que tuvo una incidencia creciente en la productividad de las
naciones avanzadas. Pero haría falta un balance a escala mundial para
verificar cómo el “factor C” (concientización) contribuyó a despertar la
conciencia de la dignidad entre las mujeres, los trabajadores, los negros,
los indios, los pueblos colonizados o las minorías oprimidas. La llama de
la libertad, la lucha por los derechos humanos, los avances en la justicia
social, siempre fueron alimentados por la educación, el conocimiento y
la construcción de una idea de la dignidad humana.1

El aprendizaje, para vivir, para sobrevivir, para progresar o para al-
canzar mayor bienestar, ha sido una de las condiciones que todo el mun-
do considera inherentes al proceso evolutivo de la especie humana. Nada
de lo que llamamos cultura, sociedad, progreso técnico o bienestar colec-
tivo existiría sin una acumulación milenaria de aprendizajes de todo
tipo: moral, científico, político, social, cultural o espiritual. Todos los
movimientos reformistas o revolucionarios de los últimos doscientos años
destacaron la educación como un agente positivo de cambio. ¿Por qué no
se alcanzaron las metas o los deseos que se habían asociado con ella?

Habría que relativizar o contextualizar las funciones de la educación
si no queremos llegar a conclusiones pesimistas. Se espera de la educa-
ción resultados que dependen de estructuras económicas, de políticas
sociales, de procesos culturales o de actitudes éticas de los individuos.
Los marxistas y la “sociología de la reproducción” vienen sosteniendo
desde hace tiempo que la educación forma parte del sistema ideológico
dominante, que a su vez depende de las estructuras económicas capita-
listas. Por su lado, los evolucionistas liberales y la sociobiología, inspi-
rados en una interpretación de la teoría de Charles Darwin, sostienen
que los procesos educativos son la continuidad por otros medios de las
luchas por la supervivencia, o sea que tienen una base biológica inevita-
ble. Lo que hay de verdad en estas teorías es que otros factores podero-
sos se cruzan siempre con los intentos de humanizar la humanidad.

Frente a las teorías deterministas, las corrientes humanistas, cultu-
ralistas y espiritualistas desde la Antigüedad han tratado de mantener
la ilusión o el propósito de mejoramiento de los individuos y de la socie-

1. Véase Christian Baudelot y François Leclercq (dirs.), Los efectos de la educación, Bue-
nos Aires, Del Estante, 2008.



15Prefacio

dad a través de la educación. ¿Podemos hablar de una confrontación
entre deterministas e idealistas? ¿Debemos colocar la educación como
un apéndice de las estructuras sociales o podemos confiar en su capaci-
dad para superar las condiciones dominantes en pos de una sociedad
ideal?

Las antinomias y las contradicciones que surgen de la confrontación
entre visiones antitéticas de los procesos educativos ocuparon muchos
de los debates ideológicos y pedagógicos del siglo XX. Una de las cosas
que esperamos demostrar en este libro es que necesitamos una visión
más compleja del fenómeno educativo. Un enfoque que no sea lineal,
unilateral, dualista, determinista o voluntarista. Una visión que tenga
en cuenta el conjunto de factores que intervienen en los procesos educa-
tivos. Podemos denominar a este enfoque “pensamiento complejo”, como
sostiene Edgar Morin, o “análisis multirreferencial”, recurriendo a un
concepto de Jacques Ardoino, o también “realismo sistémico”, como di-
rían Niklas Luhmann o Mario Bunge.

Lo importante no son las etiquetas sino el reconocimiento de que los
fenómenos educativos son multidimensionales, que dependen de acto-
res, ideas, procesos y estructuras. Como cualquier fenómeno social. Pero
acontece con la educación que, al mismo tiempo que reproduce las con-
diciones de una sociedad, tiene la capacidad para transformarla. El solo
hecho de adquirir una competencia lingüística modifica nuestra subjeti-
vidad. El solo hecho de aprender a pensar modifica nuestra estructura
mental. El solo hecho de aprender a convivir en la escuela nos convierte
en actores sociales. En este sentido, puede decirse que la educación ha
sido la principal creadora de potencialidades humanas. Pero ella no es
responsable de los usos de estas potencialidades, que dependen de otros
factores. A su vez, los factores sociales y culturales son sin duda condi-
cionantes, pero las actitudes existenciales de los individuos siempre
pueden trascenderlos. Nuestros destinos, en última instancia, resultan
del encuentro de factores sociales y de elecciones que dependen de nues-
tra libertad.

¿Para qué educamos hoy? Me tocó intentar responder a esta pregun-
ta en una jornada de reflexión pedagógica en una escuela de Bruselas
en 1980. Los docentes propusieron la cuestión porque observaban que,
luego de décadas durante las cuales las políticas educativas habían puesto
el acento en la preparación para el mundo del trabajo, ahora se veía que
muchos individuos no iban a conseguir un trabajo para toda la vida. La
formación profesional ya no era el salvoconducto para obtener gratifica-
ciones económicas seguras. Entonces yo propuse como paradoja que si
ahora la escuela no tenía que preparar principalmente para el mundo
del trabajo podría concentrarse en la formación de los individuos, o sea,
en la educación.



16 Augusto Pérez Lindo

Muchas escuelas y universidades imbuidas del mandato de formar
para el mercado del trabajo se convirtieron en enseñaderos o fabrican-
tes de recursos humanos calificados, olvidando las funciones formativas
de la educación: lo que la tradición iluminista alemana denomina la
Bildung o lo que en la tradición occidental se llamó desde siempre “for-
mación humanista”. Las declaraciones de la UNESCO en las últimas dé-
cadas hablan de volver a educar en un sentido amplio: para aprender a
pensar, para aprender a convivir, para aprender a ser, para aprender
aresolver problemas. Éste es el “canon” que las autoridades educativas
de todo el mundo han adoptado sobre todo a partir del Programa Educa-
ción para Todos (Jomtien, 1990). Pero estamos lejos de haber alcanzado
esos propósitos, como podemos constatar por el alto número de personas
analfabetas, del progreso del iletrismo y de la pérdida de competencias
para convivir, para escribir o para pensar en el mundo actual.

Para la filosofía, la educación aparece desde la Antigüedad como una
culminación donde convergen los conceptos, los valores morales, los co-
nocimientos disciplinarios, las disposiciones psicológicas y ciudadanas.
Para Confucio en China, para Buda en la India o para Sócrates en Gre-
cia, la educación debía buscar la realización de los principios morales a
través de la enseñanza personal y colectiva. El ideal de la “sabiduría”
que se conseguía a través de un largo esfuerzo era la finalidad de toda
formación humana profunda. Estos grandes moralistas propusieron
métodos y disciplinas que debían llevar al dominio de sí mismo y una
relación armoniosa con los demás. Sus seguidores, como Platón, Mensu
y los filósofos budistas, encontraron prontamente que los ideales de vida
no podían alcanzarse si no existía una política educativa. La educación
implicaba un ideal cultural (una paideia) y una ética social.

Desde la perspectiva histórica y evolucionista, ahora sabemos que la
educación ha estado en el origen de la evolución de la especie humana.
Gracias al aprendizaje y al conocimiento, conseguimos elevarnos por
encima de las otras especies para organizar sociedades y civilizaciones.
La conciencia de la base biológica de la educación es más patente en
nuestra época que hace cien, quinientos o mil años atrás. Habría que
preguntarse por qué. Tal vez porque sentimos las amenazas del quiebre
de nuestro equilibrio ecológico planetario, tal vez porque disponemos de
una visión más compleja de los fenómenos educativos.

La educación moral y religiosa preocupó de manera dominante a las
sociedades anteriores a la Edad Moderna. Esta tradición todavía está
vigente en muchos países del mundo actual. Con la Modernidad aparece
la preocupación por el desarrollo del pensamiento científico y la forma-
ción de la ciudadanía democrática. Todos estos elementos se han ido
yuxtaponiendo en las sociedades contemporáneas en un nuevo contexto



17Prefacio

donde los Estados intentan establecer políticas educativas para mante-
ner la cohesión social y alcanzar ciertos objetivos nacionales.

Los Estados y los agentes educativos tradicionales (familia, religión,
comunidad) están siendo a su vez desbordados por los medios de comu-
nicación masivos y por los sistemas de información que permiten a los
individuos superar las fronteras y las limitaciones sociales para el acce-
so al conocimiento. Los fenómenos de generalización, masificación y glo-
balización de los procesos educativos anuncian un nuevo horizonte: la
comunidad educativa global.

En este nuevo escenario no desaparece lo viejo (como suponía la teo-
ría del progreso con la Modernidad) ni se consolida un nuevo modelo
totalizador de la educación (como pretendían el positivismo, el marxis-
mo, el liberalismo, el nacionalismo y otras corrientes). Comunidades
aborígenes y culturas ancestrales utilizan las tecnologías de la informa-
ción y la comunicación para conservar y fortalecer sus identidades. Se
reivindica más que nunca el derecho a la diversidad y a la diferencia.
Seimponen las concepciones multiculturales. La contemporaneidad de
las conciencias (que Sören Kierkegaard había reivindicado frente al to-
talismo historicista de Hegel) y la contemporaneidad de las culturas
aparecen reconocidas y valoradas.

De igual o mayor importancia pueden considerarse otros contextos
que aparecen en el mundo actual. En primer lugar, el hecho de que por
lo menos mil millones de personas viven en la Tierra en condiciones de
pobreza. Entre ellos, millones de niños y jóvenes que se educan en la
exclusión social y anuncian el crecimiento de la marginalidad. A la es-
cuela se le pide contribuir a la integración social de estos jóvenes, pero,
¿en qué condiciones?

En segundo lugar, estamos experimentando una gran mutación eco-
lógica que probablemente nos conduzca a la catástrofe. Cerca de veinti-
siete mil especies animales y millones de hectáreas de árboles desapa-
recen cada año. Antes de terminar el tercer milenio es probable que
hayamos agotado nuestro ecosistema. Además, el calentamiento global
nos revela que ya estamos en estado crítico. Con las tendencias actuales
la temperatura del planeta habrá subido por lo menos dos grados en las
próximas décadas, con lo cual podemos prever catástrofes concatena-
das. Los movimientos ecológicos y la “ecopedagogía” surgieron como res-
puestas a estas amenazas. ¿Podremos reeducarnos para organizar un
desarrollo sustentable a escala planetaria?

En tercer lugar, la diseminación de los sistemas de información ase-
gura cada día más posibilidades de acceso al conocimiento. La enseñan-
za virtual, la educación a distancia, está haciendo posible la universali-
zación de la educación. Esto constituye una gran promesa. Muchas ins-



18 Augusto Pérez Lindo

tituciones y grupos sociales la están facilitando con diversas iniciativas.
Los sistemas educativos se vuelven más complejos, pues adoptan la bi-
modalidad (presencial y a distancia) para enseñar. A su vez, millones de
niños, jóvenes y adultos aprenden en condiciones de desescolarización.
El home schooling aparece como una vuelta a la educación familiar o
comunitaria.

¿Cómo podemos repensar la educación en medio de las mutaciones
que estamos experimentando? Es lo que se intenta en este libro. Trata-
mos de identificar las tendencias y los contextos en los cuales podemos
pensar una nueva teoría de la educación para los tiempos que estamos
viviendo. Partiendo de un enfoque filosófico de la complejidad, tratamos
de distinguir los aspectos sociológicos, pedagógicos, psicológicos, econó-
micos, culturales y políticos que están en juego. Intentamos también
explicitar los nuevos paradigmas y teorías que pueden ayudarnos a com-
prender las metamorfosis de la educación.

Nunca como ahora se han puesto en cuestión las condiciones de los
procesos educativos. Aquí pretendemos responder a la pregunta ¿para
qué educamos hoy?, pero no debemos olvidar que también hay que res-
ponder a la cuestión ¿cómo enseñar hoy?, que trata de los métodos peda-
gógicos, y a la cuestión ¿qué enseñar hoy? (los contenidos). Las ciencias
cognitivas han avanzado en el estudio científico de las condiciones de
aprendizaje y sus conclusiones están obligando a replantear las concep-
ciones pedagógicas fundadas en la intuición o en presupuestos teóricos
no verificados. La explosión de conocimientos científicos y la crítica epis-
temológica a su vez nos llevan a preguntarnos si tiene sentido transmi-
tir enciclopedias de conocimientos o si conviene poner el acento en las
competencias cognitivas o en el dominio de los grandes paradigmas dis-
ciplinarios.

Una de las preocupaciones de este libro es contribuir a crear un con-
senso sobre la formación de una ciudadanía mundial consciente de los
desafíos que enfrentamos y de los valores que precisamos para cons-
truir un nuevo mundo conforme a las Declaraciones Universales que las
Naciones Unidas y la UNESCO han elaborado en los últimos sesenta años.
El éxito de este propósito depende en última instancia del consenso y de
la voluntad política para establecer un modelo de desarrollo mundial
inteligente y solidario. Pero, sin una visión compleja de las nuevas con-
diciones de la educación, no podremos asegurar una implementación
eficaz de ninguna reforma. Este libro procura ofrecer elementos de jui-
cio para repensar la educación con el horizonte de la construcción de ese
nuevo mundo.

La crisis de la sociedad y de la educación en la Argentina ha sido
para mí un estímulo dramático para pensar los cambios que necesita-



19Prefacio

mos. Pero el horizonte en el que se sitúa mi reflexión desde hace tiempo
es la conciencia del cambio de mundo provocado por mutaciones biohis-
tóricas que se manifiestan en múltiples dimensiones. Hace rato que sa-
bemos que sin la humanidad ni hay salvación. Ahora sabemos también
que sin una conciencia planetaria y ecológica el futuro de la especie es
muy problemático.

En la primera parte del libro analizo las transformaciones educati-
vas y trato de replantear la teoría de la educación desde una perspectiva
multirreferencial y compleja. En la segunda parte, presento conceptos y
propuestas para construir políticas educativas que tengan en cuenta la
conciencia histórica y el advenimiento de un nuevo mundo.

Quiero agradecer a Enrique Martínez Larrechea, decano de la Fa-
cultad de Ciencias de la Educación de la Universidad de la Empresa, en
Montevideo, por haberme brindado la oportunidad de exponer mis re-
flexiones en el doctorado en Educación de esa institución.

A Roberto Vega, director de la maestría en Gestión Universitaria de
la Universidad Nacional de Mar del Plata, y a Norberto Fernández La-
marra, director de posgrado de la Universidad Nacional de Tres de Fe-
brero, quiero agradecerles por haberme brindado en distintas ocasiones
la oportunidad de desarrollar mis ideas en seminarios y cursos de pos-
grado.

A la doctora Rosa Palou, directora de la especialización en Docencia
Superior de la Universidad Nacional de Jujuy; al doctor Enrique Bam-
bozzi, de la Universidad Católica de Córdoba; a la magíster María Her-
naiz, de la Universidad Nacional de la Patagonia; a la doctora Mirtha
Bennato, directora del doctorado en Filosofía de la Universidad Nacio-
nal del Nordeste; al doctor Claudio Rama, ex director del Instituto para
la Educación Superior de América Latina y el Caribe (IESALC); al doc-
tor Nelson Colossi, de la Universidad Federal de Santa Catarina; al
doctor Francisco Romero, de la Universidad de Costa Rica, por ofrecer-
me oportunidades de enseñanza y de intercambio en sus respectivas
instituciones.

Finalmente, a mis discípulos, profesionales y docentes de todos los
niveles que he encontrado en distintos programas de posgrado, gracias
por haberme escuchado y por haberme elegido, en algunos casos, para
realizar tesis de maestría y doctorado que tienen que ver con las trans-
formaciones educativas de nuestro tiempo.





PRIMERA PARTE

ELEMENTOS PARA REVISAR
LA TEORÍA DE LA EDUCACIÓN





[ 23 ]

CAPÍTULO 1

Las metamorfosis de la educación

¿A qué estamos asistiendo, si no a un derrumbe
de lo que ha sostenido la escuela? Progreso, cultura y
moral ya no tienen lugar como tales, en el sentido de
que ya no tienen consenso. Es el progreso el primero
en ser discutido como referencia. Porque la mayoría
de los pensamientos actuales se inscriben sobre un
fondo de desencanto de la sociedad contemporánea.
Es a la vez porque estamos en una sociedad tecnicis-
ta y porque ya no se puede permanecer tal cual en
ella, que se vuelve urgente elaborar nuevos valores
para un nuevo mundo.

Jean Houssaye, “Educación y valores”

1. ¿Para qué educamos hoy?

La educación ha ganado una gran centralidad en los últimos cin-
cuenta años debido, entre otras cosas, a la masificación del acceso a la
escolarización, al mejoramiento del perfil educativo de la fuerza de tra-
bajo, a la expansión de la cultura de masas y al desarrollo de los siste-
mas de información. Todo esto ha dado lugar a un nuevo entorno que
algunos han denominado la “sociedad de la educación” o la “sociedad
educativa”.

Al mismo tiempo que crecía la importancia de los mecanismos de
comunicación y de aprendizaje en la sociedad, también se fueron relati-
vizando los agentes educativos tradicionales como la escuela o la uni-
versidad. Los individuos han encontrado o buscan otros mecanismos para
instruirse: sistemas informales, escuelas comunitarias o corporativas,
educación a distancia, educación domiciliaria. Aparecen procesos de des-
escolarización (como el fenómeno del home schooling). También avanza,



24 Elementos para revisar la teoría de la educación

paradójicamente, el iletrismo, el número de individuos que tienen difi-
cultades para leer y escribir a pesar de haber pasado por la escuela pri-
maria y secundaria.

Era fácil afirmar hace cien o incluso treinta años que la mayoría de
las personas escolarizadas se preparaba para el mundo del trabajo. Las
teorías sociológicas, económicas y políticas coincidían en este punto. Pero
ahora los cambios avanzan tan rápidamente que no es posible prever si
al final de un ciclo de formación los graduados van a encontrarse con la
función profesional para la que fueron entrenados. Es lo que reconoce
escépticamente Alain Renaut, director del Observatorio de la Educación
Superior en Europa, con respecto al futuro de los graduados universita-
rios:

Adaptar las formaciones a las profesiones es correr el riesgo de
adecuarlas al estado actual de las profesiones, lo que equivale a
garantizar a los estudiantes de hoy que poseerán mañana las com-
petencias necesarias para afrontar las tareas de ayer o de ante-
ayer.1

Si se trata de pensar en términos de valores y de visiones del mundo
que la educación debe transmitir, la situación no parece menos proble-
mática. Imaginemos solamente lo que significa para 1.200 millones de
chinos formados en el marco de un sistema comunista tener que asimi-
lar hoy los elementos de la cultura capitalista más competitiva. Para
millones de ciudadanos de los distintos países de la Unión Europea el
pasaje de una visión “nacional” a una visión “europea” tiene consecuen-
cias profundas, modifica creencias instaladas luego de varios siglos de
vida con otros modelos culturales y políticos.

El “choque” de creencias y de ideas lo podemos encontrar en todas
partes, en las comunidades indígenas de América del Sur o en Afganis-
tán, en la India o en Sudáfrica. En el seno de las familias o en las insti-
tuciones escolares, todos se preguntan para qué educamos hoy.

Para responder parece que deberíamos contar con una teoría de la
educación que permitiera comprender las complejidades actuales y an-
ticipar las tendencias futuras. Una exploración bibliográfica, en las bi-
bliotecas o en internet, nos ofrece millares de ensayos o estudios sobre
experiencias particulares o sobre críticas a los modelos vigentes. Pero
sólo una decena de trabajos se atreven a imaginar la reconfiguración
actual y futura de los sistemas de educación.

En la actualidad, encontrar una teoría de la educación universal-

1. Alain Renaut, ¿Qué hacer con las universidades?, Buenos Aires, UNSAM, 2008, p. 63.



25La metamorfosis de la educación

mente aceptable resulta muy problemático. Los procesos educativos se
encuentran afectados por los cambios de paradigmas y de contextos. Los
progresos de las ciencias cognitivas están modificando nuestras ideas
sobre la inteligencia, la memoria, los aprendizajes. La crítica epistemo-
lógica ha hecho tambalear muchas de las certidumbres que antes sus-
tentaban el discurso educativo. La globalización, la informatización, la
explosión de conocimientos, las innovaciones incesantes de la enseñan-
za virtual, desafían los modelos institucionales. Se puede decir que los
mecanismos de creación, organización y transmisión de conocimientos
se están transformando.

Entretanto, los ministros y directivos de la educación, los especialis-
tas y la UNESCO tratan de mantener un consenso internacional sobre los
grandes objetivos. Es lo que expresan ciertos documentos como la De-
claración Mundial sobre la Educación para Todos (Jomtien, 1990) o la
Declaración Mundial sobre la Educación Superior para el Siglo XXI (Pa-
rís, 1998). Al leer estos y otros documentos del mismo tipo uno tiene el
sentimiento de que las instituciones educativas corren permanentemente
detrás de los cambios.

En la medida en que intuimos que las mutaciones en curso afectan
todos los órdenes de la vida, ahora percibimos con mayor agudeza que
en el pasado que el proceso educativo forma parte de las condiciones de
supervivencia y de evolución de la humanidad. Sabemos que, más allá
de las formas institucionales, de las crisis de financiamiento o de los
modelos pedagógicos, lo que está en juego es la función civilizadora de
la educación.

La aceleración de los cambios y las adaptaciones permanentes a ellos
nos impiden analizar los largos y lentos procesos por los cuales la cultu-
ra humana se ha ido transformando. Por ejemplo, el pasaje de la escri-
tura a la cultura audiovisual comenzó a fines del siglo XIX con el cine, el
teléfono y la radio para amplificarse con la televisión y la computadora.
Pero el impacto sobre el pensamiento y la acción humana sólo comienza
a percibirse claramente a finales del siglo XX.2

En un contexto de mutaciones e incertidumbres pareciera sensato
adoptar actitudes pragmáticas utilizando métodos eficaces para que los
alumnos aprendan los contenidos que necesitan para su desempeño so-
cial y laboral. Ante los serios déficits cognitivos de niños y adolescentes,
lograr esto parece ya suficiente. ¿Para qué plantearse las cuestiones

2. Véanse Raffaele Simone, La tercera fase. Formas de saber que estamos perdiendo, Ma-
drid, Taurus, 2001; Paul Virilio, El arte del motor. Aceleración y realidad virtual, Buenos
Aires, Manantial, 1996; Giovanni Sartori, Homo videns. La sociedad teledirigida, Bue-
nos Aires, Taurus, 1998.



26 Elementos para revisar la teoría de la educación

teóricas si lo que importa son los resultados prácticos? Después de todo,
la humanidad se ha educado durante milenios sin disponer de teorías
antropológicas, psicológicas o epistemológicas bien fundadas. De hecho,
en muchos países las instituciones se acomodan espontáneamente a los
cambios, los directivos adoptan experiencias que parecen exitosas,
loseducadores recurren a diferentes métodos que parecen eficaces para
sus objetivos.

Lograr un buen aprendizaje de los alumnos no es poco en los tiempos
actuales. ¿Tiene sentido buscar una teoría de la educación? Es verdad
que los aviones se inventaron antes de que tuviéramos una teoría cien-
tífica de la aeronavegación. Pero la industria aeronáutica no existiría
sin las bases científicas necesarias. Sin teorías adecuadas, no podemos
ni explicar ni comprender los procesos educativos. “Sin teoría no hay
experiencia”, dijeron Leonardo da Vinci y Albert Einstein.

Por otro lado, como lo destacaron Jean-Jacques Rousseau, Imma-
nuel Kant, John Dewey, Paulo Freire, Jürgen Habermas, Edgar Morin y
tantos otros, la educación es el camino final que lleva a la humanidad a
su plena autoconciencia y a la emancipación de los individuos. Más allá
de las discusiones epistemológicas, necesarias para esclarecer los tér-
minos y la justificación de las teorías, lo que importa es la comprensión
del significado de este camino. ¿Podemos hablar de educación sin re-
flexión? ¿Podemos dejar de preguntarnos para qué educamos hoy?

Para los que creen que vivimos en una era sin fundamentos, esta
preocupación puede aparecer como una “pasión inútil”. Algunos piensan
que no es posible encontrar un significado común sobre la educación o
que no es necesario que exista alguna coherencia entre los proyectos
educativos. Jean-François Lyotard y otros pensadores posmodernos cri-
tican todo intento de legitimar una teoría totalizadora, una visión cohe-
rente de los saberes o un sentido de la historia:3 los “grandes relatos” se
han terminado, dicen; la ciencia misma puede ser analizada como un
discurso y sus conclusiones dependen del consenso o de las relaciones de
poder. La realidad es un discurso sobre lo que creemos que es la reali-
dad. Por lo tanto, podemos contentarnos con intercambiar opiniones o
interpretaciones.

La educación “pública” tiene un compromiso con el conocimiento cien-
tífico en la medida en que está sujeta a la crítica epistemológica y a la
evaluación institucional. Por ende, no puede quedar librada a la arbi-

3. Jean-François Lyotard, La condición postmoderna, Buenos Aires, Rei, 1995. Véanse las
críticas a estas posturas en Stanley Aronowitz, Henry A. Giroux. Postmodern Education,
Minneapolis, University of Minnesota Press, 1993.



27La metamorfosis de la educación

trariedad o al subjetivismo. Su pertinencia depende de criterios que son
discutidos y consensuados en el marco de una comunidad educativa
mundial.

Tampoco podemos olvidar que las políticas que permitieron la afir-
mación de la igualdad y de la individualidad en Occidente fueron el re-
sultado de teorías y confrontaciones que se iniciaron desde el siglo XVI.
La construcción de un consenso sobre los principios de los derechos hu-
manos que dieron lugar a las declaraciones universales de Naciones Uni-
das a partir de 1948 fue el resultado de grandes intercambios y confron-
taciones durante varios siglos. Y allí donde predominaron paradigmas
contrarios al reconocimiento de la libertad de conciencia o de la igual-
dad se sigue negando la libertad de pensamiento o la igualdad de opor-
tunidades educativas a personas de distinta condición social, étnica o
sexual.

Las sociedades funcionan también sobre la base de ideas y creencias
que subyacen en sus prácticas políticas, sociales o económicas. Los prin-
cipios de los derechos humanos permitieron que en la mayoría de las
naciones surgieran sistemas educativos fundados en ideales de digni-
dad y de igualdad humana. Por lo tanto, asumimos que los “discursos
emancipatorios”, la búsqueda de la dignidad humana o de la verdad a
través de la educación no son veleidades retóricas.

2. La edad mental y la edad escolar ya no son lo que eran

Uno de los fenómenos que nos invitan a repensar nuestras teorías
educativas es el de los cambios en la “edad mental” y la “edad escolar”
de los sujetos del aprendizaje.

En la antigüedad greco-romana ya se había dividido la educación en
tres etapas: primaria, secundaria y superior;4 algo que estaba sugerido
por Aristóteles en su Política, hace 2.300 años. En los comienzos de la
Era Moderna, Jan Comenio (1592-1670) propuso dividir los ciclos esco-
lares en cuatro etapas: escuela materna (0-6 años), escuela elemental
(6-12 años), gimnasio, escuela latina (12-18 años), universidad (18-24
años). Este esquema perduró pese a los cambios históricos. En los co-
mienzos del siglo XX se consolidó la división de los ciclos educativos so-
bre la base de definiciones acerca de la edad mental y la edad escolar.
Hacia 1930 la edad mental en Francia se determinaba aplicando la es-

4. Véase Henri-Irénée Marrou. Historia de la educación en la antigüedad, Buenos Aires,
Eudeba, 1965.



28 Elementos para revisar la teoría de la educación

cala métrica de Binet-Simon: un niño tenía una edad mental determi-
nada en la medida en que sus respuestas al test coincidían en un 75 por
ciento con las del grupo de edad correspondiente. Desde mediados del
siglo XX intervienen, junto a las mediciones de la edad cronológica y
delnivel de inteligencia, las teorías de los estadios evolutivos de los ni-
ños (Henri Wallon, Jean Piaget, Sigmund Freud).

Los test del cociente intelectual fueron criticados en las últimas dé-
cadas por defectos de consistencia interna o por falta de congruencia con
los comportamientos reales de los niños. Las pruebas de “inteligencia”
sirvieron durante generaciones para clasificar niños “normales” y “anor-
males”. En Estados Unidos entre 1910-1960 los resultados de los test de
inteligencia para negros y mujeres siempre daban más bajos que la media.
Pero en los últimos veinte años se modificó sustancialmente la situación
y los expertos “descubrieron” que se debía a un hecho muy simple: que
ahora los negros y las mujeres tenían muchas más oportunidades edu-
cativas que antes.

La “edad escolar” varía según las legislaciones de los distintos paí-
ses. En América Latina la escolaridad general obligatoria fue variando
notablemente en los últimos cincuenta años, pasando de ser entre siete
y doce años a estar desde los seis a los catorce años. En algunos países,
como la Argentina, la escolarización obligatoria comienza a los cinco
años y se completa a los dieciséis. Pero, de hecho, en este país un por-
centaje cercano al 40 por ciento padece de “retraso escolar”, es decir, se
encuentra en niveles que pueden considerarse inferiores para su edad
por problemas de repetición.

¿Estos criterios tienen en la actualidad una validez universal? Con
respecto a la edad mental podemos señalar algunos factores que desa-
fían su generalización. Un adolescente de doce años ha pasado en pro-
medio cerca de catorce mil horas frente al televisor o la computadora y
ha recibido cerca de diez mil horas de clase. En general, las nuevas ge-
neraciones tienen un capital de información varias veces mayor al de
las anteriores. En cambio, padecen de retrasos cognitivos notables en
cuanto a lectura, comprensión de textos, abstracción conceptual, pensa-
miento argumentativo y razonamiento matemático. En encuestas reali-
zadas entre ingresantes de la Universidad de Buenos Aires entre 1990 y
2000, se constataba que cerca de un 20 por ciento tenían dificultades de
lecto-escritura y en las operaciones matemáticas.

Pareciera que la cultura audiovisual produce el doble efecto de acele-
rar la maduración mental y cognitiva de algunos y de retrasar a otros.
En la Argentina, Brasil, Estados Unidos y otros lugares ya se conocen
muchos casos de adolescentes de doce, trece, catorce y quince años que
se presentaron con éxito para cursar estudios universitarios. Algunos



29La metamorfosis de la educación

ya son especialistas en informática y otros se destacan en competencias
matemáticas, musicales, deportivas o actorales.5

Las teorías sobre la edad mental de los niños deberían tomar en cuenta
la multiplicación de los estímulos audiovisuales e informativos. En El
yo saturado Kenneth Gergen habla del nacimiento de una subjetividad
hiperestimulada, de un “yo multifrénico”.6

Un niño de diez años con escolaridad normal en la actualidad ha
recibido mucha más información sobre el mundo que la que tenían los
adultos de cuarenta años hace décadas. Además, personas mayores de
sesenta años que antes no eran consideradas en “edad escolar” ahora
siguen estudios primarios, secundarios y universitarios. ¿Cómo pode-
mos integrar en una nueva teoría de la edad mental y de la edad escolar
todos estos cambios que se vienen produciendo en los sujetos de apren-
dizaje?

No debemos omitir el debate actual sobre la “edad moral” de los ni-
ños y adolescentes a causa del auge de la delincuencia entre los meno-
res. Mientras que algunos quieren proteger a los niños y adolescentes
hasta los diecisiete años, otros piensan que hay que tratarlos como adultos
a partir de los doce años. Algunos hablan del “fin de la infancia” pero
sería trágico aceptar que volvemos a situaciones de siglos precedentes
cuando era trivial el maltrato de los menores. El psicoanalista Arnaldo
Rascovsky hablaba de la persistencia del “filicidio” en las sociedades
actuales, o sea, de la pulsión primitiva y tanática que tiende a matar a
los hijos.7 (Las estadísticas de menores superexplotados, utilizados como
combatientes o sicarios u objetos de violencias de todo tipo han crecido
en África, América Latina y otras regiones).

Desde hace varias décadas se viene analizando y discutiendo la evo-
lución de la personalidad de los niños y adolescentes. No disponemos
aún de una visión sistemática del problema. Pero sí sabemos que los
esquemas que teníamos sobre los sujetos del aprendizaje resultan aho-
ra insuficientes. Nos encontramos con niños que empiezan a aprender a
los tres años o antes y personas adultas que asisten a instituciones edu-

5. Sobre la problemática de los niños superdotados han tenido lugar congresos nacionales
e internacionales en Canadá (1994), Argentina (1998), México (1999), Brasil (1999), Bar-
celona (2002) y Bogotá (2002).

6. Kenneth Gergen, El yo saturado, Paidós, Barcelona, 1987. Véase también Mercedes
Cafiero, Roberto Marafioti y Nidia Tagliabúe (eds.), Atracción mediática. El fin de siglo en
la educación y la cultura, Buenos Aires, Biblos, 1997.

7. Arnaldo Raskovsky, El filicidio. La mutilación, denigración y matanza de nuestros hi-
jos, Buenos Aires, Beas, 1992.



30 Elementos para revisar la teoría de la educación

cativas a los setenta u ochenta años. Por eso apareció la idea de la “edu-
cación permanente” que abarca a individuos de todas las edades en inte-
racciones que superan el marco de los ciclos y de las instituciones tradi-
cionales. La UNESCO sugiere que “la educación durante toda la vida se
presenta como una de las llaves de acceso al siglo XXI. Esta noción va
más allá de la distinción tradicional entre educación básica y educa-
ción permanente, y responde al reto de un mundo que cambia rápida-
mente”.8

3. La internacionalización educativa

Otro fenómeno que desafía los criterios vigentes sobre organización
educativa es el proceso de globalización.9 Los sistemas educativos ac-
tuales fueron diseñados en el marco de un sistema mundial estadocén-
trico, o sea, regidos por la existencia de Estados nacionales que fijaban
dentro de sus fronteras las posibilidades de intercambios educativos.
Alrededor de 1989 no sólo se produce la caída del Muro de Berlín sino
que también se abren las fronteras para las comunicaciones y los inter-
cambios educativos. Las aperturas económicas, políticas y tecnológicas
dieron lugar al concepto de “globalización”. A partir de entonces la edu-
cación transfronteriza avanza por muchos caminos: redes de teleescue-
las, programas internacionales de escuelas secundarias, programas de
educación a distancia, ofertas virtuales de aprendizaje para cualquier
disciplina producidas en cualquier lugar del mundo para cualquier ha-
bitante del planeta.

Todo indica que marchamos hacia una red mundial de programas
educativos. El bachillerato internacional con más de 630.000 alumnos,
de 2.365 colegios en 128 países, es uno de los ejemplos más antiguos.
Pero ahora el desarrollo de la home schooling, de la educación a distan-
cia y del aprendizaje virtual lleva las posibilidades mucho más lejos.
Las comunidades indígenas de América del Sur intercambian progra-
mas de educación a distancia. Escuelas de Australia y Nueva Zelanda
intercambian cursos a través de internet con Canadá o con la Argenti-
na. Muchos países y organizaciones no gubernamentales ofrecen cursos

8. UNESCO, La educación encierra un tesoro. Informe a la Unesco de la Comisión Interna-
cional sobre la educación para el siglo XXI, presidida por Jacques Delors, Madrid, Santilla-
na, 1996, p. 21.

9. Véase Xavier Bonal, Aina Tarabini-Castellani y Antoni Verger (comps.), Globalización y
educación. Textos fundamentales, Buenos Aires, Miño y Dávila, 2007.



31La metamorfosis de la educación

de cualquier nivel para usuarios de cualquier lugar del mundo a través
del ciberespacio.

¿Cómo establecer políticas regulatorias desde los Estados nacionales
para esta nueva estructura? Los Estados nacionales ya están siendo
sobrepasados. ¿Cómo conciliar la internacionalización con el manteni-
miento de una identidad local o nacional? En las experiencias actuales
se han debilitado las políticas nacionales y en cambio han renacido las
culturas locales y ancestrales en el ciberespacio. Internet se ha conver-
tido en un gran aliado de los individuos y de los grupos étnicos y sociales
minoritarios.

La globalización ha tenido consecuencias inesperadas de todo tipo.
Los universitarios de países asiáticos solían concurrir a universidades
de verano para aprender inglés en Estados Unidos, Canadá o Gran Bre-
taña. Ahora China ofrece cursos de inglés para individuos de cualquier
continente, presenciales y a distancia. Al mismo tiempo, Australia y
Nueva Zelanda atraen con sus ofertas académicas a estudiantes asiáti-
cos de muchos países diferentes. Las universidades de América Latina
han entrado en programas de cooperación y cotitulación con universida-
des de Estados Unidos y Europa.

4. Explosión de conocimientos y crisis curricular

La mayoría de los planes de estudio fueron diseñados en una época
en que las teorías y los conocimientos científicos tenían una relativa
estabilidad. Ahora, la producción científica tiene un carácter aluvional.
El Science Citation Index (ISI Web of Knowledge) registra artículos de
6.771 revistas con referato y se estima que desde 1965 a 2005 ha catalo-
gado más de 10 millones de artículos. El sistema Scopus, que es más
amplio, registra 14.671 publicaciones periódicas que desde 1969 a 2005
representan unos 33 millones de trabajos.

Éstos serían datos del círculo más restringido de publicaciones con
arbitraje. En general se publican cerca de un millón de revistas con pre-
tensiones académicas y científicas, de las cuales podrían considerarse
de carácter especializado unas 80.000. A su vez la publicación de libros
cada año suma más de un millón de títulos. Ello quiere decir que asisti-
mos a una explosión de conocimientos: un año de productividad científi-
ca actual equivale a la producción intelectual de varios milenios de la
humanidad.

Frente a este panorama imaginamos la situación de profesores de
ciencias naturales cuyos planes de estudio fueron aprobados hace cinco
o diez años: en ese lapso la biología molecular y las biotecnologías han



32 Elementos para revisar la teoría de la educación

hecho tantos progresos que obligan a un proceso de actualización. Las
facultades de Medicina de la Argentina (reunidas en la Asociación de
Facultades de Ciencias Médicas de la República Argentina, FACIMERA)
decidieron en 1998 que los graduados médicos deberían reacreditar sus
especializaciones cada cinco años. En las carreras de Ingeniería de Sis-
temas o Informática el plazo de obsolescencia de los conocimientos es
más breve: se calcula que en dieciocho meses las innovaciones informá-
ticas obligan a revisar los planes de estudio.

Los planes de estudio universitarios, enciclopédicos y fragmentarios,
se preocupan aún por transmitir informaciones y competencias que los
alumnos consiguen de manera informal y directa a través de internet
donde encuentran programas de contabilidad, de diseño, de informática
y otros que muchos jóvenes aplican aun antes de ingresar a la universi-
dad. La transmisión de información, que cubre más del 80 por ciento de
la enseñanza superior, va siendo asumida por programas que se encuen-
tran en la red, lo que a su vez es motivo de preocupación por la existen-
cia de sitios en internet que alimentan la reproducción de artículos, pa-
pers o exámenes.

Podemos observar, también, que el acceso a las bibliotecas se ha
ampliado al infinito y que los individuos pueden llegar a ellas desde
cualquier lugar del mundo. La biblioteca de Babel que imaginara Jorge
Luis Borges está al alcance de cualquier individuo en cualquier lugar
del mundo. Internet se ha convertido en la supermemoria exogámica de
la humanidad. Entonces parece que la educación tiene que poner más el
acento en las competencias para aprovechar la información, en las capa-
cidades cognitivas y reflexivas, más que en el almacenamiento de datos.

5. Desescolarización

Otro de los fenómenos asociados con estos nuevos contextos es la
tendencia a la desescolarización. Ivan Illich fue un precursor con su
libro Deschooling Society de 1970 (La desescolarización de la sociedad,
1971). Pero fue John Holt quien, a partir de 1977 y desde su revista
Growing Without Schooling, impulsó los programas de home schooling
que se extendieron desde Estados Unidos hacia los cinco continentes
con millones de niños, jóvenes y adultos estudiando con métodos no
convencionales.

Los procesos de desescolarización señalan, por un lado, la desvalori-
zación de la escuela como ya lo había diagnosticado Ivan Illich desde
1970. Pero, por otro lado, el contexto que ahora vivimos es distinto por-
que la desescolarización institucional coincide con un mayor acceso a



33La metamorfosis de la educación

mecanismos de enseñanza-aprendizaje a través de los sistemas infor-
máticos.

Internet hizo posible la creación de plataformas que abrieron el ca-
mino a la educación virtual y también a la desescolarización. En los
últimos quince años el crecimiento de la educación a distancia ha sido
exponencial. La diseminación de variadas ofertas de enseñanza virtual
es una manifestación de este proceso. Surgieron escuelas y universida-
des virtuales, programas de aprendizaje on line ofrecidos por institucio-
nes, empresas o particulares. El ciberespacio contiene hoy el más grande
y diverso sistema de educación de todos los tiempos. La desescolariza-
ción significa en este contexto el desarrollo de un nuevo espacio educati-
vo a escala mundial.

El hecho de que la educación virtual desplace en parte la actividad
áulica no constituye una pérdida en la medida en que muchas de las
clases magistrales en la escuela o la universidad no eran y no son inte-
ractivas, no facilitan la actitud activa, creativa, de los alumnos. La fre-
cuentación de la computadora obliga de hecho a un mayor desarrollo de
la lectura aunque se pierden competencias lingüísticas por falta de orien-
tación pedagógica.

La desescolarización actual es paralela al proceso de generaliza-
ción de la educación en todas partes. Los medios de comunicación so-
cial y el ciberespacio se están convirtiendo en agentes educativos. En
este sentido, marchamos hacia una sociedad educativa global. Pero, si
bien se ha avanzado en la creación de canales y programas de televi-
sión con contenido científico, cultural y educativo, todavía muchos de
los sitios y programas más frecuentados por los jóvenes no tienen va-
lor educativo.

Los sistemas informáticos como Microsoft, Linus, Yahoo, Google y
otros tienen fuertes componentes de interés científico y pedagógico.
Google ha creado un sistema de consulta bibliográfica muy efectivo. Yahoo
y Google facilitan accesos a todas las bibliotecas, universidades y cole-
gios del mundo.

La digitalización de las bibliotecas y la disponibilidad de libros y do-
cumentos en formato digital han creado a su vez una verdadera biblio-
teca mundial al alcance de todos los habitantes del planeta; con lo cual,
a su vez, se han superado las barreras territoriales y culturales que
limitaban el acceso a las fuentes del conocimiento científico o cultural
en el mundo.

El modo de producción y de transmisión de conocimientos está cam-
biando. Esto tiene consecuencias para las universidades, las escuelas,
los científicos, los pedagogos, las bibliotecas. La utilización de libros e
informes de nivel científico actualizado en las aulas o en las empresas o



34 Elementos para revisar la teoría de la educación

en las casas particulares modifica las relaciones de enseñanza-aprendi-
zaje del pasado.

La cultura de masas se incrementa con los medios de comunicación
social, pero también avanza el iletrismo, disminuye el número de lecto-
res, el dominio del lenguaje corriente se ha deteriorado en Europa, Es-
tados Unidos o América del Sur.

Cuando Ivan Illich publicó en 1970 La sociedad desescolarizada, sus
críticas iban sobre todo a la incapacidad de integración social de la ins-
titución escolar, a su incapacidad para asegurar la igualdad de oportu-
nidades, el deseo de aprender y formar en la convivencia. La Declara-
ción Mundial sobre Educación para Todos (Jomtien, 1990) parece una
respuesta a estas preocupaciones. En esa línea muchos países adopta-
ron políticas educativas de inclusión social. De hecho, la escolaridad se
ha extendido en todas partes. Pero esto no parece resolver los proble-
mas de integración social.

El desarrollo de la educación a distancia parece, por su lado, ofrecer
la oportunidad de una inclusión mucho más amplia que la tradicional.
La multiplicación de redes educativas virtuales tiende a universalizar
el acceso a los procesos educativos, al precio de una “desinstitucionali-
zación” creciente de los mecanismos de enseñanza-aprendizaje. Cabría
plantearse si esta nueva forma de “desescolarización” puede asumir los
desafíos pendientes de la integración social y de la formación moral de
los alumnos.

6. Escolarización, pobreza y desarrollo en América Latina

Hay que incorporar a los análisis las tendencias de la escolarización
en América Latina y las expectativas que en ella han puesto tanto los
gobiernos como las organizaciones sociales para superar la pobreza y el
subdesarrollo. La región tiene hacia 2008 unos 570 millones de habitan-
tes, y unos 70 millones de personas escolarizadas en todos los niveles.

La tasa de analfabetismo es del orden del 8,8 por ciento. La escolari-
zación no ha dejado de progresar en las últimas décadas. Entre 1991 y
2005 la matriculación primaria pasó del 87 por ciento al 97 por ciento de
los niños en edad escolar. Resulta también impresionante el crecimiento
de las universidades y de la matrícula de nivel superior: hacia 2007 se
estimaba que había unos dieciséis millones de estudiantes en este nivel.

Aunque se han hecho progresos notables en la disminución de la po-
breza, hacia 2007 la población pobre alcanzaba a cerca del 30 por ciento
del total y la extrema pobreza al 12,7 por ciento. Las estadísticas de
Naciones Unidas destacan que en América Latina se registra el más
alto índice de inequidad social del mundo: el 20 por ciento de los más



35La metamorfosis de la educación

ricos poseen el 57 por ciento de los ingresos, mientras que el 20 por
ciento más pobre sólo el 3 por ciento.

Estos datos y sus ampliaciones, que se pueden obtener a través de
los informes estadísticos de Naciones Unidas y el Banco Mundial, mues-
tran varias cosas significativas. En primer lugar, que la expansión edu-
cativa en América Latina ha sido constante en las últimas décadas y
que no obstante ello la disminución de la pobreza ha sido lenta. En se-
gundo lugar, se puede observar que aun con crecimiento económico la
desigualdad no disminuye. En tercer lugar, que América Latina dispone
de un potencial de recursos humanos de nivel superior equivalente al de
la Unión Europea pero, sin embargo, su impacto sobre el desarrollo no
produce los mismos efectos.

Aquí aparece la necesidad de revisar seriamente las amalgamas
voluntaristas entre expansión educativa y desarrollo que desde los años
60 fueron sostenidas por distintos gobiernos en la región. La observa-
ción sociológica ha demostrado que aun en los países desarrollados la
pobreza no disminuye si no se atacan los mecanismos de la desigual-
dad. La escolarización masiva ha permitido mejorar el perfil educati-
vo de la fuerza de trabajo, pero curiosamente eso no siempre sirvió a
los países de origen de los trabajadores calificados, que para progresar
tuvieron que emigrar hacia otros países en busca de posiciones mejor
remuneradas.

El otro aspecto crucial es el vínculo entre la escolarización superior y
el desarrollo. Si no existen estrategias que valoricen los conocimientos y
las capacidades educativas, las condiciones del subdesarrollo se repro-
ducen. Es una lección de la que se ha aprendido poco en América Latina.
El caso más notorio es el de Argentina que tuvo desde 1970 altos niveles
de escolarización superior pero que no supo aprovechar esta ventaja com-
parativa para su crecimiento. En este sentido, se puede decir que en la
actualidad la gestión del conocimiento para el desarrollo implica articu-
lar el Estado, las demandas sociales y la economía con el potencial edu-
cativo y científico de cada país. Los casos exitosos de Corea, Malasia,
China, Irlanda, Finlandia, Japón, Estados Unidos o la India muestran
que hay distintos caminos para alcanzar resultados satisfactorios.

7. Tendencias y motivos para el cambio

Por donde busquemos, la escuela, la universidad, se encuentran des-
bordadas. Los “desfases” entre la escuela y la sociedad ya eran tema
de los informes mundiales sobre la educación en los años 70 y 80. Phi-
lip Coombs repite el mismo diagnóstico sobre el “desfase” entre el sis-
tema educativo y la sociedad en sus informes La crisis mundial de la



36 Elementos para revisar la teoría de la educación

educación en 1960 y 1970.10 En la actualidad habría que hablar más
bien de “desborde”. La escolarización masiva de las poblaciones exige
cada vez más recursos y docentes que no alcanzan para cubrir todas las
demandas.

En resumen, encontramos muchos elementos de juicio para justifi-
car un replanteo de la teoría de la educación. En todo caso, habría que
tener en cuenta por lo menos estos factores:

• La globalización impulsa la internacionalización de los procesos edu-
cativos y crea la posibilidad de pensar en la preparación de individuos
para una responsabilidad planetaria11 (Edgar Morin, Francisco Gutié-
rrez, Moacir Gadotti, entre otros, presentan ideas en este sentido).

• La informatización de la sociedad genera nuevas intersubjetividades
virtuales, facilita el acceso directo a todas las fuentes de información
científica y cultural, favorece el autoaprendizaje, exige mayor capa-
cidad de reflexión, disminuye los hábitos de lectura y escritura; las
teorías y los programas de educación a distancia han tratado de apro-
vechar estos nuevos contextos.12

• La revalorización de las identidades étnicas, muchas veces converti-
das en fuente de conflictos, ha llevado a reconocer las diversidades
culturales y a pensar en una educación multicultural.13

• La extensión de la pobreza y la exclusión de vastos sectores sociales
obliga a fortalecer la función integradora de la educación y la com-
promete con la búsqueda de la equidad social.14

• El surgimiento de una economía que tiene al conocimiento como fac-
tor principal lleva a prestar más atención a la formación científica y
técnica de los individuos, así como al desarrollo de capacidades para
aplicar eficazmente los saberes en la resolución de los problemas de
la sociedad.15

10. Philip Coombs, La crisis mundial de la educación, Barcelona, Península, 1971.

11. Véase Francisco Gutiérrez y Cruz Pardo Rojas, Ecopedagogía y ciudadanía planeta-
ria, San José de Costa Rica, Pec, 1997.

12. Véanse Pierre Lévy, Cibercultura. La cultura de la sociedad digital, Barcelona, An-
thropos, 2007; Elena Barberà (coord.), La incógnita de la educación a distancia, Barcelo-
na, ICE-HORSORI, 2001; Marta Mena (comp.), Construyendo la nueva agenda de la educa-
ción a distancia, Buenos Aires, La Crujía, 2007.

13. Véase Peter McLaren, Pedagogía, identidad y poder. Los educadores frente al multi-
culturalismo, Rosario, Homo Sapiens, 1999.

14. Véase la Declaración Mundial de la UNESCO, Educación para todos, Jomtien, 1997.

15. Véanse CEPAL-UNESCO, Educación y conocimiento: eje de la transformación productiva
con equidad, Santiago de Chile, Naciones Unidas, 1990; Augusto Pérez Lindo, Políticas de
conocimiento, educación superior y desarrollo, Buenos Aires, Biblos, 1999.



37La metamorfosis de la educación

• La ausencia de políticas mundiales de desarrollo sustentable que
regulen la globalización económica y tecnológica dominante, las asi-
metrías entre el librecambio económico y las restricciones a la circu-
lación de los trabajadores migrantes, señalan la necesidad de prepa-
rar a través de la educación un nuevo orden mundial, inteligente y
solidario.16

Parece evidente que necesitamos nuevas teorías para asimilar, en-
frentar, superar o aprovechar estos nuevos contextos. La actitud frente
a los desafíos, además, depende de los valores o las finalidades que cada
uno atribuya a la educación. ¿Será necesario que siga siendo un conser-
vatorio de patrimonios culturales de la humanidad? ¿O será convenien-
te más bien convertirla en agente de una nueva cultura planetaria?
¿Cuál?

8. Senderos y bifurcaciones

La educación encierra hoy más que nunca muchos interrogantes. Al
mismo tiempo, se espera de ella demasiadas cosas que en realidad debe-
rían ser atendidas por otros agentes. En América Latina se pide a la
educación que ayude a disminuir el desempleo, la pobreza, las enferme-
dades transmisibles, la desnutrición, la marginalidad y otras cosas que
dependen de las políticas económicas y sociales. ¿La educación puede
sostener todavía un proyecto liberador? Para responder a estos interro-
gantes necesitamos nuevos enfoques teóricos.

La teoría de la educación, como fenómeno multirreferencial, com-
prende aspectos cruciales como:

• una concepción del ser humano y del mundo, o sea, una filosofía;
• una teoría del conocimiento fundada en las ciencias cognitivas y en

la crítica epistemológica;
• una visión enciclopédica de las teorías y competencias científicas que

los alumnos deberían aprender;
• una visión ética y política de los valores que se consideran adecuados

para transmitir a los individuos en sus contextos sociales y culturales;
• una visión histórica y prospectiva de las funciones de la educación, y
• una definición de los métodos y las condiciones pedagógicas adecua-

das para la enseñanza y el aprendizaje

16. Vésae Moacir Gadotti, Perspectivas actuales de la educación, Buenos Aires, Siglo Vein-
tiuno, 2003.



38 Elementos para revisar la teoría de la educación

Para comprender los procesos educativos, precisamos un modelo de
conocimiento y el más conveniente nos parece el “pensamiento complejo”
de Edgar Morin, ya que permite recurrir a instrumentos de análisis di-
versos y se sitúa en un plano de complementariedad con respecto a dis-
tintas antinomias: racionalidad/irracionalidad, materialismo/espiritua-
lismo, individuo/sociedad, tradición/modernidad, etc. Lo que es impor-
tante también en este enfoque es que se asume una teoría de sistemas
que no elimina la acción humana, lo que nos permite analizar los proce-
sos educativos tanto en sus estructuras como en las acciones humanas.

La educación está comprometida con la universalización de la huma-
nidad, pero al mismo tiempo se encuentra contextualizada por las con-
diciones sociales, por las identidades culturales y por los objetivos polí-
ticos de cada sociedad. La educación tiene misiones políticas, sociales y
culturales que destacan su aparente voluntarismo. Pero en su funciona-
miento los sistemas educativos precisan de técnicas administrativas,
gerenciales, organizacionales, que subrayan los aspectos impersonales
de la burocracia y las estructuras.

Para comprender los fenómenos educativos, se precisan variadas dis-
ciplinas como la filosofía, la sociología, la psicología, la política, la econo-
mía, la teoría de las organizaciones, la administración, el derecho, la
historia. Las ciencias de la educación constituyen un campo transdisci-
plinario cuya legitimidad depende de los criterios epistemológicos de
cada disciplina.

La pedagogía es la disciplina que se ocupa de los procesos de ense-
ñanza-aprendizaje, es decir, de las comunicaciones intersubjetivas que
pretenden transmitir conocimientos y actitudes. Encuentra su funda-
mento en teorías filosóficas sobre la realidad humana, el conocimiento,
los valores, la sociedad y la historia. Frente a las tendencias que tienden
a explicar la educación desde la economía, la sociología, la biología o la
teoría de sistemas, hay que reivindicar la pertinencia de la pedagogía
para comprender los procesos educativos.

La actividad pedagógica requiere conocimientos sobre los procesos
cognitivos, sobre las actitudes de los sujetos de la educación, sobre los
métodos de enseñanza, sobre las formas de organización escolar, sobre
las políticas educativas de una sociedad. Todo esto supone un conjunto
de teorías y métodos que se encuentran en discusión permanente. Sin
ello es difícil alcanzar coherentemente los fines de la política educativa
que se proponen las sociedades. Sin teorías pertinentes y sin los medios
adecuados, los sistemas educativos se sumergen en la incongruencia.

La teoría de la educación supone un proyecto de sociedad. Trabaja
con la hipótesis de otro ser humano posible. Esto nos obliga a tomar con
reservas la idea de la educación como capacidad de adaptación a los
cambios del entorno. La educación reproduce la cultura vigente pero



39La metamorfosis de la educación

también produce una nueva sociedad. La historia contemporánea ofrece
variados ejemplos.

Rousseau, Kant, Dewey o Freire, entre otros, pensaron que la educa-
ción era el instrumento para formar un individuo autónomo liberado de
las alienaciones sociales. La utopía pedagógica afirma esta posibilidad y
por eso se opone a la adaptación simple del individuo a la cultura domi-
nante.

Con ideologías liberales, socialistas, populistas o reformistas, la edu-
cación moderna estuvo implicada en cambios importantes buscando crear
nuevas ciudadanías para una nueva sociedad. La educación estuvo aso-
ciada al voluntarismo revolucionario; basta con evocar la figura de Be-
nito Juárez en México o de Augusto César Sandino en Nicaragua.

Ahora bien, tan importante como la idea del cambio a través de la
educación es la función conservadora que ella tiene. La idea del cambio
no tiene sustento si no supone un proceso acumulativo de la humanidad
durante siglos y milenios. Desde el uso del tenedor o del lenguaje, desde
las reglas de cortesía hasta los sistemas de salud, todo supone un largo
camino de creación, de innovación y de conservación. No todo cambia.
¿Pero qué debemos conservar? La educación supone en todos los niveles
un repaso por los caminos que recorrieron las generaciones anteriores.
Algunos piensan que la ruptura abrupta con la cultura tradicional y la
cultura moderna en el torbellino de la globalización posmoderna podrían
tener consecuencias nefastas para la vida individual y colectiva. ¿Qué
debería hacer la educación?

La historicidad es inherente al proceso educativo. En la perspectiva
histórica las formas institucionales de los sistemas educativos aparecen
como contingentes o como relativos a su tiempo. Pero la inercia es un
mecanismo poderoso que sustenta la reproducción de los sistemas socia-
les y la escuela suele contribuir a este propósito, como lo ha señalado
Pierre Bourdieu en su famoso libro La reproducción, de 1970. Sin em-
bargo, la idea de “escuela” ha pasado por muchas reformas. La idea de
la división entre los tres ciclos escolares (primario, secundario, supe-
rior) aún prevalece, pero ya se ha incorporado al discurso educativo la
noción de una “educación para toda la vida”. La posgraduarización en
los estudios universitarios es un síntoma de este proceso. Pero también
lo es el hecho de que personas mayores de cincuenta años se inscriban
en la universidad para comenzar o continuar estudios superiores.

Algunos pueden creer que “lo importante es preservar las institucio-
nes educativas”. Podríamos sostener más bien que lo importante es pre-
servar los procesos educativos; las instituciones son formas contingentes
que cada sociedad adopta para organizar la educación. Distinguir am-
bos aspectos nos permitiría identificar mejor lo que tenemos que cam-
biar y lo que tenemos que conservar.



40 Elementos para revisar la teoría de la educación

La educación no puede ignorar su propia historicidad y tampoco pue-
de olvidar que una de sus funciones es explicitar la conciencia histórica
de la época. De aquí surge la importancia del concepto de “concientiza-
ción” que Paulo Freire coloca como núcleo de la alfabetización.

Si la cultura audiovisual y la escuela eluden la historicidad, con ello
bloquean también la capacidad reflexiva de los alumnos, que es un obje-
tivo pedagógico fundamental. Para aprender a pensar necesitamos re-
flexionar sobre la experiencia histórica de la humanidad. Es uno de lo
principios que atraviesa el informe de Edgar Morin Los siete saberes
necesarios para la educación del futuro.17

La conciencia histórica puede ser utilizada para justificar actitudes
conservadoras, pero ello sería olvidar que la historia siempre encierra
como lección la idea de que el ser humano es un proyecto, una posibili-
dad futura. Esto es evidente en los últimos siete mil años de la huma-
nidad, aunque en el camino muchos intentaron, e intentan aún, que-
darse definitivamente en un estadio de la historia (en todos los conti-
nentes encontramos ejemplos de comunidades grandes o pequeñas
que decidieron mantenerse al margen de las innovaciones modernas,
o que deciden volver a sus identidades ancestrales). Vincular la educa-
ción con la historicidad implica entonces retomar el pasado y pensar el
futuro, y eso nos sitúa en las antípodas del posmodernismo que privi-
legia el presente.

Desde una mirada prospectiva podremos reorganizar las estructuras
del presente en función del proyecto que queremos ser. Pero contraria-
mente a lo que pensaron los reformadores progresistas e iluministas del
siglo XIX, cuyos modelos aún persisten, el objetivo no puede ser homoge-
neizar todas las culturas en nombre de la racionalidad sino admitir que
pueden coexistir culturas con historicidades e identidades diferentes.
Esto forma parte de un nuevo consenso que la UNESCO ha tratado de
resumir en su Declaración Mundial sobre las Diversidades Culturales
(1999).

Desde un punto de vista biológico, la educación procura asegurar las
condiciones de supervivencia y evolución de la especie humana. Conser-
var y mejorar las condiciones de vida es el mandato primitivo del indivi-
duo en sociedad. Esta pulsión originaria se realiza a través de procesos
de adaptación y de innovación en el medio. Los desequilibrios ecológicos
nos han vuelto hoy más atentos a las cuestiones en las que se pone en
juego la vida y la relación con la naturaleza. La ecopedagogía aparece
como una respuesta adecuada para lograr un desarrollo sustentable.

17. Edgar Morin, Los siete saberes necesarios para la educación del futuro, Buenos Aires,
Nueva Visión, 2001.



41La metamorfosis de la educación

Las políticas y las ideas neoliberales, insistiendo con la formación de
individuos competitivos, reintrodujeron las concepciones neodarwinia-
nas que describen la naturaleza humana como originalmente agresiva.
Durante los milenios que nos precedieron esta creencia sirvió como legi-
timación de las guerras y de las luchas por el poder político o económico.
Ahora sabemos que las bases naturales de la evolución también inclu-
yen la capacidad para cooperar, para asociarse, para convivir.18

En el plano ontológico, lo que distingue al ser humano es la concien-
cia de sí y la posibilidad de ser libre. Por lo tanto, el desarrollo de la
libertad y de la autonomía aparece como un imperativo existencial de la
educación. Esto forma parte del consenso democrático que suscribe la
comunidad mundial. Sin embargo, las tendencias antihumanistas, que
provienen de fuentes tan diversas como el integrismo religioso o el cien-
tificismo, el neopositivismo o el posmodernismo, el holismo ecologista o
el nihilismo filosófico, nos obligan a reconocer que la humanización cons-
tituye siempre una posibilidad, un proyecto, que debe fundarse y expli-
citarse en cada época.

Del mismo modo, la solidaridad no es un dato, no forma parte de una
esencia natural; es algo que se aprende, que se construye. Poseemos la
disposición para cooperar con el otro, pero también la capacidad para la
agresión.

De acuerdo con la hipótesis de la agresividad natural del ser huma-
no, que ha sido el paradigma dominante hasta nuestros días, para con-
trolar su agresividad el individuo tiene que ser educado compulsiva-
mente para integrarse con los demás. Pero aun si consideramos la hipó-
tesis contraria, que nos proponen entre otros Ashley Montagu o Franz
De Wass, según la cual hay una disposición natural para cooperar con el
otro, la educación aparece necesaria para organizar la convivencia so-
cial. A la luz de los conocimientos actuales, podemos decir que el ser
humano dispone tanto de la capacidad para agredir como de la capaci-
dad para cooperar porque ambas forman parte de los dispositivos de la
supervivencia.

Las teorías agresionistas influyeron muchísimo en los modelos edu-
cativos, en las políticas de Estado y en las ideologías políticas. El autori-
tarismo surge de una convicción: hay que reprimir el comportamiento
naturalmente agresivo de las personas. En Thomas Hobbes la avidez es
connatural (cupiditas naturalis) y lleva a buscar el sometimiento del
otro (homo hominis lupus). La conciencia racional permite que los indi-

18. Véase Ashley Montagu, La naturaleza de la agresividad humana, Madrid, Alianza,
1981; Franz De Wass, Primates y filósofos. La evolución del simio al hombre, Madrid,
Paidós, 2007.



42 Elementos para revisar la teoría de la educación

19. Véase Thomas Hobbes, Leviatán o la materia, forma y poder de una república eclesiás-
tica y civil, México, Fondo de Cultura Económica, 1998.

viduos reconozcan que en esos términos la supervivencia es inviable,
por lo que acuerdan un contrato social en el que establecen un Estado
mediado que se convierte en un poder absoluto.19

El liberalismo y el evolucionismo de Darwin llegaron más tarde para
reforzar y perfeccionar esta idea combinando el individualismo compe-
titivo con el Estado regulador. Hobbes, Darwin y Marx trataron de obje-
tivar la agresividad y al mismo tiempo justificaron estrategias compul-
sivas para lograr la cohesión social.

En la tradición que viene de Rousseau, en cambio, se cree que la
bondad natural del ser humano fue corrompida por la evolución cultural
y el egoísmo (Discurso sobre los orígenes y fundamentos de la desigual-
dad entre los hombres, 1758). Se hace necesario recuperar la solidaridad
a través de un contrato social. A su vez, la educación tiene que devol-
ver a los individuos sus capacidades naturales para cooperar con el otro
superando los egoísmos (Emilio o sobre la educación, 1762).

El pesimismo naturalista y el culturalista contribuyeron a crear
modelos autoritarios y represivos con la “sana” intención de perfeccio-
nar o restaurar la bondad humana. En el siglo XX esta misma actitud se
reproduce con las doctrinas del “hombre nuevo” que los regímenes co-
munistas trataron de imponer durante el siglo XX. Esto no tiene nada de
sorprendente si tenemos en cuenta que en la Edad Media cristiana se
impusieron mecanismos represivos para conseguir que los individuos
actuaran correctamente de acuerdo con una ética social.

En cuanto agente de integración social, la educación puede fortale-
cer el vínculo con los demás (la conciencia social de Émile Durkheim, la
inteligencia interpersonal de Howard Gardner, la inteligencia emocio-
nal de Daniel Goleman) sobre la base del temor a las sanciones o sobre
la base de la solidaridad, sobre la base de normas o sobre la de las con-
vicciones personales. El crecimiento de la violencia escolar, infantil y
juvenil está colocando en el primer plano estas discusiones. La crisis de
las normas morales y sociales, la pérdida de autoridad de los padres y
maestros, llevan a algunos a reclamar un retorno a los sistemas represi-
vos y autoritarios, y a otros a buscar la autorregulación de los propios
alumnos.



[ 43 ]

CAPÍTULO 2

La complejidad del concepto de educación

Podría decirse que explorar el mundo de
la educación, en toda su anchura y compleji-
dad, y al amparo de propósitos unificadores y
totalizadores, es entrar en un territorio donde
la señalización escasea, en un área todavía
no cartografiada suficientemente.

 Ricardo Nassif, Teoría de la educación

1. ¿Es posible una teoría de la educación
en una era de mutaciones?

Los sistemas educativos han evolucionado en las últimas décadas
adaptándose a los cambios del mundo a través de la diversificación, la
expansión o la innovación. Pero pareciera imposible que una teoría de
laeducación pueda contribuir a racionalizar experiencias tan variadas.
La globalización favoreció la convergencia de distintos países en torno a
modelos institucionales y planes de estudio. Además, distintos movi-
mientos políticos y sociales han presionado para organizar escuelas y
universidades conforme a objetivos locales, regionales, étnicos, religio-
sos o políticos. Esto puede verse fácilmente en el surgimiento de univer-
sidades y escuelas con carácter regional en Europa, el desarrollo de es-
cuelas islámicas en distintos países de Asia, el reconocimiento de escue-
las y universidades indígenas en América del Sur, la creación de univer-
sidades para las fuerzas armadas y de seguridad, etcétera.

Entre los fenómenos más sorprendentes se puede mencionar la ma-
duración precoz de niños y adolescentes que con edades de doce o quince
años se encuentran en condiciones de ingresar a la universidad. En sen-
tido inverso puede observarse el crecimiento del iletrismo y del retraso
escolar. Muchos jóvenes de diecisiete o dieciocho años se presentan al



44 Elementos para revisar la teoría de la educación

ingreso universitario con serias dificultades para leer, escribir o com-
prender un texto. Alemania se ha propuesto que los adolescentes termi-
nen el secundario manejando por lo menos unas 1.500 palabras, pero los
resultados promedios llegan a la mitad. En la Argentina y otros países
de América del Sur los graduados secundarios utilizan normalmente
unas 350 palabras y algunas universidades organizan talleres de lecto-
escritura para elevar este capital a 500 palabras.

En Europa se han procurado estándares comunes para todos los ni-
veles educativos pensando en un espacio europeo del conocimiento que
ya involucra a 54 países. Pero la política educativa no es una responsa-
bilidad de ninguna agencia transnacional sino de las mismas comunida-
des locales o nacionales, de modo que todo depende de la convergencia
voluntaria de las mismas instituciones educativas. Pese a las compleji-
dades que tienen que ver con las distintas lenguas, culturas e historias
nacionales o locales, el Proceso de Bolonia (1999-2010) ya logró que las
universidades de los países involucrados adoptaran un nuevo modelo
curricular fundado en la formación por competencias. Esto implica aban-
donar los planes de estudios monodisciplinarios y enciclopédicos que
aún prevalecen en América Latina y otros lugares.

También podemos observar otras experiencias contrastantes. Los
ministros de educación del Mercosur aprobaron protocolos para facili-
tar los intercambios y la movilidad de estudiantes, profesores y profe-
sionales de los países miembros. Brasil ya introdujo la enseñanza del
castellano desde la escuela primaria, pero los países de habla castella-
na todavía no alcanzan a establecer recíprocamente la enseñanza del
portugués. Por otro lado, pese a que se han establecido estándares co-
munes y que se han realizado pruebas experimentales de evaluación
de graduados en distintas carreras (Agronomía, Medicina, Ingeniería),
todavía no se acepta la libre circulación de profesionales porque las
asociaciones profesionales y las universidades temen la competencia
de sus pares.

Los cambios afectan a las políticas educacionales, a las identidades
de los actores (docentes, alumnos), a las organizaciones institucionales
(locales, nacionales, internacionales), a las modalidades de enseñanza y
aprendizaje, al currículo, a la gestión de la información.

La idea de la historicidad misma de la educación está sometida a
revisión. Durante los siglos XIX y XX la idea del progreso dominante per-
mitió diseñar escuelas y universidades en todo el mundo que considera-
ban que las mismas debían ser agentes de transmisión de la moderni-
dad, del conocimiento científico, del progreso tecnológico. Por lo tanto,
se rechazaron las formas tradicionales de educación familiar o comuni-
taria. Actualmente, en todo el mundo, se han revalorizado las identida-



45La complejidad del concepto de educación

des ancestrales y consecuentemente se han creado miles de institucio-
nes educativas cuya finalidad es preservar o fortalecer las identidades
locales, religiosas, ancestrales. A la idea del progreso le sucede la idea
de la “contemporaneidad de todas las culturas”. Universidades euro-
peas como las de Escocia, Barcelona, Lovaina y otras que supieron tener
un perfil cosmopolita se han volcado a la recuperación de sus tradicio-
nes locales. En América Latina se han creado universidades indígenas
donde se enseñan, entre otras cosas, técnicas médicas y conocimientos
ancestrales.

¿Qué queda entonces de los consensos teóricos, de las teorías clásicas
del pasado? Podría parecer que todo cambia, pero sería un error. Una de
las consecuencias de las mutaciones que estamos viviendo es la coexis-
tencia de modelos culturales diversos y también la aceptación de la plu-
ralidad de enfoques filosóficos y pedagógicos. El reconocimiento de las
“diferencias” en el campo de los derechos humanos (que tiende a perfec-
cionar y modificar el concepto de la igualdad jurídica surgido con la Re-
volución Francesa) tiene su correlato en el respeto de las diversas expe-
riencias educativas. Ahora no se trata solamente de igualar a los indivi-
duos sino también de brindarles las posibilidades de afirmar sus identi-
dades y diferencias. Entonces, ¿podemos compartir un concepto univer-
sal de la educación?, ¿podemos llegar a un consenso intersubjetivo mun-
dial con respecto a los fines y los contenidos de la educación?

2. De la incertidumbre a la construcción de una teoría

Las incertidumbres que afectan a la teoría de la educación no provie-
nen solamente de los contextos sociales y de los cambios históricos sino
también de la crisis de los modelos teóricos que sustentaban la idea de
la educación hasta hace unas pocas décadas. Desde esta perspectiva
Alicia de Alba, al resumir una línea de investigación sobre el tema, de-
clara lo siguiente:

• El carácter de la teoría pedagógica o ciencias(s) de la educa-
ción es eminentemente polémico.

• Los puntos polémicos más significativos se refieren a la exis-
tencia misma de una teoría pedagógica o ciencia(s) de la edu-
cación y a los modos para llegar a su constitución.

• En cuanto a la existencia misma de una teoría pedagógica o
ciencia de la educación la mayoría de los autores están de acuer-
do en:
a) no existe una sola teoría pedagógica o ciencia(s) de la edu-

cación constituida, legitimada o consolidada hoy en día;



46 Elementos para revisar la teoría de la educación

b) la ciencia de la educación está en proceso de construcción
mostrando un avance acelerado.1

En Teoría de la enseñanza y desarrollo del currículo José Gimeno
Sacristán presenta por su parte varios argumentos para explicar la cri-
sis de la teoría de la educación. Reconoce que los esfuerzos por definir
epistemológicamente el campo de la educación son recientes: “Carece-
mos de un conocimiento teórico apropiado para comprender y gobernar
el fenómeno de la enseñanza”. Enumera una serie de obstáculos para
construir una teoría de la educación. Destaca en primer término la “fal-
ta de interés por la calidad de la enseñanza”.2 En segundo término, se-
ñala la separación entre la enseñanza y las ciencias que la fundamen-
tan. En tercer lugar, el marcado pragmatismo de los educadores que
descuidan las bases teóricas de la enseñanza:

La enseñanza puede funcionar sin poseer una teoría científica
de la misma que la guíe. La teoría de la enseñanza no parece im-
prescindible […] Y esto nos parece que es motivo del subdesarrollo
teórico-científico de la ciencia de la enseñanza. […] La formación
pedagógica eficiente de nuestro profesorado es muy escasa y defi-
ciente 3

La ideologización de la teoría pedagógica ha contribuido a desacredi-
tar la teoría:

Esta deformación ha consolidado un reflejo de rechazo a la teo-
rización como algo contrapuesto a la práctica o a la utilidad prác-
tica del conocimiento. […] En muchos ambientes […] se advierte
ese rechazo a una concepción de la teoría pedagógica como una
pura especulación desligada de lo real sin potencialidad ninguna,
pura entelequia idealista y verbalista.4

Otro punto importante en el análisis de Gimeno Sacristán es cuando
señala la influencia de las ciencias auxiliares (psicología, administra-
ción, sociología, economía, política y otras):

1. Alicia de Alba, “Teoría y educación. Notas para el análisis de la relación entre perspec-
tivas epistemológicas y construcción, carácter y tipo de las teorías educativas”, en Alicia
de Alba (coord.), Educación. En torno al carácter científico de la educación, México, UNAM,
1996, p. 35.

2. José Gimeno Sacristán, Teoría de la enseñanza y desarrollo del currículo, Buenos Aires,
Rei, 1992, pp. 13-14, 16.

3. Ídem, p. 16.

4. Ídem, p. 17.



47La complejidad del concepto de educación

Es frecuente la concepción de toda la ciencia de la educación
como una disciplina aplicada, prolongación técnica de una serie
de concepciones psicológicas, sociológicas, filosóficas, organizati-
vas, etc., negando más o menos explícitamente la posibilidad de la
propia ciencia de la educación.5

Aquí aparece la necesidad de fortalecer el campo teórico de la educa-
ción, la teoría pedagógica o como se la quiera llamar, no como una disci-
plina aislada ni como una yuxtaposición de disciplinas sino como un
campo transdisciplinario con finalidades y objetivos determinados. Los
fenómenos educativos están sujetos fácilmente a los discursos ideológi-
cos y a todo tipo de opiniones, por eso la teoría de la educación necesita
fortalecer la cientificidad de sus prácticas sin olvidar que se trata de un
fenómeno en el que intervienen factores políticos, culturales, sociales,
económicos, etcétera.

Nos parece evidente que la crisis del concepto de educación tiene que
ver al mismo tiempo con los cambios en la realidad y con las crisis en los
modelos de conocimiento.6 Se puede afirmar, sin exagerar, que la teoría
de la educación está construyendo su concepto en medio de cambios de
paradigmas y de mutaciones históricas que conducen a una prolifera-
ción de opiniones y de experiencias sin fundamentos.

Aunque nos movemos en un contexto de incertidumbres, siempre es
posible aproximarnos a la comprensión de la realidad. Las ciencias socia-
les han podido elaborar teorías sobre las revoluciones y la epistemología
contemporánea ha tratado de explicar también las revoluciones científi-
cas. Asimismo, algunas dimensiones de la teoría de la educación tienen
que ver con finalidades y constantes que trascienden las experiencias his-
tóricas particulares. En otras palabras: consideramos que ni la compleji-
dad ni la crisis impiden conceptualizar los procesos educativos.

El desarrollo de las ciencias cognitivas nos ofrece conceptos y teorías
que nos permiten abordar con cierta objetividad los procesos de ense-
ñanza y aprendizaje. Los trabajos de Piaget y la escuela constructivista,
la teoría de las inteligencias múltiples de Gardner, los aportes de las
neurociencias, de la teoría computacional y otros están siendo incorpo-
rados en la revisión de las prácticas educativas.7

Frente a las limitaciones de las teorías particularistas, factoriales o
reduccionistas, ha surgido la teoría de la complejidad que Morin y sus

5. Ídem, p. 18.

6. Véase Augusto Pérez Lindo, Nuevos paradigmas y cambios en la conciencia histórica,
Buenos Aires, Eudeba, 1998.

7. Véase Howard Gardner, La nueva ciencia de la mente. Historia de la revolución cogniti-
va, Barcelona, Paidós, 2000.



48 Elementos para revisar la teoría de la educación

discípulos han tratado de aplicar a la comprensión de los procesos edu-
cativos. Como modelo de conocimiento, este paradigma nos permite su-
perar la perplejidad y la parálisis frente a la multiplicidad de los facto-
res en juego.8

Desde el punto de vista de los objetivos de la educación, en la medida
en que depende de consensos y decisiones políticas, encontramos que las
declaraciones y documentos de la UNESCO, que han contado con la apro-
bación de las reuniones internacionales de ministros, especialistas y di-
rectivos de la educación, representan un alto grado de coincidencia so-
bre aspectos fundamentales.9 Por sobre todas las cosas, hay que desta-
car el consenso en torno a la idea de la educación como factor de inclu-
sión social para millones de personas que sufren la pobreza y la margi-
nación en el mundo.

Aceptar la pluralidad y las diferencias implica asumir que, si bien
países y sistemas educativos comparten una visión común, siempre van
a existir comunidades o grupos humanos con distintas temporalidades,
experiencias y creencias que debemos respetar en la medida en que no
sean incompatibles con los principios de los derechos humanos. En este
sentido nos alejamos de las teorías del “progreso universal”, admitiendo
que distintas comunidades y pueblos puedan vivir en marcos culturales
anacrónicos o divergentes. Cabe reconocer que compatibilizar este prin-
cipio con una idea universal de los derechos humanos resulta a veces
muy problemático.

La epistemología contemporánea nos permite, por un lado, admitir
que todas las teorías son refutables y, por otro, reconocer la objetividad
del conocimiento científico como idea reguladora; desde esta perspecti-
va podemos reconocer que las teorías que componen las ciencias de la
educación tienen distintos tipos y niveles de verosimilitud. De esto se
deriva una visión pluralista que nos permite eludir las encrucijadas de
la univocidad o del relativismo. No podemos tener el mismo grado
de verosimilitud en los fundamentos biológicos o psicológicos de la edu-
cación que en los fundamentos políticos o económicos.

El pensamiento complejo puede ser el enfoque adecuado para inter-
pretar la diversidad, la inteligibilidad y la convergencia de los sistemas

8. Véase Edgar Morin, Introducción al pensamiento complejo, Barcelona, Gedisa, 1994; La
Méthode. 3. La Connaissance de la Connaissance/1, París, Seuil, 1986.

9. Véase en particular Declaración Mundial sobre la Educación para Todos, Jontiem, 1990;
Declaración Mundial sobre la Educación Superior para el Siglo XXI, París, 1996; Declara-
ción Mundial sobre la Diversidad Cultural, 2001. Asimismo, La educación encierra un
tesoro. Informe a la UNESCO de la Comisión Internacional sobre la educación para el siglo
XXI, presidida por Jacques Delors, Madrid, Santillana-UNESCO, 1996.



49La complejidad del concepto de educación

educativos. En este sentido la educación requerirá una fundamentación
al mismo tiempo filosófica, biológica, ética, pedagógica, psicológica, polí-
tica, sociológica, económica y cultural de sus principios.

La historicidad, tanto de las teorías como de las experiencias educa-
tivas, es algo que las sociedades contemporáneas admiten en general.
Esto nos lleva a comprender las experiencias de muchas comunidades,
pueblos e instituciones que desarrollan programas educativos con visio-
nes religiosas, naturalistas o míticas al margen de nuestra concepción
histórica. Los budistas del Tíbet, los indios del Amazonas, los menoni-
tas de América del Sur, los brahmanes de la India y tantos otros grupos
humanos se sitúan con relación a otros tiempos (a veces del Neolítico, a
veces premodernos) y nos recuerdan la diversidad y la pluralidad del
mundo en que vivimos.

En las sociedades modernas la historicidad implica reconocer el cam-
bio constante, la formación de una conciencia histórica adecuada de la
experiencia vivida y la construcción de una idea del futuro. El campo
educativo está atravesado como nunca por distintas visiones de la histo-
ricidad, algunas volcadas al pasado y muchas volcadas al futuro. La
teoría de la educación precisa, pues, situarse en relación con una teoría
del cambio de mundo.10

3. ¿Qué es la educación?

Aristóteles en el siglo IV a.C. advertía en Política la dificultad para
determinar qué es lo que se espera de la educación:

Cuál debe ser esta educación y cómo se ha de educar son cues-
tiones que no deben echarse en el olvido; porque actualmente se
discute sobre estos temas, y no están todos de acuerdo sobre lo que
deben aprender los jóvenes, tanto desde el punto de vista de la
virtud como de la vida mejor, ni está claro si conviene más atender
a la inteligencia o al carácter del alma. Examinar la cuestión par-
tiendo del actual sistema educativo induce a confusión, y no está
claro en modo alguno si deben practicarse las disciplinas útiles
para la vida, o las que tienden a la virtud, o las utilitarias, ya que
todas estas posiciones tienen partidarios.11

10. Véanse Augusto Pérez Lindo, Mutaciones. Escenarios y filosofías del cambio de mun-
do, Buenos Aires, Biblos, 1996; Augusto Pérez Lindo (comp.), El concepto de realidad.
Teorías y mutaciones, Buenos Aires, Proyecto Editorial, 2003.

11. Aristóteles, Política, Madrid, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 2005,
1337a 34-42.



50 Elementos para revisar la teoría de la educación

Parece difícil, en principio, encontrar una definición comprehensiva
de lo que podemos entender hoy por educación. El concepto de educa-
ción se ha vuelto elusivo y complejo. Los cambios de contextos y de para-
digmas contribuyeron a la multiplicación de experiencias y de significa-
dos respecto de los procesos educativos. Tratemos de revisar algunas
definiciones.

En su Introducción a la Historia de la pedagogía, Nicola Abbagnano
y Aldo Visalberghi señalan:

La educación es pues un fenómeno que puede asumir las for-
mas y las modalidades más diversas, según sean los diversos gru-
pos humanos y su correspondiente grado de desarrollo; pero en
esencia es siempre la misma cosa, esto es, la transmisión de la
cultura del grupo de una generación a otra, merced a lo cual las
nuevas generaciones adquieren la habilidad necesaria para ma-
nejar las técnicas que condicionan la supervivencia del grupo.12

Esta definición se encuentra muy próxima de la que formulara Émi-
le Durkheim:

La educación es la acción ejercida por las generaciones adultas
sobre las que no son aún maduras para la vida social. Ella tiene
por objeto suscitar y desarrollar en el niño un cierto número de
estados físicos, intelectuales y morales que exigen de él tanto la
sociedad política en su conjunto como el medio especial al que está
particularmente destinado.13

En estas definiciones se destaca, en primer lugar, la idea de la educa-
ción como un trasvasamiento cultural de las generaciones maduras a
las más jóvenes. En segundo lugar, la necesidad de dotar al niño con las
habilidades necesarias para la supervivencia del grupo. En tercer lugar,
particularmente en Durkheim, la idea del cumplimiento de una exigen-
cia de la sociedad en que se vive (ciudadanía, socialización) y del ajuste
al medio al que está destinado (o sea, las competencias para desempe-
ñarse en el trabajo o en la función social de cada uno; diferenciación).
En cuarto lugar, la necesidad de la formación física, moral e intelectual.

Podemos decir que éstos han sido principios rectores de las políticas
educativas modernas desde el siglo XIX en casi todas partes. Pero aun

12. Nicola Abbagnano y Aldo Visalberghi, Historia de la pedagogía, México, Fondo de
Cultura Económica, 1982, p. 14.

13. Émile Durkheim, Éducation et sociologie, París, Presses Universitaires de France,
1980, p. 51.



51La complejidad del concepto de educación

dentro de este paradigma había connotaciones diversas. En el Vocabu-
lario de la educación de Gaston Mialaret se indica que “el acto de condu-
cir, de guiar un niño o un adulto arrancándolo de un estado inicial que
se considera que debe ser superado, sigue siendo el fundamento de la
educación. En la pedagogía contemporánea, la educación tiene una sig-
nificación muy amplia y apunta a la totalidad de la persona”.14

Aunque la etimología no parece tener un peso decisivo en las defini-
ciones actuales del concepto de educación, notemos que podemos tradu-
cir la raíz latina educare como conducir, guiar, orientar. Modernamente
lo podemos traducir como “formar” y este sentido expresa una de las
dimensiones del fenómeno educativo.

Si partimos de la palabra latina educere, puede ser traducida como
hacer salir de, dar a luz. De este significado se inspira la definición de
Mialaret que hemos citado. En esta interpretación el fenómeno educati-
vo se orienta principalmente al desarrollo del niño y del individuo; se
trata de un proceso de gestación. En español el sentido próximo es el de
“criar”.

En la tradición romana, de origen campesino, la idea de crianza no
era sólo una metáfora: se trataba de asegurar el crecimiento del niño y
el punto de partida se encontraba en la familia. Un matiz diferente al
que había tenido la educación para los griegos entendida como paideia.
De acuerdo con Henri-Irénée Marrou:

La paideia (o paideusis) llega a significar la cultura, concebida
no en el sentido activo, preparatorio, de la educación, sino en el
sentido perfectivo que esta voz tiene hoy en día entre nosotros:
elestado de un espíritu plenamente desarrollado, en el cual han
florecido todas sus virtualidades, el del hombre que ha llegado a
ser plenamente hombre. Y es digno de señalarse que Varrón y Ci-
cerón cuando deban traducir paideia, escogerán, en latín, la pala-
bra humanitas.15

Una lectura atenta de las definiciones usuales de la educación nos
permite apreciar cuánto se alejan estos sentidos primitivos de las ideas
modernas de “instrucción” (principalmente cognitiva) y de “aprendiza-
je” (práctico). No es ocioso recordar que en Francia se oponía la palabra
“instrucción”, surgida de la revolución de 1789, a la de “educación”, vin-
culada a las concepciones religiosas y aristocráticas de “formación”.

14. Gaston Mialaret, Vocabulaire de l’Éducation, París, Presses Universitaires de France,
1979, p. 192.

15. Henri-Irénée Marrou, Historia de la educación…, pp. 117-118.



52 Elementos para revisar la teoría de la educación

Cualquiera que analice las justificaciones ofrecidas para las carreras
universitarias actuales notará que el énfasis dominante está en la pre-
paración profesional para responder a demandas del mercado y la socie-
dad. La educación cedió el paso a la “formación de recursos humanos”.
Desde comienzos del siglo XX en Europa y otros lugares la educación
primaria y secundaria fue diseñada para atender las demandas labora-
les. Durkheim veía la educación como una parte del proceso de división
social del trabajo.

La idea de la educación tenía para Platón el sentido de un largo ca-
mino de perfeccionamiento. En República afirma que hacen falta cin-
cuenta años para formar a un hombre. Para Confucio en la China (siglo
VI a.C.) la educación también constituía un desarrollo espiritual para
toda la vida y por eso manifiesta:

A los quince años de edad me concentré en el estudio. A los
treinta años pude sostenerme. A los cuarenta no tenía dudas. A los
cincuenta conocí el mandato del Cielo. A los sesenta fui obediente
a este mandato. A los setenta pude seguir los pasos de mi mente
sin cruzar los límites de lo correcto.16

En China, en India, en el mundo árabe, en África, en Europa y otros
lugares se pueden encontrar tradiciones sapienciales, religiosas y filo-
sóficas que proponen modelos de educación muy exigentes que duran
toda la vida. Podríamos decir, recurriendo al psicoanálisis, que en todos
ellos se ha tratado de sublimar la naturaleza humana. También podría-
mos reconocer que se trataba de elevar el espíritu humano a su más alto
grado. Por eso los fundadores y santos católicos de las congregaciones
religiosas (San Benito, Santo Domingo, San Ignacio de Loyola, San Juan
Bosco, entre otros) fueron organizadores de escuelas.

Aunque muchos observan en la actualidad las prácticas educativas
como parte de un servicio público o social orientado a la instrucción, la
formación profesional o científica, no debemos olvidar que el desarrollo
de la cultura y del espíritu que hizo posible las civilizaciones, incluyen-
do la actual, fue producto de una gran concentración intelectual y espi-
ritual de individuos y grupos que desarrollaron el ideal de un espíritu
humano que se perfecciona a través de la educación intelectual y moral.

Desde una perspectiva humanista y compleja, Edgar Morin nos pro-
pone en Los siete saberes necesarios para la educación del futuro:

16. Analectas, III, 4, citado por Feng Youlan, Breve historia de la filosofía china, Beijing,
Ediciones de Lenguas Extranjeras, 1989.



53La complejidad del concepto de educación

La educación del futuro deberá ser una enseñanza primera y
universal centrada en la condición humana. Estamos en la era
planetaria; una aventura común se apodera de los humanos don-
de quiera que estén. Éstos deben reconocerse en su humanidad
común y, al mismo tiempo, reconocer la diversidad cultural inhe-
rente a todo cuanto es humano.17

Los fines y las prácticas de la educación se han diversificado. La cul-
tura científica se ha vuelto tan importante como la educación multicul-
tural. Los programas de aprendizaje virtual nos abren el camino hacia
todas las bibliotecas y todas las comunicaciones mundiales. La nueva
conciencia ecológica suscita nuevos comportamientos más preocupados
por mantener una relación armoniosa con la naturaleza. La desintegra-
ción social y los fenómenos de exclusión nos impulsan a reforzar la soli-
daridad y la ciudadanía. La crisis de la familia y de las relaciones inter-
personales pone en primer plano la formación afectiva. Estos y otros
elementos se han yuxtapuesto a las funciones tradicionales de la escue-
la: la formación, la instrucción y la socialización.

En el Informe para la Unesco de Jacques Delors se destacan cuatro
pilares de la educación: “Aprender a conocer, aprender a hacer, apren-
der vivir juntos, aprender a ser”.18 A partir de un diagnóstico sobre el
estado actual de la educación en el mundo, el grupo de expertos convo-
cados por la UNESCO estableció estas cuatro funciones esenciales para la
educación del futuro poniendo el acento en las competencias (capacidad
para aprender a ser, conocer, hacer, vivir juntos). Este informe asume
que los individuos tendrán que aprender durante toda la vida y que las
capacidades más importantes no son las profesionales sino las éticas,
personales y sociales.

Si analizamos las experiencias educativas de distintas épocas y cul-
turas, veremos que tanto en Oriente como en Occidente el aprendizaje
para conocer o para desarrollar competencias prácticas se encuentra ge-
neralizado. En el pensamiento de Confucio o de Aristóteles está la idea
del “aprender a convivir”, pero bajo la condición de adoptar las reglas
sociales imperantes. En la Edad Media cristiana la formación religiosa
y la inserción en el mundo simbólico vigente era lo más importante. En
muchos casos la educación pública se impone como un proceso compulsi-
vo. A partir del Renacimiento en Europa aparece la idea de la autono-
mía individual que se despliega con la modernidad. Esto lo podríamos
comprender en la idea del aprender a ser.

17. Edgar Morin, Los siete saberes…, p. 47.

18. UNESCO, La educación encierra un tesoro, cap. 4



54 Elementos para revisar la teoría de la educación

Algunos significados del concepto de educación tienen raíces clásicas
y son ampliamente compartidos: se incluye en el fenómeno educativo
toda actividad tendiente a transmitir de manera sistemática conocimien-
tos, destrezas, valores morales. Esto se puede aplicar a las academias y
los liceos helénicos, a la escuela cristiana de la Edad Media o a la escue-
la moderna. Durkheim encontró a principios del siglo XX un denomina-
dor común en las experiencias educativas: el hecho de que siempre se
encuentra una generación adulta que transmite sus conocimientos a las
nuevas generaciones. Además, puso el acento en el significado social de
este proceso: el individuo es una abstracción (en esto coincide con Karl
Marx). Es la sociedad la que en última instancia trata de integrar a los
jóvenes a través de conocimientos socialmente necesarios.

Para Karl Marx, Friedrich Engels y los pensadores socialistas, la
educación debería servir para lograr la igualdad social. La educación
burguesa dominante forma parte del aparato ideológico del Estado cuya
función es reproducir la explotación y las desigualdades.19 En la misma
línea, Pierre Bourdieu ve la educación como un proceso de reproducción
cultural y social.20 Tanto en el caso de Durkheim como en el de estos
autores la preeminencia de lo social es lo más significativo. En la filoso-
fía de Immanuel Kant, en cambio, lo que se busca es realizar plenamen-
te las potencialidades de los individuos.

Pensadores y líderes espirituales occidentales y orientales (Confu-
cio, Platón, Buda, Séneca, San Agustín, Santo Tomás de Aquino, Krish-
namurti, etc.) se preocuparon por la formación intelectual y espiritual.
Pero a veces los líderes religiosos han considerado un accesorio o una
amenaza de corrupción espiritual la búsqueda de nuevos conocimien-
tos. Para algunos moralistas el hombre virtuoso siempre estará cerca de
la verdad, de lo cual podemos encontrar testimonio en la historia gene-
ral y en nuestra vida personal. Pero también encontramos ejemplos de
personalidades que, imbuidas de la posesión de la virtud o de la verdad,
han querido eliminar a los que no pensaban de la misma manera. A lo
largo de la historia la libertad de pensamiento y el derecho a la diferen-
cia se abrieron paso muy tardíamente. El pluralismo forma parte de
uno de los objetivos de la modernidad que se opuso a las concepciones
dogmáticas e intolerantes para proponer una educación fundada en la
búsqueda y la transmisión libre de los conocimientos proporcionados
por las ciencias. Pero, a su vez, la modernidad adoptó actitudes dogmá-

19. Véase Karl Marx y Friedrich Engels, Critique de l’éducation et de l’enseignement, Pa-
rís, Maspero, 1976.

20. Pierre Bourdieu, La reproducción, México, Fontamara, 1995.



55La complejidad del concepto de educación

ticas e intolerantes cuando quiso imponer una concepción limitada de la
racionalidad y del progreso.

4. Una definición comprehensiva

Ante todo, podemos decir que el concepto de educación no se reduce
al de instrucción (más ligado a la formación teórica) ni al de aprendizaje
(más ligado a la adquisición de competencias prácticas). También hay
que destacar algo que se encuentra implícito en las experiencias educa-
tivas: que el dominio de competencias lingüísticas es al mismo tiempo
una condición y un objetivo de toda comunicación pedagógica. Cuando
Sócrates intentaba generar una reflexión de cualquiera de los partici-
pantes en sus famosos diálogos comenzaba por analizar el significado de
las palabras corrientes.

A partir de Edad Media prevaleció la enseñanza de Aristóteles. La
retórica, la lógica y la argumentación ocupaban un lugar importante.
En la educación moderna se abrió camino la experimentación y la trans-
misión de las ideas científicas. Las competencias lingüísticas fueron
perdiendo importancia en la escuela del siglo XX al mismo tiempo que,
curiosamente, nacían o renacían las disciplinas lingüísticas, semiológi-
cas y hermenéuticas.

Si consideramos todos los aspectos que venimos señalando, podemos
destacar un conjunto de significados que pueden estar contenidos en la
palabra “educación”, a saber:

a) instrucción teórica, transmisión de conocimientos;
b) formación en valores estéticos, morales y espirituales;
c) desarrollo de competencias lingüísticas;
d) formación de actitudes y competencias para la vida social y el tra-

bajo;
e) desarrollo de los individuos (individuación);
f) socialización, integración social;
g) desarrollo de comportamientos adecuados frente a la naturaleza, y
h) desarrollo de la reflexión, del espíritu crítico.

Partiendo de estos elementos podemos intentar una definición com-
prehensiva diciendo que la educación es una actividad bio-psico-social
en la que mediante el lenguaje, las informaciones y las actitudes se pro-
cura formar individuos capaces de construir conocimientos, valores esté-
ticos, morales y competencias para integrarse en una sociedad, resguar-
dar la vida y alcanzar su plena autonomía.



56 Elementos para revisar la teoría de la educación

Actividad bio-psico-social. La educación es acción; ésta es una tesis
que justificó ampliamente el constructivismo de Piaget. Marx, Comte,
Durkheim, Vigotsky, le dieron a la educación el carácter de una práctica
social diferenciándose de las teorías individualistas (como las de Kant).
Todos se inscriben en el período de la Revolución Industrial y de la for-
mación de la sociedad de masas. El objetivo de dominar y transformar la
naturaleza era dominante, tanto para los socialistas como para los libe-
rales progresistas. Ahora podemos comprender que esta etapa histórica
implicó una negación de la naturaleza, que actualmente estamos tra-
tando de recuperar. Las investigaciones de Jean Piaget, Konrad Lorenz,
Humberto Maturana y otros han puesto de manifiesto la base biológica
de los procesos cognitivos y de los comportamientos humanos. Hablar
de la educación como un proceso bio-psico-social significa religar las fun-
ciones biológicas latentes en las dinámicas sociales de la educación, pero
también implica reconocer la centralidad de los aspectos psicológicos.
En las sociedades contemporáneas el desarrollo de la subjetividad, de la
motivación, de la creatividad, aparecen como esenciales.

Lenguajes. En curioso que las definiciones tradicionales de la educa-
ción hayan omitido la importancia del lenguaje como agente educativo y
formativo. El “giro lingüístico” que se produce desde mediados del siglo
XX permitió comprender el desarrollo del lenguaje como un factor decisi-
vo en la evolución histórica, en el desarrollo de las personas y en el
pensamiento científico. La crisis de la lecto-escritura en las sociedades
contemporáneas así como la defensa de las identidades culturales han
dado lugar en todo el mundo a políticas lingüísticas. La educación tiene
como condición el lenguaje y como objetivo el dominio de los lenguajes
disciplinarios. En la cultura contemporánea necesitamos criterios her-
menéuticos y teorías semióticas para interpretar los nuevos entornos
creados por los medios de comunicación y por los sistemas de informa-
ción.

Informaciones. Considerar la educación como un proceso de comuni-
cación y de información debería ser obvio. Si esto no ha ocurrido, es
porque en general se la consideraba un proceso unidireccional: de los
adultos hacia los niños, de los sabios a los ignorantes. Ahora que experi-
mentamos un flujo extraordinario de informaciones de todo tipo, tam-
bién sabemos por la semiología, la lingüística, las teorías de inteligencia
artificial y la informática que el mundo funciona mediante el intercam-
bio permanente de información, desde el nivel molecular hasta el nivel
de las sociedades y los ecosistemas.

Explicitar la transmisión de informaciones nos permitirá relativizar,



57La complejidad del concepto de educación

por un lado, la memorización de las mismas (que en el pasado era cru-
cial para cada individuo y que en adelante dependerá de recursos exogá-
micos, como las computadoras, los sistemas de información y los micro-
chips implantados en el cerebro). Por otro lado, nos permitirá destacar
la importancia de elaborar paradigmas o modelos de conocimiento para
seleccionar y aprovechar la masa de la información disponible.

Las competencias informacionales (capacidad para seleccionar y apro-
vechar los datos que nos brinda internet) y hermenéuticas (lectura e
interpretación de los códigos simbólicos con los que interactuamos) cons-
tituyen herramientas básicas en la cultura actual.

Actitudes. En todas las culturas siempre aparece el conflicto entre una
educación orientada hacia el desarrollo de la inteligencia y una educa-
ción orientada hacia la acción moral o práctica. En el Occidente moder-
no se privilegió la racionalidad en desmedro de las actitudes. En la teo-
ría psicoanalítica el deseo de saber (la pulsión epistemofílica) es un fac-
tor decisivo para los aprendizajes. Un buen maestro transmite ante todo
el deseo de aprender y sobre esa base puede lograr mejores resultados
que con la mera repetición o acumulación de informaciones. El concepto
de “actitud” involucra tanto la conducta como las disposiciones subjeti-
vas.

Formación de individuos. Lo que distingue a la educación de otras
formas de comunicar conocimientos e informaciones (como la televisión
o la vida doméstica, por ejemplo) es que se propone formar individuos en
distintas dimensiones (cognitivas, éticas, estéticas, prácticas). Aquí apa-
rece el vínculo con la raíz etimológica e-ducere, hacer surgir, dirigir, for-
mar. Sin el propósito de formación, la transmisión de conocimientos se
reduce a capacitación.

Capacidad para construir conocimientos. Es el aprender a conocer
que nos propone el informe Jacques Delors, de la UNESCO. La función
más ampliamente reconocida de la educación es la de transmitir conoci-
mientos. Pero las investigaciones de Piaget y de las ciencias cognitivas
han dado un giro paradigmático al mostrar que el conocimiento implica
“construcción”, actitud activa de los sujetos de aprendizaje. La pedago-
gía de Paulo Freire también defiende y profundiza este punto de vista
criticando el viejo modelo de la instrucción enciclopédica y pasiva que
hacía del alumno un depósito de informaciones. En la “sociedad de la
información” lo más importante es poseer la capacidad para elaborar
conocimientos. El almacenamiento de datos e informaciones depende
cada vez más de recursos exogámicos como las computadoras.



58 Elementos para revisar la teoría de la educación

Valores estéticos y morales. También aquí se recoge uno de los as-
pectos que siempre se han asociado con la educación en cuanto a los
contenidos morales. No toda educación es moral, pero toda verdadera
enseñanza transmite siempre valores morales y culturales que definen
el ideal del ser humano o de la sociedad que se pretende alcanzar. Debe-
mos señalar, en cuanto a los valores estéticos, que se trata de explicitar
algo que en parte la educación siempre ha reconocido pero que no siem-
pre ha valorizado. En la escuela china o japonesa la estética interviene
en la actividad escolar, junto con las actividades corporales. En las es-
cuelas de América Latina, Europa y Estados Unidos la enseñanza artís-
tica en general ha cobrado mucha importancia, se ha revalorizado la
pedagogía lúdica y el contacto con la cultura musical, la danza o la pro-
ducción artística.

Competencias para integrarse en la sociedad. Por un lado, se tra-
ta del aprender a hacer, de aprender a resolver problemas, y, por el otro,
se trata de integrar a los individuos a una sociedad dada (socialización).
Frente a los procesos de desocialización y de exclusión que padecen las
sociedades actuales, la función integradora de la educación sigue siendo
esencial.

Resguardar la vida. En el proceso evolutivo la educación tiene que ver
con el desarrollo de condiciones para mejorar la supervivencia; en la
actualidad, frente a las serias amenazas al medio ambiente, se trata de
educar para preservar y mejorar la calidad de vida.

Alcanzar la plena autonomía. En principio la educación contribuye a
completar la individuación o desarrollo evolutivo de cada individuo;
además, se trata de apoyar la realización de la plena autonomía de cada
persona, el aprender a ser que implica la formación para la libertad.

En esta definición tratamos de sintetizar las distintas funciones y fi-
nalidades que se atribuyen a la educación en el curso de la historia y en la
actualidad. Se trata de una síntesis ideal. Consideramos que cada una de
estas dimensiones educativas son las que la humanidad ha ido descu-
briendo a través de su evolución histórica como posibilidades de perfec-
cionamiento. En la práctica, sabemos que en cada sociedad los indivi-
duos, el Estado, las comunidades, las familias, deciden sobre los valores y
sobre los aspectos más importantes a tener en cuenta en los procesos edu-
cativos. Los actores, los momentos, los métodos de aprendizaje, pueden
ser diversos. Esto forma parte de la complejidad y del pluralismo inhe-
rentes a los sistemas educativos.



[ 59 ]

CAPÍTULO 3

Multirreferencialidad y pluralismo pedagógico

En sí misma, la ciencia se sabe hoy día fuerte-
mente atravesada por la diversidad de paradig-
mas, que la convierte en una actividad humana
muy dependiente de su propia historia, de sus
propios conflictos en las relaciones y los agrupa-
mientos de la diversidad, y de sus propias condi-
ciones de producción, circulación y apropiación.

Carlos Cullen, Crítica de las razones de educar

1. El carácter multidimensional del fenómeno educativo

Retomando un término acuñado por Jacques Ardoino, podemos ha-
blar del carácter “multirreferencial” de la educación,1 que está implícito
en todas las enumeraciones sobre los fines educativos. La persona “edu-
cada” no necesariamente es la que más sabe, la más instruida; ni siquie-
ra la formación centrada en lo estrictamente moral o religioso garantiza
que una persona sea bien educada. La comprensión del proceso educati-
vo, visto desde el ángulo general de la humanidad, involucra distintas
dimensiones que consideramos importantes: capacidad para pensar, para
actuar con los demás, para ser libres, etc. En este sentido podemos decir
que la reflexión sobre el fenómeno educativo debería permitirnos reco-
nocer la diversidad y la pluralidad de opciones epistemológicas, pedagó-
gicas, éticas, políticas o culturales que hacen a la realidad humana. Como
corolario de este principio, podemos afirmar que todo paradigma peda-
gógico que pretenda ser unívoco, que pretenda ser una verdad homogé-
nea para todos, corre el riesgo de ser parcial e insuficiente. Esto se pue-

1. Jacques Ardoino, Éducation et relations, París, Gaulthier-Villars, 1980.



60 Elementos para revisar la teoría de la educación

de apreciar en los distintos enfoques que han tratado de definir el senti-
do de la educación a partir de un principio único.

Desde el punto de vista biológico, los individuos tienen que alcanzar
su individuación a través de la cultura. Los partidarios del naturalismo
y del evolucionismo clásico pensaban que el desarrollo individual for-
maba parte del programa biológico. Platón es uno de los primeros que se
dio cuenta de que no era así cuando decía en la República que “hacen
falta cincuenta años para formar un hombre”. Pero el filósofo griego,
que inspiró a muchos pedagogos en busca de un modelo ideal, sostenía
que la perfección se habría de alcanzar cuando el individuo fuera capaz
de contemplar y asumir las ideas –esencias de la verdad, el bien, la
belleza y la justicia–.

Confucio, a su vez, sostenía que el individuo alcanzaba su pleno de-
sarrollo en su ser social y moral, que es también lo que pensaba moder-
namente Durkheim: la educación tenía una finalidad colectiva. Los so-
fistas griegos, los pensadores del Renacimiento, Immanuel Kant, John
Locke, Martin Lutero y otros pensaron que era a nivel individual que se
asumían las responsabilidades y se alcanzaba la plenitud moral. La idea
de la autonomía se encuentra contemporáneamente resaltada en la pe-
dagogía de Paulo Freire.

En la definición que propusimos antes afirmamos el carácter social
del proceso educativo, como lo hacían Émile Durkheim o Lev Vigotsky,
pero a diferencia del primero no restringimos la educación a la transfe-
rencia de saberes de la generación adulta a los jóvenes. En la actualidad
podemos observar que en algunos casos los nietos están reeducando a
sus abuelos con relación al uso de las nuevas tecnologías. Hablamos de
la “transmisión de información”, que puede comprender lo que se divul-
ga en los medios de comunicación de masas, pero en la medida en que se
proponen enseñar a conocer, a convivir, a resolver problemas. En este
sentido se puede decir que la televisión, la radio o internet pueden ser
agentes educativos, pero no siempre se proponen educar. Algunos consi-
deran que más bien están socavando las competencias cognitivas, lin-
güísticas y reflexivas de los individuos.

En la educación clásica helenístico-cristiana, la transmisión de cono-
cimientos, de cultura literaria y de valores era lo esencial. Siguiendo la
teoría de las inteligencias múltiples de Gardner2 debemos prestar aten-
ción no solamente a la inteligencia lingüística y lógico-matemática sino
también a la inteligencia musical, interpersonal, intrapersonal, corpo-
ral, espacial y moral. En otras palabras, la educación tiene que apuntar

2. Howard Gardner, La inteligencia reformulada. Las inteligencias múltiples en el siglo
XXI, Barcelona, Paidós, 2001.



61Multirreferencialidad y pluralismo pedagógico

al pleno desarrollo de todas las potencialidades de los individuos. Esto
involucra, como señala Daniel Goleman, la inteligencia emocional, el
dominio de los sentimientos.3

Reconocemos que hay múltiples agentes de la educación: la familia,
la comunidad, la radio, la televisión, el ciberespacio, los diarios, los li-
bros, la escuela, la universidad, etc. Todos son en general formadores de
hábitos, transmisores de pautas morales y de comportamiento. La edu-
cación tiene siempre una función formativa, algo que a veces la rutina
escolástica tiende a olvidar y entonces se limita la instrucción o la capa-
citación.

En las sociedades contemporáneas es tan importante aprender los
lenguajes de las culturas dominantes como tener la posibilidad de desa-
rrollar la autonomía personal. Por un lado, siempre formamos parte de
grupos sociales, comunidades, sociedades y culturas. Por otro, no todos
encuentran en sus entornos sociales o culturales la plena realización; a
veces tienen que salir de ellos para encontrar su destino o realización
personal.

Para avanzar en la teoría de la educación, debemos entonces aden-
trarnos en la exploración de las distintas dimensiones que presenta el
fenómeno educativo.

2. El redescubrimiento de nuestras raíces biológicas

Pierre Teilhard de Chardin afirmaba en El porvenir del hombre que
“lejos de ser en el viviente un fenómeno artificial, accidental y accesorio,
la educación es nada menos que una de las formas esenciales y natura-
les de la actividad biológica”.4 La educación cumple una función biológi-
ca que suele quedar oscurecida por la importancia que tiene la instruc-
ción cognitiva y la función socializadora.

La crisis del racionalismo, las investigaciones sobre biología del co-
nocimiento y las críticas ecologistas a la negación de la naturaleza en
las sociedades actuales fueron abriendo un interés progresivo al análi-
sis de la dimensión biológica de la educación. Después de doscientos
años de revoluciones industriales y tecnológicas, estamos redescubrien-
do la naturaleza.

Muchos autores, con posiciones diferentes, consideran que la bús-
queda de la adaptación al ecosistema constituye uno de los impulsos
más fuertes y profundos en la evolución de la especie humana. Watson,

3. Daniel Goleman, La inteligencia emocional, Madrid, Vergara, 1995.

4. Pierre Teilhard de Chardin, El porvenir del hombre, Madrid, Taurus, 1962, p. 41.



62 Elementos para revisar la teoría de la educación

Piaget, Vigotsky, Skinner, Freud, convergen en este punto. Pero el apren-
dizaje, tanto a nivel molecular como colectivo, constituye también un
agente poderoso de cambios que colocan al ser humano en situaciones
más complejas e incontrolables. La “complejización” evolutiva de la so-
ciedad nos coloca en situaciones de mayor vulnerabilidad. Necesitamos
más inteligencia para resolver los problemas suscitados por los produc-
tos de la inteligencia.

La revolución agraria hace unos siete mil años creó nuevas posibili-
dades históricas que aún hoy no alcanzamos a controlar, como la pro-
ducción de alimentos y el crecimiento de las poblaciones, la manipula-
ción de la naturaleza, la industrialización a través de las biotecnologías
de las especies vegetales y animales, la creación de transgénicos, la clo-
nación, etc. Aprendimos durante los últimos milenios lo necesario para
el control de los recursos naturales, pero no alcanzamos todavía a tener
biopolíticas adecuadas para administrarlos en beneficio de todos.

La Revolución Industrial a partir del siglo XVIII fue otro gran hito
cuyas consecuencias indeseables se pueden apreciar en el calentamien-
to global y en la destrucción de inmensos recursos naturales. Los siste-
mas educativos hicieron posible el surgimiento de una fuerza de trabajo
más educada, indispensable para la evolución tecnológica e industrial.
La industrialización desplegó a escala mundial una tecnoestructura que
se sobrepuso a los espacios naturales. Entonces hubo que preparar a los
individuos para adaptarse a las ciudades, los transportes, las telecomu-
nicaciones, las fábricas, las oficinas. El homo faber alcanzó su plenitud.

Las consecuencias de la revolución informática que comienza hacia
fines del siglo XX todavía no están suficientemente evaluadas. Entre sus
efectos, podemos contar con el surgimiento de un “sistema neuroelectró-
nico universal”, o sea, el ciberespacio mundial, del cual dependen los
intercambios económicos, las estrategias militares, las relaciones inter-
personales, la producción científica, la innovación tecnológica, las in-
dustrias, las bibliotecas, etc. La “virtualización” de la realidad tiene su
correlato en la “virtualización” acelerada de los programas educativos.

Podemos reconocer que ya no nos enfrentamos solamente a una rea-
lidad natural sino a un mundo mucho más complejo creado mediante el
aprendizaje humano, o sea, a través del uso sistemático de la inteligen-
cia científica y técnica. El mundo se ha “cientificado”, algo que ya ha-
bían entrevisto desde el siglo XIX pensadores sociales como Karl Marx y
Auguste Comte. Pero el crecimiento de la cultura científica y tecnológi-
ca nos obliga a repensar el uso de sus posibilidades.5 La fuerza de traba-

5. Véase Helga Nowotny, Peter Scott y Michael Gibbons, Re-Thinking Science. Knowledge
and the Public in an Age of Uncertainty, Oxford, Blackwell, 2001.



63Multirreferencialidad y pluralismo pedagógico

jo más efectiva se concentra en lo que Peter Drucker denominaba “cog-
nitariado” o “proletariado del conocimiento”.6 Ahora bien, podemos dise-
ñar políticas para que los sistemas educativos se adapten a estas “nue-
vas realidades” o podemos pensar en “biopolíticas” para conservar un
equilibrio armonioso entre la naturaleza, la cultura y la tecnoestructu-
ra. Ésta sería también una manera de optar por la diversidad cultural a
través de la educación (lo que también constituye una manera de pre-
servar la biodiversidad de nuestra especie).

Los escenarios que estamos enunciando plantean diversos interro-
gantes a la educación. Si consideramos las mutaciones que estamos ex-
perimentando, cabría preguntarse si los sistemas educativos están en
condiciones de responder a desafíos tan variados como la globalización,
la informatización, la biotecnologización de la naturaleza, el calenta-
miento global, la explosión demográfica o la exclusión social. El discurso
“políticamente correcto”, que los ministros de educación de todo el mun-
do acuerdan a través de documentos internacionales de la UNESCO, atri-
buye a la educación responsabilidades hiperbólicas, de difícil cumpli-
miento. Muchos admiten que la evolución de la especie depende de la
educación, lo cual, siendo profundamente cierto, encierra varios supues-
tos que hacen a la congruencia de las políticas económicas, sociales, cul-
turales y estatales con los fines de la educación. En las regiones donde
más se le pide a la educación es donde los desequilibrios sociales, econó-
micos, políticos o culturales no son atendidos correctamente por las po-
líticas sectoriales.

En la medida en que nos hemos despegado de las condiciones natura-
les de la evolución, en la medida en que nos enfrentamos con un mundo
que es producto de nuestra inteligencia y de nuestro trabajo, percibimos
dramáticamente que tenemos que elegir como nunca en qué mundo que-
remos vivir, o sobrevivir. Aquí aparece la justificación y la importancia
de los movimientos ecologistas de las últimas décadas que han puesto
en discusión los modelos económicos dominantes, la industrialización y
los avances biotecnológicos. La educación no es neutral en el escenario
de la crisis ecológica mundial. Es la principal reproductora de las pau-
tas individualistas, consumistas, industrialistas, economicistas, que afec-
tan al medio ambiente en peligro. Por eso, autores como Francisco Gutié-
rrez y Moacir Gadotti reivindican la idea de una “ecopedagogía”, vincu-
lada a las ideas de Paulo Freire.7

En la mayoría de los cambios que hicieron posible la formación de

6. Véase Peter Drucker, Las nuevas realidades, Buenos Aires, Sudamericana, 1990.

7. Véase Moacir Gadotti, Perspectivas de la educación, pp. 316 ss.



64 Elementos para revisar la teoría de la educación

sociedades humanas podemos reconocer procesos de aprendizaje, avan-
ces en los conocimientos, cambios inducidos en las actitudes individua-
les y colectivas. Uno podría preguntarse por qué, si la dotación genética
del Homo sapiens tiene una antigüedad de alrededor de siete millones
de años, recién comenzamos a crear condiciones que hicieron posible la
emergencia de sociedades históricamente semejantes a las actuales hace
apenas unos treinta mil años. Creemos que la clave de este retraso está
en el largo tiempo que insumió la creación de lenguajes y de capacida-
des simbólicas (para el arte, la religión, la ritualización grupal, etc.)
compartidas por grandes grupos. Porque los descubrimientos y aprendi-
zajes aislados no dejan huellas. Sólo una intensa interacción simbólica
durante largos períodos hizo posible el surgimiento de los primeros pue-
blos y civilizaciones.

Los esfuerzos por descubrir capacidades nuevas, para sistematizar-
las y transmitirlas a otros individuos, fueron decisivos en el proceso evo-
lutivo. Esto quiere decir que la educación no es un invento moderno ni
de la antigüedad, como muchos creen. En los orígenes mismos de la
historización humana los aprendizajes innovadores, el desarrollo de ca-
pacidades cognitivas y operativas, o sea, la educación, ya se encontraba
asociada a las tentativas de evolución de nuestra especie. Para los se-
guidores de la “teoría innatista” (Platón, René Descartes, Noam Choms-
ky, por ejemplo), las capacidades inteligentes estuvieron siempre dadas
y sólo hace falta que las actualicemos mediante la experiencia. Enton-
ces, más que el aprendizaje, lo que hace falta es mantenerse fieles a los
mandatos biológicos (que es lo que sostienen muchos ecologistas).

Desde el siglo XV con el Renacimiento italiano se habla de la capaci-
dad del ser humano para crear una “segunda naturaleza”, o sea, la cul-
tura. Y desde entonces los europeos modernos asumieron la creencia de
que la creatividad cultural y el espíritu científico eran una singularidad
de la herencia helenístico-europea. La idea etnocéntrica de la superiori-
dad cultural también justificó el mandato civilizatorio y colonizador so-
bre otras culturas. Ahora bien, en todas las corrientes filosóficas de la
modernidad (idealistas, humanistas, racionalistas, empiristas, materia-
listas, positivistas) se expresa también la conciencia del poder de la cul-
tura y del conocimiento para transformar el mundo. Ya no es la natura-
leza, ni la conciencia natural, lo que produce el nuevo orden del mundo,
sino la cultura.

Kant aparece en el siglo XVIII en el momento preciso en que las dos
corrientes principales del pensamiento europeo, el racionalismo y el
empirismo, se disputan la visión del mundo. En la Crítica a la razón
pura reconoce que la razón no es autosuficiente, que precisa la realidad.
Frente al empirismo, a su vez, sostiene que los meros estímulos de la
realidad no explican nuestro conocimiento del mundo, que necesitamos



65Multirreferencialidad y pluralismo pedagógico

capacidades innatas para procesarlos. La solución kantiana (muy próxi-
ma de las que mucho más tarde adoptarán Jean Piaget o Konrad Lo-
renz, entre otros) abre el camino a visiones multidimensionales de los
procesos cognitivos y educativos. El ser humano no puede encerrarse ni
en la naturaleza, ni en la razón. La inteligencia tiene una base natural
pero tiende a trascender con sus logros el ámbito del orden natural.

Víctor Molina afirma que “la educación obtiene sus sentidos más pri-
mordiales de las funciones que desempeña tanto en la evolución de la
especie humana como en el desarrollo de sus individuos”.8 Por eso, cree-
mos que reflexionar sobre las vinculaciones entre la evolución de nues-
tra especie y las funciones de la educación se ha vuelto dramáticamente
necesario. En un sentido, las posibilidades de superar los comportamien-
tos que llevan a las catástrofes ecológicas que nos amenazan dependen
de las ideas y de las actitudes que transmite la escuela. No se nos ocul-
ta, sin embargo, que para frenar el calentamiento global, resolver el
problema del hambre o preservar la naturaleza, se requieren políticas
económicas y sociales comprometidas de los gobiernos. La educación es
necesaria, pero no es suficiente.

Sabemos que el dinosaurio tenía un cerebro demasiado pequeño para
su cuerpo tan grande y para enfrentar los nuevos entornos del planeta.
Probablemente, por eso no pudo sobrevivir. La especie humana ha reve-
lado una gran capacidad intelectual para transformar el mundo de acuer-
do con su voluntad; pero al mismo tiempo ha mostrado una gran incapa-
cidad moral para administrar los recursos naturales y las relaciones
sociales de manera armoniosa. El espíritu depredador, egoísta y agresi-
vo prevaleció sobre las ideas morales formuladas por muchos pensado-
res y guías espirituales. Esto podría llevarnos a un cierto escepticismo
en cuanto a los efectos de la educación, pues no pudo modificar las acti-
tudes autodestructivas, no pudo parar las guerras. Necesitamos sin duda
analizar otras dimensiones para explicar las causas de nuestros fraca-
sos. Lo que sabemos es que la conciencia moral y la educación no han
sido suficientes para resolver los complejos problemas de la humanidad.

3. La inteligencia retardada y los intercambios simbólicos

Cuando analizamos que el Homo sapiens tardó tanto tiempo, más de
un millón de años, para poner en movimiento el potencial intelectual
que genéticamente ya poseía, la explicación la podríamos encontrar en

8. Víctor Molina, “Educación, evolución e individuación”, PREALC, Nº 2, 2006.



66 Elementos para revisar la teoría de la educación

la ausencia de un capital simbólico, entre ellos el lenguaje, el arte, las
técnicas, la religión. Dice Ernst Cassirer en su Antropología filosófica
que “el pensamiento simbólico y la conducta simbólica se hallan entre
los rasgos más característicos de la vida humana y todo el progreso de la
cultura se basa en esas condiciones”.9

En una era de aceleración cultural e informacional como la que vivi-
mos resulta difícil comprender la temporalidad de los ancestros primiti-
vos que tardaron miles de años para crear y desarrollar el lenguaje,
para organizar la sociedad conforme a reglas, para establecer creencias
y ceremonias de todo tipo. La pérdida de los registros simbólicos signifi-
ca el derrumbe de una cultura, como le ocurrió al Imperio Romano o
como pensaba Freud que podía ocurrir en la Europa de la Segunda Gue-
rra Mundial.10 La “anomia”, la vida al margen de las normas, también
había sido identificada por Durkheim como una situación patológica que
puede sobrevenir cuando acontecen grandes cambios (el impacto de la
Revolución Industrial sobre las poblaciones rurales era el caso que el
sociólogo francés analizaba).

La hipótesis sobre la lenta acumulación de capital simbólico, que
explicaría el retraso en el despliegue del potencial intelectual humano,
también podría servir para explicar por qué el coeficiente intelectual de
grupos humanos discriminados (negros, indios, mujeres, gitanos, pobres,
etc.) difiere tanto en las mediciones que han hecho durante décadas en
Estados Unidos y en Europa.11 Los grupos alejados del epicentro de los
intercambios simbólicos, y por lo tanto de la escolarización, pueden su-
frir retrasos en sus aprendizajes, pero esto no depende de su coeficiente
intelectual sino de las relaciones sociales.

En La reproducción Pierre Bourdieu caracterizó como “violencia sim-
bólica” el proceso por el cual un sistema reproduce la discriminación
cultural y social a través de la educación. Los pobres tienen menos capi-
tal simbólico que los ricos y la escuela a su vez consagra la estratifica-
ción social dominante preparando a una minoría para los cargos directi-
vos y a los otros para cumplir funciones subalternas.

En la Grecia clásica las diferentes ciudades instituyeron ceremo-
nias y círculos intelectuales que se convirtieron en verdaderos semille-
ros culturales. Hoy los llamaríamos “incubadoras filosóficas”, pues se

9. Ernst Cassirer, Antropología filosófica, México, Fondo de Cultura Económica, 1945,
cap. III, p. 61.

10. Sigmund Freud, El malestar en la cultura, en Obras completas, Biblioteca Nueva,
Madrid, 1981, t. III.

11. Howard Gardner es uno de los que critica los abusos de la psicometría. Véase La
inteligencia reformulada, pp. 23 ss.



67Multirreferencialidad y pluralismo pedagógico

dedicaban debatir sobre palabras, conceptos y argumentos intentando
explicar las causas de todas las cosas. Esto comenzó en las colonias
griegas del Asia Menor (la de Mileto fue la más famosa porque dio
lugar a los primeros filósofos). En las academias o círculos filosóficos
se aprendía matemática, música, teatro, retórica, filosofía, lingüística
o lógica. La cultura no estaba entonces dividida o compartimentada
como ahora. La valorización de los ideales culturales (la paideia) fue
uno de los factores que llevaron a los griegos a promover todo tipo de
producción intelectual, científica y artística. Atenas primero y Alejan-
dría más tarde se convirtieron en “usinas culturales” que dieron lugar
incluso a la primera economía del conocimiento. (La creación de la bi-
blioteca de Alejandría generó el primer mercado mundial de manus-
critos, pues los reyes Ptolomeos decidieron recopilar todo lo que se ha-
bía publicado en su época.)

La creación y la interacción simbólica, donde la comunicación lin-
güística ocupa un lugar importante, aparece como un proceso decisivo
en la evolución de la humanidad. La pintura de signos o representacio-
nes en una caverna, el descubrimiento de nuevos sonidos en una cere-
monia tribal, la creación de nuevas palabras para designar objetos o
fenómenos, la institución de ceremonias para conservar la memoria de
los antepasados o la imposición de normas para la organización social
o el desarrollo de un lenguaje, son algunos de los eventos que marca-
ron la “historización” humana. Pero el progreso hacia la civilización
puede quedar abortado si no se mantiene la “interacción simbólica”.
En América del Sur subsisten comunidades indígenas aisladas que vi-
ven como en el Neolítico y comunidades menonitas que viven al mar-
gen de la historia y de las innovaciones modernas por voluntad propia,
porque temen que la interacción con el resto del mundo modifique los
términos del modelo religioso y social que decidieron conservar hasta
el fin de los tiempos.

Una de las funciones de la educación ha sido, a través del tiempo,
conservar los conocimientos adquiridos por la especie y transmitirlos
a las nuevas generaciones. Pero, como señala Claude Lévi-Strauss en
Raza e historia, mientras algunos pueblos buscaban aislarse para con-
servar la identidad, otros eligieron los intercambios para humanizar-
se de manera más amplia.12 Ha sido la interacción simbólica, ligada
por supuesto a luchas por la supervivencia material, el motor civiliza-
torio. En este sentido se puede interpretar que la colonización ibérica
en América del Sur tuvo una profunda y trágica dimensión simbólica

12. Véase Claude Lévi-Strauss, Race et Histoire, París, Gonthier, 1961.



68 Elementos para revisar la teoría de la educación

tanto en la sumisión de los pueblos indígenas como en la política etno-
cida y genocida que consistió en negar las identidades culturales de los
pueblos originarios para recrear una identidad impuesta. El intento
de las misiones jesuíticas de transferir masivamente a los indígenas
las competencias lingüísticas, artísticas y técnicas (propias y del colo-
nizador) fue considerado una amenaza a la supremacía de los conquis-
tadores y fue abortado.

La educación constituyó desde siempre un agente de aculturación,
además de ser en su dimensión primaria un mecanismo de adaptación
al medio. En este sentido es al mismo tiempo un formidable agente de
creatividad y acumulación cultural, pero también un instrumento de
colonización. Por esto es que el proceso de globalización actual suscita,
por un lado, grandes expectativas de progreso y, por otro, provoca reac-
ciones de rechazo y de resistencia.

Frente a los desafíos contradictorios que enfrenta la humanidad ac-
tual cabe preguntarse si la educación debe conservar su mandato de
adaptación a los nuevos entornos o si debe orientarse a recuperar las
vinculaciones primitivas con la naturaleza, como proponen muchos eco-
logistas. La ecopedagogía que postula Francisco Gutiérrez intenta vin-
cular la idea de una educación solidaria con el respeto a la naturaleza.13

La “teoría crítica de la educación” y la corriente “multiculturalista” mar-
chan en el mismo sentido.14

Pero el “principio de realidad” o la idea de “naturaleza” y “sociedad”
que suponen estas teorías parece enfrentar, con la informatización y con
la globalización, condiciones que “desnaturalizan” los procesos educati-
vos tradicionales. En efecto, las interacciones simbólicas de los indivi-
duos en la actualidad se han desplazado en muchos sentidos de los con-
tactos interpersonales a los intercambios con computadoras y progra-
mas de televisión. A los catorce años la mayoría de los jóvenes de hoy
han pasado más horas frente al televisor y la computadora que frente a
sus maestros. Muchos apenas si han leído cuatro o cinco libros antes de
ingresar a la universidad pero han frecuentado asiduamente la televi-
sión e internet.

13. Véase Francisco Gutiérrez y Cruz Prado Rojas, Ecopedagogía y ciudadanía planeta-
ria.

14. Véase Joe L. Kincheloe y Shirley R. Steinberg, Repensar el multiculturalismo, Barce-
lona, Octaedro, 1999.



69Multirreferencialidad y pluralismo pedagógico

4. Cambios en el principio de realidad

La adaptación a los nuevos entornos culturales y técnicos modificó
muchos comportamientos humanos en los últimos siglos. En consecuen-
cia, la educación técnica y el aprendizaje de nuevos lenguajes y compe-
tencias científicas o prácticas se volvieron importantes. En el siglo XX la
educación se convirtió en un agente de formación de recursos humanos
para satisfacer las demandas socioeconómicas. Durkheim fue uno de los
primeros que vio esto con claridad y le siguieron economistas y sociólo-
gos con distintas orientaciones.

La “informatización de la sociedad”, o sea, el crecimiento de la nue-
va cultura informática (la cibercultura) junto con los avances de las
biotecnologías en el dominio de la naturaleza (el surgimiento de la “bio-
tecnópolis”) nos colocan en una situación aun más compleja porque ya
no distinguimos claramente los principios de realidad a los que deben
responder los individuos. Esta “crisis del principio de realidad” tiene
consecuencias dramáticas en la formación actual de la subjetividad de
los niños y adolescentes. Los niños reciben percepciones “borrosas” y
contradictorias sobre el mundo al que los adultos pretenden que se
adapten.

Reflexionando sobre las nuevas condiciones evolutivas de la especie
y sobre el rol de la educación en este plano, podríamos preguntarnos si
la “adaptación natural” sigue siendo un mandato o si conviene crear
condiciones especiales de “reacomodamiento” a entornos nuevos y com-
plejos como los que vivimos. El viejo debate entre “naturalistas” y “cul-
turalistas” ha revivido con el surgimiento de los ecologistas, los comuni-
taristas o los fundamentalistas religiosos que enfrentan a los “cientifi-
cistas”, los “culturalistas posmodernos”, los “neopositivistas” o los de-
fensores de las innovaciones informáticas o biotecnológicas.15 Umberto
Eco, a propósito del auge de los medios de comunicación masivos, habla-
ba de “apocalípticos” e “integrados” para distinguir entre los que recha-
zan o defienden las nuevas realidades.16 Estas antinomias, bajo diver-
sas formas, han penetrado también el mundo educativo y reflejan el
impacto que los cambios provocan en la sociedad.

En lugar de pensar en términos disyuntivos, hay que pensar en tér-
minos conjuntivos, como propone Morin. Los sistemas educativos mo-
dernos no han ayudado en este sentido porque han acentuado las com-

15. Véanse Alvin Toffler, El cambio de poder, Barcelona, Plaza y Janés, 1990; Jeremy
Rifkin, El siglo de la biotecnología, Barcelona, Crítica, 1999.

16. Umberto Eco, Apocalípticos e integrados frente a la cultura de masas, Barcelona, Tus-
quets, 2003.



70 Elementos para revisar la teoría de la educación

partimentaciones disciplinarias y la fragmentación de las visiones del
mundo.

Las bifurcaciones y separaciones entre naturaleza, cultura, arte, pro-
fesiones y ciencias, comienzan a fines de la Edad Media en las universi-
dades y se profundizan luego en la modernidad con las tendencias a la
división de funciones y especializaciones. Llegamos entonces a una ex-
trema fragmentación de los saberes. La crisis de este proceso de hi-
perespecialización y fragmentación tanto en la educación como en la
sociedad provocó el surgimiento de propuestas convivialistas (Iván
Illich), humanistas (Paulo Freire), holísticas (Edgar Morin), multicultu-
ralistas (Peter McLaren), sistémicas (Niklas Luhmann). En Europa el
Proceso de Bolonia (1999-2010) fue motivado en sus aspectos pedagógi-
cos por la voluntad de superar las fragmentaciones y disociaciones ac-
tuales de la educación superior.

Jean Piaget señala que la función de adaptación a través del conoci-
miento se cumple mediante dos procesos: asimilación y acomodación fren-
te al medio.17 Estos mecanismos sirven para explicar la adquisición de
conocimientos y el desarrollo de actitudes creativas en la evolución
de los niños. ¿Pero, qué pasa cuando la mayor parte de las interaccio-
nes de los niños ya no provienen de un contacto con la “realidad” sino
con la “virtualidad”? La “educación” se ha desnaturalizado. Este “sujeto
de aprendizaje” difiere de los individuos de otras generaciones que ha-
bían mantenido principalmente una relación “natural” con sus maes-
tros. ¿Debemos entonces preparar individuos para adaptarse a un nue-
vo principio de realidad, o sea, debemos prepararlos para comportarse
adecuadamente en la cibercultura?18

5. Las dimensiones variables de la pedagogía

Cualquiera que busque comprender los fenómenos educativos actua-
les tendrá que reconocer la complejidad de los mismos, la pluralidad de
enfoques pedagógicos, la diversidad de experiencias. En América del Sur
las comunidades indígenas han revalorizado sus prácticas educativas
ancestrales y al mismo tiempo han desarrollado sistemas de educación
a distancia en Bolivia, Ecuador, Perú, Colombia, Venezuela y Paraguay.

17. Jean Piaget, Biología y conocimiento, Madrid, Siglo Veintiuno, 1977.

18. Véanse José J. Brunner y Juan C. Tedesco (eds.), Las nuevas tecnologías y el futuro de
la educación, Buenos Aires, Septiembre Grupo Editor, 2003; Josep Duart y Albert Sangrà
(comps.), Aprender en la virtualidad, Barcelona, Gedisa, 2000; Beatriz Fainholc, Progra-
mas, profesores y estudiantes virtuales, Buenos aires, Santillana, 2008.



71Multirreferencialidad y pluralismo pedagógico

La enseñanza ecológicamente orientada coexiste con nuevas modalida-
des virtuales y globales que pretenden adaptar a los individuos a los
entornos dominantes. En Europa se han revitalizado las culturas loca-
les ancestrales al mismo tiempo que se construye un sistema de educa-
ción superior supranacional a través del Proceso de Bolonia.

¿Quiere decir que no nos queda otra cosa que ser eclécticos si quere-
mos comprender todos estos fenómenos en su totalidad? ¿O debemos
renunciar a toda inteligibilidad de ellos declarándonos escépticos pos-
modernos? Podemos equivocarnos, como corresponde a la naturaleza de
cualquier elaboración teórica, pero el riesgo de una tentativa de com-
prensión compleja de los fenómenos educativos actuales es preferible a
la parálisis del pensamiento a que nos lleva el nihilismo epistemológico
o al riesgo de una confusión también paralizante si aceptamos lo que
sucede como una visión caleidoscópica.

Para construir una nueva visión compleja de los procesos educativos,
debemos empezar por reconocer que han entrado en crisis la idea de la
realidad, la idea de la verdad, los paradigmas sobre la subjetividad,
lavisión de los entornos naturales y culturales, los principios que guia-
ban los métodos de enseñanza. El hecho de que no existan tratados so-
bre la educación que reflejen todos los problemas en juego es el síntoma
de una desarticulación entre los cambios históricos y la teoría de la edu-
cación. Pero este desfase no justifica la ignorancia ni la resignación.
Aunque nuestras teorías puedan ser superadas permanentemente, y ello
es inherente a la refutabilidad del conocimiento científico, estamos obli-
gados a seguir formulando hipótesis.

Trabajamos pues con la premisa de que los fenómenos educativos
actuales son inteligibles y que pueden serlo adecuadamente si adopta-
mos un modelo de pensamiento complejo. Asimismo, asumimos la plu-
ralidad de experiencias, pero esto no quiere decir que “todo vale”. Asu-
mir el “pluralismo” nos obliga también a señalar cuáles principios for-
man parte de un consenso generalizado en la humanidad actual. Por
ejemplo: el código internacional de derechos humanos, los acuerdos
mundiales sobre diversidad cultural o sobre defensa del medio ambien-
te, las declaraciones mundiales sobre la igualdad de oportunidades en
educación.

La educación cumple funciones biológicas, psicológicas, sociales, po-
líticas, económicas y culturales.19 Sabemos que existen visiones reduc-
cionistas o unilaterales que afirman que “en última instancia” todo se
explica por lo biológico, lo económico, lo psicológico o lo político. Tam-

19. Véase Ricardo Nassif, Teoría de la educación, Madrid, Cincel, 1986.



72 Elementos para revisar la teoría de la educación

bién existen visiones contrastantes respecto de los protagonistas de la
educación: para unos, lo que cuenta es la formación de los individuos y
para otros, del “ser social”; para unos, lo importante es la calidad de los
que enseñan, y para otros, la capacidad de los que aprenden. Unos pre-
fieren métodos directivos o autoritarios, otros prefieren métodos parti-
cipativos o anarquistas. Toda esta diversidad y muchas más se encuen-
tran en nuestros sistemas educativos.

Para interpretar o evaluar las distintas experiencias y opciones nos
parece necesario adentrarnos en los fundamentos plurales de la activi-
dad educativa. A través de este análisis podremos comprender mejor el
alcance de todas las alternativas en juego.



[ 73 ]

CAPÍTULO 4

En busca de fundamentos

Dado que la condición básica para la concientiza-
ción es que su agente sea un sujeto (es decir, un ser cons-
ciente), la concientización, al igual que la educación, es
un proceso exclusivamente humano. Como seres cons-
cientes, los hombres están no sólo en el mundo sino con
el mundo, junto con otros hombres.

Paulo Freire, La naturaleza política de la educación

1. Fundamentos filosóficos

Uno de los sentimientos más arcaicos y profundos es el que nos religa
al orden del universo. Desde esta perspectiva, pareciera que la finalidad
esencial de la educación sería ordenar la conducta humana al orden del
universo, del ser, de la naturaleza. Éste es el punto de vista de Parméni-
des, Platón, Buda, Epicuro, Séneca, Plotino, Spinoza, Spencer, Heideg-
ger, Edward Wilson y otros. En el discurso del “holismo ecologista” con-
temporáneo, se trataría de asumir que somos una parte de un organis-
mo mayor que es el planeta Tierra.1

En Parménides lo único real es el Ser y todo lo demás es negación. En
Platón la esencia del mundo se expresa en las ideas absolutas del Ser, el
Bien, la Verdad, la Belleza, la Justicia, y la perfección de los individuos
depende de la identificación con esos arquetipos. En Buda todo es efíme-
ro, salvo el universo hacia el cual deben tender los individuos. En el
hedonismo de Epicuro el principio de placer constituye un mandato de

1. Véase James Lovelock, Gaia. Una nueva visión de la vida sobre la tierra, Madrid, Orbis,
1985; La venganza de la tierra. La teoría de Gaia y el futuro de la humanidad, Madrid,
Planeta, 2007.



74 Elementos para revisar la teoría de la educación

la naturaleza. En el estoicismo de Séneca, como también en Spinoza, las
leyes de la naturaleza son determinantes y debemos buscar una acepta-
ción del destino individual en ellas.

Herbert Spencer defiende, como lo hace la sociobiología de Edward
Wilson, la adecuación a las leyes de la evolución. Martin Heidegger, des-
de una perspectiva existencialista, considera que el Ser es el que sus-
tenta y da sentido al existir humano. El hombre debe ser el “pastor del
Ser”. El ecologismo integrista contemporáneo considera que los huma-
nos son una parte de la naturaleza y deben aprender a respetar sus
reglas: James Lovelock y la hipótesis Gaia.

Estos modelos de pensamiento han hecho escuela y tienen vigencia
en muchos lugares del mundo. Consideran que la educación ordenada al
conocimiento y al respeto del orden natural es adecuada para una vida
feliz, evita los desórdenes del individualismo y los conflictos derivados
de la violación de los principios absolutos del Bien y de la Verdad.

Las teorías humanistas, en cambio, sostienen que la existencia hu-
mana depende del desarrollo de la conciencia de sí, de la libertad y de la
autonomía para obrar responsablemente. Los sofistas griegos sostenían
que “el hombre es la medida de todas las cosas”. Pico de la Mirándola, en
el Renacimiento italiano, fue uno de los que inició el discurso moderno
sobre la dignidad humana y la idea antropocéntrica de la educación.

Voltaire y los iluministas liberales del siglo XVIII colocaron la libertad
como un valor supremo en la vida social. En el mismo sentido, obraron los
anarquistas del siglo XIX y XX. El existencialismo de Jean-Paul Sartre
considera que el Ser no puede ser la regla de nada porque el universo no
encierra ningún sentido que no haya puesto la conciencia humana. El
Ser-en-sí es ciego y opaco. La conciencia humana es la que crea el sentido,
la que transforma la realidad. El ser humano está condenado a ser libre
porque la vida social no puede ser reflejo del orden natural.

Pero la existencia de la libertad como posibilidad encierra un riesgo
permanente. Cada ser humano tiene que aprender a elegirse a sí mismo
en cualquier ocasión. Esto quiere decir también que la conciencia huma-
na no está predeterminada para cooperar con el prójimo: el ser para otro
no tiene una base ontológica. El conflicto aparece como la posibilidad
permanente. Entonces, la educación tiene que preparar al individuo para
construir la socialidad.

Desde el punto de vista ontológico tres principios nos parecen fun-
dantes para la educación: 1) la defensa de la vida; 2) el desarrollo de la
libertad, y 3) la formación de la socialidad. Cada uno de estos princi-
pios puede encerrar una cosmovisión a veces incompatible con las otras.
El naturalismo, el vitalismo, el ecologismo o el esencialismo en el pri-
mer caso presentarán la educación como una adecuación al orden del
Ser. El segundo principio, el de la libertad individual, puede derivar



75En busca de fundamentos

en concepciones individualistas. El tercer principio tiende a englobar
en la construcción del ser social todas las actividades educativas. Pero
si no queremos fragmentar la educación en sus dimensiones particula-
res, ella debe ser considerada en sus fundamentos vitales, existencia-
les y sociales.

Desde nuestro punto de vista la naturaleza, el Ser, el universo, no
pueden aportar un fundamento para la educación porque las cualidades
que se les atribuyen (armonía, belleza, orden, etc.) no son más que pro-
yecciones de la conciencia humana. Rechazar el dominio del más fuerte,
proteger al más débil, trascender las limitaciones del medio, son algu-
nas de las actitudes “antinaturales” que el ser humano ha considerado
necesarias para crear su propio mundo. Pero la defensa de la vida, o sea
de la existencia misma, es la que nos obliga hoy a restablecer el equili-
brio en las relaciones con la naturaleza. Y en este sentido la pedagogía
humanista también se ha vuelto ecológica.

2. Fundamentos epistemológicos

La educación transmite conocimientos. Por lo tanto, precisa de algu-
nos criterios de verdad y de objetividad que legitimen la pertinencia de
los saberes que se imparten. En el mundo de la enseñanza durante mucho
tiempo, y aún en la actualidad, se suponía que los contenidos disciplina-
rios eran irrefutables porque respondían a criterios científicamente acep-
tados por los expertos; pero tanto las comunidades científicas como los
epistemólogos han socavado estas certezas mostrando que el conocimien-
to científico se basa en teorías refutables.

Asimismo, los profesores de cualquier disciplina no consideraban in-
dispensable poseer una visión epistemológica de su propio campo ni vin-
cularse con otras disciplinas. En la actualidad la crítica epistemológica
apareció en todas las materias y la transdisciplinariedad está obligando a
pensar las disciplinas en su vinculación con otras. Los casos más notorios
son la biología molecular o la informática, que atraviesan una serie de
carreras o cursos que antes estaban compartimentados. Pero también las
matemáticas, la física, la química, la historia o la economía, para citar
otras disciplinas, han sido afectadas por las nuevas teorías del conoci-
miento, por la crítica epistemológica y por la transdisciplinariedad.

A comienzos del siglo XX comienza un movimiento que intenta aso-
ciar el conocimiento científico con la pedagogía. Durkheim, Dewey, De-
croly, Piaget, Skinner, se encuentran entre quienes intentaron darle bases
científicas a la educación. La epistemología genética de Piaget es una de
las teorías que más sistemáticamente han tratado de estudiar científi-
camente los procesos de aprendizaje. La evolución de las ciencias cogni-



76 Elementos para revisar la teoría de la educación

tivas (desde el conductismo de Skinner a las teorías de la inteligencia y
las neurociencias) junto con la crítica epistemológica contemporánea
(Popper, Kuhn, Lakatos, Bunge, Latour y otros) han creado nuevas pers-
pectivas para interpretar los procesos cognitivos y la validación de los
conocimientos.

Desde la Antigüedad hasta la Edad Media, la verdad era algo ya
sabido y que debía conservarse. La tradición, la autoridad, la doctrina,
eran los depositarios de la idea de la verdad. Pero en la época moderna
el conocimiento es resultado de la investigación, del descubrimiento y
de la crítica científica. Filósofos como Locke, Hume, Descartes y Kant
intervinieron en este proceso con distintas teorías que fundaron la epis-
temología moderna.

El positivismo y el cientificismo moderno buscaron un sistema de
verdades fundado en las leyes científicas de la naturaleza. El conoci-
miento objetivo era lo que se podía constatar empíricamente. La educa-
ción formaba parte de los hechos sociales y naturales, debía ser tratada
como un proceso objetivo, sujeto a leyes científicas (Comte, Durkheim).

La incorporación del criterio de “refutabilidad” de las teorías científi-
cas por parte de Karl Popper (en La lógica de la investigación científica,
de 1934), la teoría de las revoluciones científicas de Thomas S. Kuhn (en
Estructuras de las revoluciones científicas, de 1962), el anarquismo epis-
temológicos de Paul Feyerabend (en Tratado contra el método, de 1975)
y otros eventos debilitaron las teorías unívocas de la verdad y los crite-
rios absolutos de objetividad.

Surgen al mismo tiempo visiones pluralistas y relativistas del cono-
cimiento. Los filósofos posmodernos (Jean-Francois Lyotard, Jean Bau-
drillard, Michel Foucault, Gianni Vattimo y otros) afirman que ya no
son admisibles las ideas de verdad y realidad, con lo que se abre el cami-
no al relativismo y al subjetivismo.

Entre el objetivismo, dogmático o univocista, y el relativismo existe,
sin embargo, otra posible manera de justificar la validez del conocimiento:
es reconocer que existen distintos tipos y niveles de verdades. Hoy pode-
mos apreciar, como lo hace Morin en El conocimiento del conocimiento,
que se pueden articular teorías objetivistas, subjetivistas, lingüísticas y
sociales que antes se disputaban de manera unilateral la interpretación
de los procesos cognitivos. La realidad, el sujeto, el lenguaje, las interac-
ciones sociales, constituyen cada uno factores necesarios de todo conoci-
miento, pero no son suficientes aisladamente para explicar la construc-
ción de conocimientos verdaderos y objetivos.2

2. Véase Augusto Pérez Lindo, El problema de la verdad, Buenos Aires, Biblos, 1993.



77En busca de fundamentos

Este enfoque comprehensivo de los niveles y los criterios de verdad
no pretende dictaminar sobre las teorías en disputa sino simplemente
delimitar sus posibles alcances. Así, por ejemplo, podemos decir que las
proposiciones lógicas y matemáticas pueden ser válidas en la medida en
que responden a un criterio de coherencia que no puede ser aplicado de
la misma manera en otras disciplinas.

A su vez, las teorías de la física o la química dependen de enunciados
lógicos y contrastaciones empíricas adquieren un grado de verosimili-
tud u objetividad que no tienen las ciencias sociales. Dentro del mismo
campo de las ciencias naturales un enunciado matemático, una teoría
química y un pronóstico meteorológico no tienen el mismo grado de ve-
rosimilitud. Para predecir el tiempo se utilizan fórmulas como “probabi-
lidad de lluvias”, “probables tormentas por acumulación de corrientes y
nubes”.

Si decimos que el universo es infinito, esto entra en el terreno de las
afirmaciones verosímiles pero improbables. Si decimos que “la democra-
cia es el mejor de los sistemas políticos”, afirmamos algo que considera-
mos verdadero en la medida en que nosotros, contemporáneos, hemos
llegado a la conclusión de que se trata del menos malo de los sistemas
políticos conocidos.

Un sistema educativo es por definición un campo multidisciplinario
y también un campo donde se cruzan teorías contrastantes sobre el co-
nocimiento en general. No sería deseable ni posible que todos se encuen-
tren sometidos a una visión unívoca de la ciencia o del pensamiento
(modelos epistemológicos, modelos filosóficos). Tampoco es deseable, in-
cluso por razones de comunicación, que todos acuerden que las teorías
científicas son meras opiniones, que todo vale. El anarquismo episte-
mológico es tan inviable como el cientificismo que afirma que hay una
sola manera de llegar a la verdad.

Dentro de un campo tan estricto como las matemáticas ya existen
lenguajes diferentes y a su vez hipótesis tan contrastantes como afir-
mar que las matemáticas son representaciones objetivas de la reali-
dad o que son meros instrumentos de la racionalidad humana. La exis-
tencia de distintas escuelas matemáticas (platónicas o positivistas) no
ha impedido el desarrollo de la disciplina. El pluralismo epistemológi-
co es una condición necesaria para la evolución del conocimiento cien-
tífico. Pero esto no significa que no tengan que existir criterios ni ver-
dades. Existen distintos criterios pertinentes y niveles de verdades.
Es una cosa distinta.

Las verdades morales, por ejemplo, dependen del consenso de la so-
ciedad en una época determinada. Hoy existe un consenso universal en
cuanto a la validez de los principios de los derechos humanos que han
sido ratificados por todas las naciones, partidos y religiones universa-



78 Elementos para revisar la teoría de la educación

les. Cada uno de los actores ha brindado una fundamentación particu-
lar de esos principios, pero todos coinciden en los enunciados que ata-
ñen a la defensa de la dignidad humana: el derecho a la vida, a la liber-
tad de pensamiento, a la libertad de asociación, etc. El consenso moral
es lo que sostiene la vigencia universal de los principios, aunque cada
individuo pueda apelar a distintos fundamentos para justificarlos (Dios,
la naturaleza, la razón, la historia, la evolución social).

Por su parte, la idea de la realidad depende, por un lado, del estado
de las ciencias y, por otro, de la evolución de la cultura. Lo que la física
entendía por realidad objetiva a principios del siglo XX no es lo mismo
que lo que entiende a principios del siglo XXI. La “realidad económica”
de bienes tangibles de hace unas décadas no es lo mismo que la econo-
mía simbólica de bienes intangibles que ahora conocemos. La idea de la
“vida” que tenían los biólogos hace cincuenta años no es la misma que
hoy pueden elaborar a partir de la genética molecular y las biotecnolo-
gías.

Esto quiere decir que tenemos que asumir que tanto la idea de la
realidad como la idea de la verdad están sujetas a revisión permanente.
Pero esta construcción progresiva, o aproximación permanente a la ver-
dad y la realidad, no invalida la búsqueda de un conocimiento sino que
la sostiene, como argumenta justamente Popper.3

La educación, que trabaja con todas las disciplinas, se encuentra atra-
vesada por distintos tipos de racionalidad, de objetividad y de legitima-
ción de las teorías. Por esto la importancia de “religar los conocimien-
tos”, como propone Morin, ya que el profesor de matemáticas no puede
ignorar que en los estudios históricos rigen otros criterios de verdad, el
profesor de biología no puede ignorar que la sociología trata de explicar
los hechos sociales a partir de lo social. La necesaria especificidad de
cada disciplina no puede impedir que exista una convergencia compleja
en la construcción de conocimientos aceptables para las comunidades
científicas.

En resumen, la educación necesita, a través de todas las disciplinas
que ella involucra, criterios de verdad y de objetividad que no pueden
reducirse a un canon dogmático pero que tienen en cuenta los consensos
de las comunidades científicas. Para situarse adecuadamente en el mapa
del conocimiento, las ciencias de la educación necesitan también una
justificación epistemológica.

3. Véase Karl R. Popper, Conocimiento objetivo: un enfoque evolucionista, Madrid, Tecnos,
2005.



79En busca de fundamentos

3. Fundamentos biológicos

Si ontológicamente la vida aparece como uno de los fundamentos de
la educación, es lógico suponer que lo biológico tiene que ser fundamen-
tal para los procesos educativos. Podríamos considerarlo obvio, pero ocu-
rre que existen distintas concepciones que subestiman o se olvidan de lo
biológico. Los modelos racionalistas y positivistas, por ejemplo, ponen el
acento en los procesos de instrucción y conocimiento pero dejan de lado
lo que tiene que ver con la afectividad y con la naturaleza.

Los modelos pedagógicos centrados en los aprendizajes cognitivos
fueron dominantes en el siglo XIX y XX. El espiritualismo, conservado en
las distintas escuelas religiosas, tampoco reivindicó la educación para
la vida. Los movimientos románticos y vitalistas desde el siglo XVIII en
adelante intentaron valorizar los principios vitales (Johannes von Goethe,
Henri Bergson, José Ortega y Gasset).

Piaget menciona dos mecanismos básicos que operan en el proceso
del conocimiento: la asimilación y la acomodación. “La adaptación es un
equilibrio –equilibrio cuya conquista dura toda la infancia y la adoles-
cencia y define la estructuración propia de estos períodos de existencia–
entre dos mecanismos indisociables: la asimilación y la acomodación.”4

Skinner, por su parte habla de la adaptación a los desafíos del medio,
mientras que Piaget establece el carácter activo de la inteligencia.

Los procesos educativos actuales también conservan los mandatos
fundamentales de la evolución. Aprender para sobrevivir, para adaptar-
nos a las condiciones del medio, para modificar el entorno en función de
nuestros propósitos, sigue siendo una necesidad vital, revalorizada por
las amenazas del calentamiento global, por las crisis ecológicas del pla-
neta.

En la línea del neodarwinismo, autores como Skinner o Wilson de-
fienden la tesis de que la sociedad no debe modificar los mecanismos
naturales sino que debe reforzar la capacidad adaptativa al entorno.
Este enfoque, que puede considerarse reduccionista, parte de un supuesto
equivocado: la idea de la naturaleza para los humanos no es la repro-
ducción de un entorno objetivo sino el producto de una elaboración men-
tal. Una cosa es considerar de sentido común el hecho de reconocer los
elementos del mundo exterior y otra, para los humanos, es adaptarse
simplemente a ellos. La civilización existe porque la especie humana ha
trascendido permanentemente la naturaleza.

El ser viviente humano necesita mantener el control y la indepen-

4. Jean Piaget, Psicología y pedagogía, Madrid, Sarpe, 1983, p. 194.



80 Elementos para revisar la teoría de la educación

dencia frente al medio. Desde ese punto de vista, la educación prepara
al mismo tiempo la capacidad para enfrentar los desafíos del entorno y
para desarrollar una cierta autonomía. En el proceso evolutivo lo que
caracteriza a la especie humana es que puede transformar la naturale-
za, que puede autoconstruirse, continuando así la “autopoiesis” de la
que habla Humberto Maturana.5 La educación para la adaptación no
prepara individuos activos y creativos sino poblaciones dispuestas a obe-
decer a los que mandan o a sacrificarse para mantener el entorno here-
dado.

El mandato biológico de la educación sigue vigente: somos llevados a
aprender para mantener nuestro equilibrio ante el medio a través de
procesos de adaptación y asimilación. Ahora descubrimos, además, que
la cultura industrial tendió a atrofiar nuestra capacidad para conservar
entornos naturales adecuados a la supervivencia. Retomar la sensibili-
dad ecológica es uno de los desafíos que fundamenta la educación en la
actualidad.

4. Fundamentos éticos

Casi todos los autores coinciden en este punto: la educación tiene
como finalidad la transmisión de valores. Pero, ¿cuáles? En este punto
se dividen las aguas: educación religiosa, educación laica, educación
políticamente orientada, educación comunitaria, étnica. En la interpre-
tación marxista la educación es un instrumento ideológico de inculca-
ción de los valores dominantes y entonces la educación comunista debe-
ría ser la inculcación de los principios de igualdad de los trabajadores.

A partir de las políticas de instrucción pública implementadas por
las burguesías liberales en Europa, América Latina y otros lugares, la
idea dominante era la laicidad, o sea, la secularización de las creencias,
la superación de las creencias religiosas. Éste fue un mecanismo eficaz
para la secularización de las sociedades contemporáneas. Sin embargo,
en Estados Unidos y en muchos otros lugares se mantuvo la educación
religiosa coexistiendo con la laicidad o en lugar de ella.

La discusión sobre cuáles son los valores esenciales que deben trans-
mitirse a las jóvenes generaciones continúa en nuestros días en una
pluralidad de afirmaciones filosóficas, religiosas, culturales o ideológi-
cas. Las tendencias homogeneizadoras, autoritarias o dogmáticas han

5. Humberto Maturana y Francisco Varela, El árbol del conocimiento. Las bases biológi-
cas del entendimiento humano, Buenos Aires, Lumen, 2003.



81En busca de fundamentos

sido fuertemente criticadas. Pero la pluralidad de pensamiento, o sea,
de interpretaciones del mundo, ha sido revalorizada como parte de la
riqueza de la civilización humana. El principio de tolerancia (John Loc-
ke, John Rawls) aparece en los países anglosajones como el requisito
fundamental de una sociedad democrática moderna.

Cabe preguntarse si existe algún conjunto de principios éticos que
puedan ser universalmente aceptados para fundamentar la educación.
La respuesta la encontramos en el consenso internacional en torno a las
declaraciones sobre derechos humanos, individuales y sociales, que Na-
ciones Unidas ha venido acordando desde 1948. Estas declaraciones cons-
tituyen el más amplio y el único consenso mundial sobre la idea de la
dignidad humana. Fueron aprobadas por todos los países, por los con-
gresos mundiales de religión, por los partidos políticos y por la mayoría
de las organizaciones sociales.

Afirmar que “todos los seres humanos nacen iguales en dignidad”,
que todas las personas tienen el derecho al respeto de su vida, de su
libertad de conciencia, de su libertad para asociarse o para expresar sus
ideas, forma parte del código internacional sobre derechos humanos que
todas las naciones están obligadas a enseñar y respetar. Otro tanto pasa
con los derechos sociales y ecológicos, con las declaraciones contra la
discriminación de las mujeres y las minorías, con las declaraciones so-
bre la diversidad cultural y los derechos bioéticos.

Algunos piensan equivocadamente que cada sociedad puede inculcar
sus propios valores particulares y accesoriamente enseñar las declara-
ciones de los derechos humanos. Pero el reconocimiento universal de
estos principios implica que los sistemas educativos deben transmitir
ante todo una idea de la dignidad que toda la humanidad comparte. Los
valores locales, nacionales o comunitarios pueden contextualizar los
principios de los derechos humanos pero no pueden contradecirlos en la
medida en que todas las naciones se han comprometido a respetar los
tratados internacionales por encima de las legislaciones particulares.

Los derechos humanos son trascendentes a todas las particularida-
des, aunque no trascendentales, en el sentido de que no niegan que exis-
tan fundamentos religiosos, filosóficos o ideológicos diferentes. Esta
dualidad entre “acuerdo universal” y “diversidad de fundamentos” no
invalida de ningún modo el carácter fundante que tienen los principios
de los derechos humanos para la educación.6 Todo lo contrario, quiere
decir que los principios tienen alcance universal aunque existan formas
diferentes de justificarlos.

6. Véase A. Diemer, J. Hersch et al., Los fundamentos filosóficos de los derechos humanos,
Barcelona, Del Serbal, 1985.



82 Elementos para revisar la teoría de la educación

5. Fundamentos sociológicos

Émile Durkheim, en la trayectoria de Auguste Comte y Karl Marx,
es el primero que se preocupa por estudiar la educación como un hecho
social. Su definición de la educación como un proceso por el cual una
generación transmite a la más joven su patrimonio cultural sigue sien-
do citada en los trabajos contemporáneos:

La educación es la acción ejercida por las generaciones adultas
sobre aquellas que no están maduras para la vida social. Ella tie-
ne por objeto suscitar y desarrollar en el niño un cierto número de
estados físicos, intelectuales y morales que exigen de él tanto la
sociedad política en su conjunto como el medio especial al que per-
tenece y al que está particularmente destinado.7

El autor no se limita a considerar la educación como un “hecho so-
cial”, o sea, sujeta a un estudio propio de cualquier ciencia social, sino
que también considera que históricamente tiene una dimensión moral.
A partir de los estudios de Durkheim se impone el reconocimiento de
que la educación cumple una función socializadora, integradora, de los
jóvenes. Ahora bien, la escuela al mismo tiempo que integra a indivi-
duos de distinta procedencia también los divide de acuerdo con las fun-
ciones que deben cumplir en la sociedad. Éste es el aspecto que Bour-
dieu critica en su trabajo sobre la “reproducción” escolar.

Aunque esto se haya explicitado sólo en el último siglo, lo cierto es
que la función socializadora de la educación viene de los tiempos primi-
tivos. A su vez, podemos decir que ante la complejización y la desinte-
gración de los sistemas sociales contemporáneos la función socializado-
ra se ha vuelto mucho más importante porque se han debilitado otros
órganos de socialización como la familia, los gremios, los partidos políti-
cos, las asociaciones comunitarias.

La socialización puede entenderse como preparación para el trabajo
o para la vida en sociedad. En el primer caso prevalece la importancia
del mercado como referente; en el segundo, prevalece la reproduc-
ción del modelo social. Hoy podemos interpretar la socialización como
un fundamento de la educación en la medida en que asegura que los
individuos, y sobre todos los niños y jóvenes, puedan aprender a convi-
vir con los demás, puedan encontrar posibilidades de realización coope-
rando con otros individuos.

7. Émile Durkheim, Educación y sociología, p. 51.



83En busca de fundamentos

La universalización de la educación que Naciones Unidas y UNESCO
consideran objetivo mundial implica la voluntad de brindar a todos igual-
dad de oportunidades a través de la educación. El principio de igualdad
en la diversidad se opone tanto a la homogeneización como a la discrimi-
nación de los individuos. En la medida en que busca integrar a los indi-
viduos en la cultura universal, la educación tiene como sustento un prin-
cipio de igualación y de individuación.

6. Fundamentos políticos

En 1788 Condorcet anunciaba lo que iba a ser el designio de su pro-
yecto de instrucción pública (1792):

No ha existido todavía en ningún pueblo una educación digna
de este nombre, es decir, una educación donde todos los individuos
puedan formarse, en sus primeros años, ideas justas de sus dere-
chos y de sus deberes, aprender las principales disposiciones de
las leyes de su país: adquirir finalmente los conocimientos ele-
mentales necesarios para la conducta de la vida común.8

Toda educación es política, dicen Bourdieu, Freire, McLaren y tantos
otros. La idea de la paideia en la Grecia clásica significaba educar al
ciudadano para conocer y defender los valores de la polis. Por su parte,
Piaget afirma lo siguiente:

No hay que decir que es a la sociedad a quien corresponde fijar
los fines de la educación que ella misma proporciona a las genera-
ciones que crecen; lo que, por otra parte, la sociedad hace siempre
de forma soberana de dos maneras. En primer término, fija los
fines de forma espontánea por la exigencias del lenguaje, de las
costumbres, de la opinión, de la familia, es decir, a través de múl-
tiples formas de acción colectiva por mediación de las cuales las
sociedades se conservan y se transforman, formando a cada gene-
ración nueva en el molde estático o móvil de las precedentes. Des-
pués los fija reflexivamente por medio de organismos estatales o
instituciones particulares según los tipos de educación proyecta-
dos.9

8. Citado por Charles Coutel, Condorcet, instituir el ciudadano, Buenos Aires, Del Signo,
2005, p. 55.

9. Jean Piaget, Psicología y pedagogía, pp. 43-44.



84 Elementos para revisar la teoría de la educación

En el texto citado vemos que se cruzan dos determinaciones de dis-
tinto orden: las que provienen de la sociedad misma (su lenguaje, sus
costumbres, sus estructuras sociales) y las que provienen del poder po-
lítico (sus normas e ideologías).

Toda educación es política en el sentido de que tiene que ver con la
ciudadanía de los actores sociales. Pero esto no significa que toda edu-
cación tiene que estar subordinada a la política de un Estado, de un
partido o de una religión. Éste es un debate que aún no está cerrado. De
hecho, en muchos países del mundo es el Estado (a veces como expre-
sión de un partido o de una religión) el que tiene el monopolio absoluto
de la educación; por lo tanto, posee el poder hegemónico para inculcar
las creencias que considera indispensables para la identidad nacional y
social. Este modelo “identitario” implica necesariamente una imposi-
ción autoritaria que limita o niega la libertad de pensamiento.

En América Latina, España y Portugal, las transiciones hacia la de-
mocracia durante las últimas décadas llevaron a valorizar el vínculo
entre formación de ciudadanía democrática y educación.10 Esta idea de
construcción de la ciudadanía democrática a través de la educación im-
plica la vigencia del pluralismo institucional y filosófico, o sea, la posibi-
lidad, para el individuo, de elegir distintas escuelas y la libertad de los
enseñantes para analizar críticamente los contenidos de la enseñanza.

Condorcet propuso en medio de la Revolución Francesa la creación
del Servicio de la Instrucción Pública (1792) para asegurar la existencia
de una república democrática, fundada en el respeto de los derechos
humanos y la enseñanza científica. Introdujo también la idea del mono-
polio de la educación por el Estado, principio que fue adoptado por las
burguesías liberales de varios países de Europa. Sin embargo, defendía
claramente la independencia de juicio y la libertad de pensamiento den-
tro del sistema educativo público:

Siendo la primera condición de toda instrucción enseñar sólo
verdades, los establecimientos que el poder público consagra a ella
deben ser tan independientes como sea posible de toda autoridad
política. La independencia de la instrucción pública constituye de
alguna manera una parte de los derechos de la especie humana.11

La educación moderna ha estado asociada al surgimiento de la ciu-
dadanía democrática y al principio de igualdad. Estos principios fueron

10. Véase Revista Iberoamericana de Educación, Nº 42: “Educación y ciudadanía”, sep-
tiembre de 2006. También Pedro Demo, Politica social, educaçâo e cidadanía, Campinas,
Papirus, 1996.

11. Citado por Charles Coutel, Condorcet..., p. 60.



85En busca de fundamentos

a veces contrapuestos en las luchas políticas entre países capitalistas y
países socialistas. Pero los consensos plasmados en las declaraciones
mundiales sobre derechos humanos y educación valorizan tanto la afir-
mación de las libertades individuales como el principio de igualdad. Otro
componente importante en este plano es la defensa de las identidades
culturales, que forma parte también de las definiciones políticas.

Si se analizan los documentos que reflejan las grandes convergen-
cias políticas y morales sobre educación se puede constatar que no hay
una renuncia a los objetivos “emancipatorios” de la educación: democra-
tización, libertad, igualdad, diversidad cultural, igualdad de géneros,
igualdad de razas. En realidad, no es que falten acuerdos y declaracio-
nes consensuadas: lo que falla es el contexto de aplicación.

Nosotros resumimos en dos conceptos las dimensiones políticas de
la educación: la construcción de ciudadanía democrática y la voluntad
emancipatoria en cumplimiento de los principios de los derechos hu-
manos.

7. Fundamentos pedagógicos

¿Cuál es la razón de ser pedagógica de la educación? La biología, la
sociología, la psicología, la política, pueden respondernos las preguntas
por qué y para qué necesitamos educarnos, pero no nos dicen por qué
necesitamos la educación. Aquí podemos remontarnos a grandes maes-
tros como Sócrates y Buda quienes se encontraron con una sociedad
organizada donde aparentemente existía una “educación”. Ambos des-
cubrieron, hace dos mil quinientos años, lo que la sociología contempo-
ránea explicitó científicamente: que la mayor parte de lo que los indivi-
duos aprenden es la “reproducción” de la cultura dominante. Y sostuvie-
ron que si los individuos querían llegar a conocerse y a conocer la ver-
dad de las cosas, necesitaban un “método”, una “disciplina”.

Así como Francis Bacon, René Descartes o Immanuel Kant fundaron
la epistemología moderna al proponer métodos racionales o empíricos
para acrecentar los conocimientos, Buda y Sócrates crearon en la Anti-
güedad la idea de que la educación significaba un proceso de formación
sistemática, una “escuela”. Existían en su época muchos métodos para
los aprendizajes especializados, pero lo que estos pensadores mostraron
es que para lograr la autonomía y la autoconciencia de los individuos se
necesita una disciplina sistemática. Sócrates decía irónicamente que
se consideraba un “partero de ideas”. Suscitaba problemas a propósito
de cualquier tema, motivaba a los interlocutores, los implicaba en el
cuestionamiento y los hacía remontarse hacia las definiciones más ra-
cionales de cada concepto.



86 Elementos para revisar la teoría de la educación

Los avances de la educación y de la sociedad en todo el mundo depen-
dieron del desarrollo de métodos adecuados para capacitar y formar a
los individuos en diferentes contextos. En este sentido, el budismo en la
India, la Iglesia Católica en Europa, la tradición confuciana en China,
crearon estructuras educativas fundadas en métodos sistemáticos. La
“educación como sistema” preparó el camino para la generalización de
la escuela pública que comienza en el siglo XIX.

Sin método, no hay educación. En el mundo moderno aparece, a tra-
vés de los filósofos alemanes, la idea de que la educación de la humani-
dad depende de su autoconciencia. El aporte más importante de Paulo
Freire desde el punto de vista teórico es el haber incorporado el concepto
de “concientización” como requisito y como objetivo de todo proceso edu-
cativo;12 requisito que en este autor se fundamenta en las concepciones
fenomenológicas de Maurice Merleau-Ponty y de Jean-Paul Sartre. Afir-
ma la correlación entre la conciencia y el mundo, y la disposición ontoló-
gica del sujeto humano para buscar su autonomía. Desde el punto de
vista pedagógico, quiere decir que sin conciencia no hay aprendizaje,
que el conocimiento pleno significa no sólo aprehender algo sobre el
mundo sino también conocerse a sí mismo. En este sentido el aprendiza-
je conduce a la liberación, como conciencia plena de sí mismo, de la dig-
nidad, de la capacidad para encontrar un lugar en el mundo.

Entre los programas que han desarrollado las ciencias cognitivas
actuales se encuentra el tema de la “metacognición” que implica que,
para conocer efectivamente, los individuos precisan tener conciencia de
lo que conocen y control de un dominio cognitivo.13 La idea de “concien-
tización” de Freire, sin embargo, va más allá en cuanto procura que los
individuos sean capaces de comprender no sólo su propio aprendizaje
sino también el sentido del mundo.

Otro concepto que nos parece fundante de la educación es el de “per-
tinencia”. Ante la imposibilidad de establecer un canon pedagógico uni-
versal para evaluar las prácticas educativas y sus resultados, los siste-
mas educativos contemporáneos derivaron la cuestión a las agencias
especializadas que florecieron a partir de 1990. Allí aparecen como con-
ceptos fundamentales la “calidad” y la “pertinencia”.14

12. Paulo Freire, La educación como práctica de la libertad, Santiago de Chile, ICIRA,
1969; Pedagogía del oprimido, Buenos Aires, Siglo Veintiuno, 1970; La naturaleza política
de la educación, Barcelona, Paidós, 1990.

13. Véase William Bechtel y George Graham, A companion to Cognitive Science, Oxford,
Blackwell, 1998, Parte II, 9: “Consciousness”, pp. 176 ss.

14. El pionero de la evaluación educativa fue Ralph W. Tyler en Estados Unidos, donde se
formularon tempranamente conceptos, criterios y procedimientos. Sobre los distintos en-



87En busca de fundamentos

El concepto de calidad parece en principio el criterio más evidente
para definir el valor de una educación. Muy pronto se constata que la
calidad no es observable y que existen distintas teorías al respecto. No
obstante, se conserva el concepto como una idea reguladora, como una
meta indefinida. Algunos prefieren hablar de “excelencia”, pero esta
palabra tampoco especifica mucho.

Unas décadas antes había aparecido en las discusiones epistemológi-
cas un concepto que ayudaba a superar las discusiones estériles sobre la
validez de las teorías: la pertinencia. Una teoría es buena si es pertinen-
te para resolver una determinada cuestión. Hacia 2000 todas las agen-
cias habían incorporado a su repertorio de criterios este concepto de
pertinencia en primer lugar. Se trata de un concepto muy versátil y muy
específico: en cada caso hay que verificar si hay pertinencia teórica (por
ejemplo, con los conocimientos científicos de una disciplina) y si hay
pertinencia práctica (con respecto a los destinatarios o a los problemas
que se quieren resolver).

Estas discusiones revelan que no existe un corpus pedagógico capaz
de imponerse como modelo o criterio general, lo cual obliga a derivar la
cuestión del fundamento pedagógico hacia las disciplinas particulares
en el caso de las escuelas o hacia las carreras en el caso de las universi-
dades. En el primer caso se forman equipos de especialistas que anali-
zan la pertinencia del currículo de cada materia o de cada ciclo escolar
para elaborar encuestas que permitan saber si los alumnos logran los
resultados esperables. En el caso de las universidades se parte de están-
dares elaborados por los responsables de las carreras para que los pares
evaluadores puedan analizar la pertinencia de los planes de estudios y
los resultados obtenidos.

Desde el punto de vista pedagógico lo importante es determinar si
una teoría y un método son adecuados para la formación de los indivi-
duos. También aquí debemos evitar la natural tentación de encontrar el
método o la teoría que sirve para todo y para todos. Lamentablemente,
aun las teorías mejor fundadas no pueden atender a todas las situacio-
nes. Es lo que demostró en el siglo XX el desarrollo de la “escuela nueva”,
con ideas de John Dewey, Ovide Decroly y otros. De hecho, la “escuela
nueva” se aplicó de muchas maneras en distintos países.

foques que allí se desarrollaron véase Daniel Stufflebeam y Anthony Shinkfield, Evalua-
ción sistemática. Guía teórica y práctica, Buenos Aires, Paidós, 1987. Otras perspectivas
en Miguel Fernández Pérez, Evaluación y cambio educativo: el fracaso escolar, Morata,
Madrid, 1994; Norberto Fernández Lamarra, Educación superior y calidad en América
Latina y Argentina, Buenos Aires, Eduntref, 2007; Augusto Pérez Lindo, Teoría y evalua-
ción de la educación superior, Buenos Aires, Rei, 1993.



88 Elementos para revisar la teoría de la educación

El ideal de todo ministro de educación durante el siglo XX consistía
generalmente en contar con una teoría y una política homogénea. ¿Quién
puede regular hoy las aulas virtuales que proliferan por millones a tra-
vés de internet? ¿Quién puede contener los intercambios científicos y
educativos, formales e informales, que todos los días se producen entre
personas de distintos países? ¿Quién puede contener todos los nuevos
actores educativos, como los medios de comunicación, las empresas y los
movimientos sociales, que crean sus propios circuitos educativos?

El surgimiento de los sistemas de evaluación y acreditación educati-
va constituye una respuesta a la complejización de las prácticas educa-
tivas y a la ausencia de un modelo pedagógico universal. El concepto de
“pertinencia” que adoptan las agencias evaluadoras supone el reconoci-
miento de una pluralidad de teorías y métodos, pero no elude la posibi-
lidad de determinar su justificación. Ya no se pretende determinar la
“validez” de los distintos enfoques sino su pertinencia en relación con el
corpus de conocimientos que las comunidades científicas y educativas
consideran adecuados. Esto permite apelar a criterios específicos para
cosas tan distintas como una escuela de fútbol o un centro de posgrado
en física nuclear, para una escuela comunitaria indígena y para una
carrera de contador.

Ahora bien, la sociedad y el Estado se preocupan no sólo por la perti-
nencia teórica y social sino también por los resultados. Aquí aparece un
criterio pragmático que también ha tenido mucha resonancia: la idea de
certificar la calidad a partir de los rendimientos o resultados de una
práctica pedagógica. Lo que importa es que los alumnos aprendan lo
que el currículo establece que hay que aprender. Ya no se discuten las
teorías ni los métodos pedagógicos: el público y las autoridades quieren
saber si los alumnos aprenden a leer y escribir, a resolver problemas
matemáticos o a comprender el funcionamiento de las instituciones.

Este deslizamiento podría parecer anecdótico pero tiene que ver con
la difusión de criterios pragmáticos en los campos más variados, inclu-
yendo el artístico y el religioso. En el plano filosófico William James ya
había afirmado en su opúsculo El significado de la verdad, de 1909, que
lo verdadero es aquello que se verifica en la realidad, lo que también se
expresó en una frase tautológica: verdad es lo que es verdadero, y en una
expresión más directa: si funciona, es verdad. Hay que notar que en
otros términos, los del marxismo-leninismo, Mao Zedong expresó con-
ceptos semejantes al reclamar de toda teoría una correspondencia con
la praxis y con los resultados.

La teoría de los resultados ha servido en el campo económico y de las
organizaciones. También se ha buscado aplicarla en la educación procu-
rando medir ante todo los rendimientos escolares. Ahora bien, en educa-
ción el rendimiento no puede verse sólo como la realización de un proce-



89En busca de fundamentos

so sino como un indicador. Si hay muchos fracasos escolares, esto puede
significar varias cosas: que las organizaciones no funcionan bien, que el
currículo es defectuoso, que los profesores están mal formados, que los
alumnos no están en condiciones de aprender (porque no comen, porque
no reciben la atención necesaria, porque no disponen de un número de
horas adecuadas, etcétera).

El análisis de los rendimientos, de los resultados, es absolutamente
necesario en cualquier proceso de evaluación, pero desde el punto de
vista pedagógico no constituye lo fundamental. La educación, entendida
de manera muy amplia, está procurando ciertos resultados que tienen
que reflejarse socialmente para justificar el esfuerzo colectivo. La “efi-
cacia social”, que puede verse también como el lado práctico de la perti-
nencia teórica, es el otro aspecto que justifica pedagógicamente la edu-
cación. En otros términos, la educación es pertinente si responde a las
necesidades de la sociedad.

8. Fundamentos económicos

Nos resulta ahora sorprendente observar que recién a partir del si-
glo XVIII comienza a valorizarse la disponibilidad de recursos humanos
y más tarde su preparación. En el pensamiento económico clásico fue
William Petty (1623-1687) el primero que introduce la econometría de
los recursos humanos. Muy pronto se percibe que disponer de mano
de obra no es lo mismo que disponer de recursos humanos calificados.

En el período colonial ibérico de América del Sur, las clases reinantes
de España y Portugal contaban con el trabajo esclavo de indios y negros;
no se preocuparon por formar personas calificadas. Esta política produ-
jo una cultura de subdesarrollo que duró hasta nuestros días. En la épo-
ca colonial la nobleza y los conquistadores no querían trabajar; los in-
dios y los negros no sabían hacerlo.

Fue sin duda la Revolución Industrial que cobró impulso desde el
siglo XVIII lo que permitió percibir la importancia de las calificaciones
laborales. Pero aún en la época en que Marx escribía El capital (hacia
1880) para criticar las condiciones de explotación de los trabajadores,
los recursos humanos estaban considerados en términos cuantitativos y
no cualitativos. Recién en el siglo XX, luego de la Segunda Guerra Mun-
dial (1939-1945), se publican los primeros estudios sobre crecimiento
económico ligado a la educación.

La disponibilidad de mano de obra para producir las condiciones de
subsistencia resulta obvia en cualquier época de la historia que conside-
remos. Pero la idea de “formar” los recursos humanos es algo que apare-
ce tardíamente, probablemente en la civilización egipcia que fue una de



90 Elementos para revisar la teoría de la educación

las primeras en crear escuelas de oficios dirigidas por un sacerdote. Ahora
bien, recién a mediados del siglo XIX se percibe que la mano de obra
interesa no sólo por su capacidad de producción sino también por su
capacidad de innovación. Es la época en que el pensamiento económico
y la ingeniería se encuentran para formular una idea de la producción
de la sociedad a través de las innovaciones científicas y tecnológicas.

La Comisión Económica para América Latina (CEPAL) fue desde los
años 60 el primer organismo de estudios económicos que ubicó a la edu-
cación entre los factores decisivos para lograr el desarrollo de una na-
ción.15 Otros organismos que asumieron esta perspectiva fueron la Or-
ganización para la Cooperación y el Desarrollo Económico (OCDE) y más
recientemente el Banco Mundial.

Desde distintas posiciones ideológicas existe consenso al respecto: la
educación debe servir al desarrollo. Pero la cuestión que nos interesa
aquí es saber por qué la educación debe tener un fundamento económi-
co. Para responder necesitamos ir más allá de las ideas sobre la forma-
ción de recursos humanos para la economía o de los análisis sobre los
aportes de la educación al crecimiento económico; trataremos de ir al
núcleo del problema que vincula la gestión del conocimiento con la evo-
lución de la sociedad.

Como ya hemos señalado en otro párrafo, el aprendizaje jugó un rol
decisivo en la evolución de la especie humana. Los aprendizajes parcia-
les llevaron miles de años hasta que se formaron comunidades huma-
nas con lenguajes, técnicas de supervivencia y alguna organización. Pero
la educación como práctica social organizada comienza alrededor del
Neolítico, unos siete mil años atrás en el comienzo de la revolución agríco-
la. En aquel tiempo nuestros ancestros entendieron que había que esta-
blecer mecanismos para conservar los conocimientos adquiridos y trans-
mitirlos a las nuevas generaciones. Surge la función del brujo, del cha-
mán, del sacerdote, que administra las técnicas curativas, de cultivos y
de simbolización. En el Imperio Egipcio este proceso dio lugar a una
organización muy compleja dirigida por un sacerdote y compuesta por
artesanos, agrimensores, matemáticos, médicos, contadores, escribas,
embalsamadores, constructores, etc. Un verdadero sistema educativo.
Una gerencia de conocimientos, diríamos en términos actuales.

En la civilización egipcia estaba claro que su destino dependía del
manejo de los conocimientos que les habían permitido un alto grado de
desarrollo. Obviamente, esto involucraba la actividad educativa desti-
nada a formar a los aprendices para asegurar la pervivencia de las téc-

15. Véase CEPAL-UNESCO, Educación y conocimiento...



91En busca de fundamentos

nicas y los capitales simbólicos (lenguajes, reglas, ceremonias, festivi-
dades, etcétera).

En casi todas las culturas la gestión del conocimiento y la acción
educativa se encuentran ligadas al desenvolvimiento de la sociedad. Pero
esto es algo que sólo estamos comprendiendo en la actualidad cuando
interpretamos que la educación forma recursos humanos calificados para
asegurar el desarrollo de la economía y la sociedad.

En la antigua Universidad de Nalanda (siglos V a.C.-XII d.C.), en la
India, una de las obligaciones de la comunidad creada por los budistas
era proveer conocimientos necesarios para mejorar la economía y la or-
ganización social de los veinte pueblos que estaban vinculados con la
universidad. En este caso encontramos una función económica de la edu-
cación que se estaba convirtiendo en un servicio especializado.

En la Edad Media europea nos encontramos con las escuelas supe-
riores que luego darán nacimiento a las universidades. Allí ya se había
desgajado la educación de la economía. Las universidades medievales
comenzaron formando los clérigos y los funcionarios que necesitaban la
Iglesia o la nobleza. Durante la conquista ibérica en América del Sur,
ésa fue la función que se le atribuyó a las escuelas y universidades:
formar la clase del poder.

El tipo de vinculación entre conocimiento y desarrollo dio lugar en
América del Sur a la formación de elites improductivas, oligarquías y
burguesías políticas que reprodujeron el subdesarrollo. En el caso de
América del Norte las primeras colonias adoptaron como política la es-
colarización generalizada. Todo el mundo debía leer la Biblia y adquirir
los conocimientos indispensables para contribuir al establecimiento de
una sociedad. La educación estaba vinculada al trabajo y a la participa-
ción en la cultura simbólica. El libro clásico de Marx Weber, La ética
protestante y el origen del capitalismo, señala algunas circunstancias de
este proceso.

Estos hitos que señalamos procuran mostrar que el fundamento eco-
nómico de la educación no es un invento del liberalismo, del desarrollis-
mo o de los tiempos actuales. Lo económico y el desarrollo siempre estu-
vieron presentes en las funciones de la educación. Pero el reconocimien-
to de la importancia económica de la educación es muy reciente. El pri-
mer economista que menciona el tema fue Adam Smith en La riqueza de
las naciones, de 1776. Pero el primero en intentar establecer el aporte
de la educación al desarrollo económico fue el economista soviético Ser-
ge Strumiline en 1924.16

16. Serge Strumiline, “The economic significance of national education”, en E. Robinson y
J. Vaizey (eds.), The Economics of Education, Londres, Macmillan, 1966, pp. 276-323.



92 Elementos para revisar la teoría de la educación

Actualmente forma parte del discurso de Naciones Unidas, de la
UNESCO, de la CEPAL y de muchos organismos e instituciones reconocer
que la educación constituye un factor relevante para el desarrollo eco-
nómico-social. De modo que no se trata de justificar esta idea que ya
tiene un amplio consenso. Se trata, en cambio, de determinar en qué
sentido la economía puede fundamentar la actividad educativa.

A nuestro entender, el fundamento económico de la educación deriva
de la importancia que tuvo y que tiene la gestión del conocimiento para
la evolución de la especie humana. El uso del conocimiento sirvió pa-
ra desarrollar la inteligencia, para mejorar la organización social,
para afirmar la individuación a través de la cultura, para asegurar la
división del trabajo social distribuyendo las competencias técnicas y la-
borales. Ahora se hace más explícita la función económica de la educa-
ción pero siempre estuvo presente en todas las culturas.

Ahora bien, lo que ha cambiado con el advenimiento del “capitalismo
cognitivo” o de la “economía del conocimiento” es que la educación, la
ciencia y la tecnología han pasado de ser “factores” del crecimiento eco-
nómico a ser “agentes” del desarrollo de la sociedad. Desde el punto de
vista económico, ahora se reconoce que el “capital intelectual” no es un
complemento sino una condición para lograr el progreso de un país.

La educación, pues, no sólo tiene una “función económica” sino que
también tiene un “fundamento económico” que deriva de una condición
básica de existencia de la sociedad: el poseer la capacidad para transfor-
mar la naturaleza y para crear condiciones de subsistencia adecuadas
para los individuos. Las sociedades contemporáneas crearon, por su parte,
un nuevo contexto en el cual la capacidad de innovación a través del
conocimiento deviene decisiva para el crecimiento económico y para el
éxito de los individuos.

9. Fundamentos psicológicos

La idea de que la educación tiene un fundamento psicológico tam-
bién debería parecer obvia. ¿Cómo pensar los procesos educativos sin
tener en cuenta la inteligencia de los niños o la personalidad de los maes-
tros? ¿Cómo omitir la importancia de las motivaciones y de las actitudes
en las posibilidades de aprendizaje o en la enseñanza? ¿Cómo subesti-
mar la centralidad de los afectos en las comunicaciones pedagógicas?

Evidentemente no podría haber educación sin las neuronas, sin la
mente, sin la conciencia, sin la inteligencia, sin los sentimientos o sin
la conducta de los individuos. Con cualquiera de esas categorías pode-
mos elaborar una teoría sobre el fundamento psicológico de la educa-



93En busca de fundamentos

ción.17 De hecho, desde la Antigüedad hasta nuestros días surgieron dis-
tintas pedagogías a partir de enfoques psicológicos divergentes.

Desde que comenzaron a tomarse en cuenta los factores subjetivos
de la educación aparecieron dos dimensiones bien definidas: la inteli-
gencia y la voluntad, lo que también se ha expresado como la distinción
entre la racionalidad y la afectividad. Un tercer paradigma que preten-
de englobar a los otros dos es el de los comportamientos o actitudes.

Hoy existen diferentes escuelas psicológicas que se disputan la auto-
ridad en el campo teórico y clínico. Aquí lo que importa es identificar
cuáles serían los aspectos psicológicos fundantes para una teoría de la
educación. La primera dimensión que suscita un amplio consenso es
la de la inteligencia. En la Antigüedad las enseñanzas de Buda, de Pla-
tón, Aristóteles, entre otros, tuvieron un fuerte sesgo intelectualista.
Partían del supuesto de que el dominio de la mente o de la razón deter-
mina el control de las actitudes y de la afectividad. En esta corriente se
inscribe toda la tradición racionalista (Descartes, Spinoza, Kant, Hegel,
etc.). En la misma vertiente podemos encontrar contemporáneamente
varias de las tendencias cognitivistas.

Siguiendo con la polarización planteada, podemos encontrar del lado
de la voluntad, la afectividad y las actitudes, la filosofía de los epicú-
reos, el pensamiento de San Agustín, Martin Lutero, Jean-Jacques Rous-
seau, John Dewey, Sigmund Freud, Carl Rogers y muchos otros. En este
grupo se cruzan tendencias muy diversas donde algunos privilegian la
voluntad y otros, el deseo.

Es evidente que cualquiera sea el enfoque psicológico que adopte una
teoría de la educación, se necesita una teoría de la inteligencia y de la
afectividad. Como decía Piaget al inaugurar un curso sobre el tema en
París: “Hoy en día nadie piensa en negar que haya una constante inte-
racción entre la afectividad y la inteligencia”.18 El problema comienza
más bien allí, en cómo explicar estas interacciones entre el conocimien-
to y el deseo, entre la inteligencia y la voluntad.

Hay que destacar que desde comienzos del siglo XX se produce un
deslizamiento hacia las teorías que destacan la importancia de la acción
y de los comportamientos. Dentro de este conjunto englobaremos, aun-
que tengan diferencias notorias, el pragmatismo, la praxis marxista, el
conductismo, el existencialismo, el accionalismo, el voluntarismo. En
el mundo de la educación se destaca el conductismo (Watson, Skinner,

17. En La nueva ciencia de la mente Howard Gardner analiza las distintas corrientes que
convergen en las ciencias cognitivas donde se pueden encontrar las teorías concurrentes.

18. Jean Piaget, Inteligencia y afectividad, Buenos Aires, Aique, 2005.



94 Elementos para revisar la teoría de la educación

Bandura) que alcanzó una gran difusión en muchos países. Sus princi-
pios, que se oponen a las teorías introspeccionistas, permitieron explo-
rar las capacidades de condicionamiento de las conductas en contextos
de aprendizaje. Muchos educadores los adoptaron porque permiten ma-
nejar de manera específica y controlable problemas de comportamiento
y de aprendizaje, pero otros critican su rechazo al tratamiento de las
cuestiones subjetivas y éticas.

No resulta accidental que a lo largo de la historia hayamos desembo-
cado en tres grandes dimensiones de la psicología de la educación: la
inteligencia, la afectividad y los comportamientos. ¿Cuál de ellas es de-
terminante para asegurar una buena educación? En cada una de las
corrientes intelectualistas, subjetivistas y conductistas podemos encon-
trar modelos educativos exitosos y refutaciones de las otras teorías. ¿Por
qué no pensar que el ser humano está sujeto a mecanismos de distinta
fuente que pueden operar eficazmente para lograr un buen desarrollo
humano? No se trata de ser eclécticos sino realistas, respetando las dis-
tintas dimensiones de la personalidad humana.

El desarrollo de la inteligencia parece una condición obvia para la
evolución humana. Pero en el relato del mito de Prometeo encontramos
que no fue suficiente que los hombres aprendieran a inventar artefactos
técnicos; necesitaron la ayuda de Hermes para aprender a convivir en
sociedad. La inteligencia sin afecto puede generar monstruos. A su vez,
los buenos sentimientos pueden desencadenar grandes tragedias si no
tienen en cuenta algunos parámetros de racionalidad. En cuanto a las
teorías fundadas exclusivamente en la acción, podemos señalar que los
distintos voluntarismos contemporáneos (colonialismo liberal, revolu-
cionarismo comunista, autoritarismo fascista, nacionalismo tercermun-
dista, etc.) mostraron al mismo tiempo la capacidad del ser humano
para transformar la sociedad, pero también señalaron los efectos per-
versos de todo decisionismo que no tiene en cuenta los sentimientos de
las personas y la racionalidad de las políticas.

La teoría de la educación no puede contentarse con una explicación
parcial de los procesos de la inteligencia, de la afectividad y del compor-
tamiento. Así como Gardner reconoce en La nueva ciencia de la mente
que las distintas teorías deben salir de su aislamiento para converger
en una interpretación general de la inteligencia, del mismo modo la teo-
ría de la educación debe recurrir a las distintas teorías psicológicas para
justificar su desenvolvimiento.19

19. Véase Violeta Arancibia, Paulina Herrera y Katherine Strasser, Psicología de la edu-
cación, México, Alfaomega, 1999.



[ 95 ]

CONCLUSIONES

Esquemas para repensar la teoría de la educación

Al principio hemos aconsejado tres cosas
no corrientes (las repetimos porque deseamos
que se nos comprenda bien), que la educación
universal se imponga: primero a todos; segun-
do en todos; tercero universalmente.

Juan Amos Comenio, Pampedia

1. Nuevos contextos, nuevos paradigmas

Hemos tratado de redefinir el concepto y los fundamentos de la edu-
cación tomando en cuenta los “nuevos contextos” y los “nuevos paradig-
mas” que nos presenta la realidad actual. Seguramente, cualquier lec-
tor atento podrá apreciar que los fenómenos de los que estamos hablan-
do se presentan con trayectorias impredecibles. Acontece que la educa-
ción es al mismo tiempo un reflejo y un agente de los cambios del mun-
do. Forma parte del “bucle recursivo”, del que habla Edgar Morin, don-
de los efectos retroactúan sobre las causas.

Nuestro alegato quería mostrar que tenemos motivos suficientes para
replantear la teoría de la educación. También nos ha preocupado seña-
lar los enfoques que podemos adoptar, los factores que podemos conside-
rar. Al final del recorrido esperamos haber establecido la complejidad
del fenómeno educativo. Nos proponemos ahora resumir los elementos
presentados y tratar de ofrecer un cuadro analítico sobre las dimensio-
nes y los enfoques que están implicados en la educación.



96 Elementos para revisar la teoría de la educación

ESQUEMA 1

Contextos, paradigmas

A. Nuevos contextos

• Globalización, regionalización. Internacionalización de los procesos educativos.
• Informatización de la sociedad.
• Virtualización de los métodos y sistemas de enseñanza-aprendizaje.
• Economía del conocimiento. Diseminación de las innovaciones tecnológicas y

organizativas.
• Cambios en las identidades individuales y colectivas: emancipación de la mujer,

maduración precoz de los niños y adolescentes, renacimiento de identidades
culturales y ancestrales.

• Crisis ecológica, cambio climático.
• Crisis del modelo mundial de desarrollo. Desocialización, desintegración social,

exclusiones, migraciones, anomia.
• Generalización del acceso a la educación. Desescolarización.
• Explosión de conocimientos. Cientifización de la sociedad.

B. Nuevos paradigmas

• Teoría de la complejidad.
• Teorías cognitivas: cognitivismo filosófico y psicológico, neurociencias, lingüísti-

ca, constructivismo, inteligencia artificial, cibernética, computacionismo, socio-
logía del conocimiento.

• Multiculturalismo.
• Ecología, ecopedagogía.
• Epistemología crítica: nuevos conceptos de verdad y realidad.
• Semiología, hermenéutica, filosofía y psicología de las realidades virtuales.
• Biología molecular, biotecnologías, nanotecnologías.
• Economía del conocimiento, gestión del conocimiento.
• Desarrollo sustentable.
• Informática.
• Pedagogía liberadora.
• Teoría crítica de la educación.



97Conclusiones

2. Fundamentos múltiples y complejidad

Aunque parezca ecléctico el hecho de que la educación requiera fun-
damentos múltiples, es absolutamente congruente con la naturaleza
multidimensional del fenómeno educativo. A un antropólogo no se le
podrá reprochar que encuentre fundamentos biológicos, sociales, psico-
lógicos, económicos o ambientales en el comportamiento humano. Es
verdad que muchos prefieren un fundamento único, sea religioso, filosó-
fico, ideológico, pedagógico o psicológico. La búsqueda del bien, de la
verdad, de la belleza, de la felicidad, del bienestar, de la solidaridad
humana, de la armonía con el universo o con Dios han sido grandes
fines que inspiraron modelos educativos de diversa índole en la historia
de la humanidad. Pero asumidos aisladamente como objetivos absolu-
tos demostraron que no atendían a la diversidad de las expectativas
sociales e individuales.

Nada más tranquilizador que saber que todo lo explica el constructi-
vismo, o la pedagogía crítica, o el marxismo, o el tomismo, o el conduc-
tismo, o el islamismo, etc. Generalmente los individuos ceden frente a la
tentación de las verdades absolutas y de las creencias seguras. Aceptar
la incertidumbre y la complejización de las relaciones humanas equiva-
le en el mundo actual a una nueva forma de sentido común, a un nuevo
principio de realidad.

En la corriente posmoderna lo usual ha sido derivar de la crítica de
la modernidad al escepticismo y al relativismo. Para algunos, la educa-
ción aparece casi como un mal necesario pero finalmente, se piensa,
todo puede ser utilizado por los grupos dominantes. En este contexto
postular valores puede parecer ingenuo. Hablar de compromisos éticos
suscita sospechas de actitudes moralizantes. El compromiso ideológico
y político puede ser visto con escepticismo o desconfianza. En este con-
texto se comprenden las alternativas de la “desescolarización” en sus
distintas formas.

Nada tan difícil como sostener el pluralismo y adoptar al mismo tiem-
po posiciones determinadas. Nada tan difícil como asumir la compleji-
dad de los problemas para poder llegar a algunas respuestas simples.
Hegel decía que la historia es el pasaje de lo simple a lo simple a través
de lo complejo. Pero la simplicidad a la que podemos llegar no es la
verdad definitiva ni la actitud indiscutible; siempre podemos encontrar
que otras alternativas eran posibles. Los fundamentos múltiples no im-
piden, pues, que lleguemos a construir una teoría de la educación cohe-
rente. Los fundamentos que presentamos tampoco significan que deba-
mos transitar los mismos caminos.



98 Elementos para revisar la teoría de la educación

ESQUEMA 2

Fundamentos de la educación

• Fundamento filosófico: trascendencia de la vida, desarrollo de la conciencia,
afirmación de la libertad.

• Fundamento biológico: asegurar la capacidad de adaptación y de innovación
frente al medio, aprender a respetar la naturaleza.

• Fundamento epistemológico: búsqueda del conocimiento y de la verdad, pen-
samiento complejo.

• Fundamento sociológico: socialización, individuación, igualación.
• Fundamento político: ciudadanía, democracia, conciencia global.
• Fundamento pedagógico: método, concientización, pertinencia.
• Fundamento psicológico: desarrollo de la inteligencia, de la afectividad y del

comportamiento.
• Fundamento ético: transmisión del consenso moral universal (derechos huma-

nos), formación de una ética personal.
• Fundamento económico: aprendizaje de competencias prácticas, educación para

el desarrollo.

Es evidente que estos fundamentos tienen que ver en algunos casos
con una necesidad intrínseca del proceso evolutivo y social, pero otros
refieren a un consenso moral o político respecto de los objetivos y valo-
res que pueden adoptarse en la sociedad. En este segundo sentido, asu-
mimos que el pluralismo filosófico nos obliga a reconocer como inheren-
te a la condición humana la diversidad de valores y de justificaciones de
las instituciones educativas.

3. Niveles de análisis y transdisciplinariedad

Si descomponemos analíticamente todos los aspectos que se ponen
en juego en los procesos educativos, veremos que el complejo mundo de
la educación puede ser analizado desde muchos puntos de vista. Para
unos, lo importante puede ser el proyecto educativo y para otros, la
formación de los docentes. Para unos lo crucial estriba en el financia-
miento y para otros, en los fines que se propone el sistema educativo.
Van a coexistir pues teorías y enfoques diferentes que a veces preten-
den convertirse en “la última instancia” explicativa. Muchos ensayos
sobre la educación padecen de “reduccionismo” o de “unilateralismo”
porque buscan un principio explicativo único y absoluto. Ahora bien,
los procesos educativos forman parte, además, es un sistema “abierto”



99Conclusiones

donde la eficiencia de los actores, de las ideas, de las estructuras eco-
nómicas o sociales, de los acontecimientos o de los recursos naturales
resulta variable.

Un ordenamiento teórico de los aspectos involucrados en el fenóme-
no educativo nos permitirá construir un mapa conceptual sobre los ni-
veles de análisis que podríamos considerar. Éste se observa en el esque-
ma que presentamos a continuación.

ESQUEMA 3

Niveles de análisis del proceso educativo

1. Contextos
Histórico, social, político, cultural, ecológico.

2. Actores
Individuos, alumnos, docentes, grupos sociales, directivos, instituciones, fami-

lias, estados, etcétera.
3. Ideas

Cosmovisiones, identidades culturales, paradigmas disciplinarios, filosofías, ideo-
logías, creencias, valores. Concepciones pedagógicas.
4. Recursos

Financiamiento. Inversiones educativas. Infraestructura física. Equipamiento tec-
nológico. Recursos humanos: docentes, investigadores. Bibliotecas. Sistema de in-
formación.
5. Estructuras

Modelos de organización y gestión del sistema educativo. Normas. Legislación.
Estructuras.
6. Políticas

Políticas educativas. Estrategias de las instituciones y de los actores sociales
en relación con la educación.
7. Procesos

Enseñanza, aprendizaje, socialización, investigación, reproducción social, trans-
formación de la sociedad.
8. Métodos

Enfoques y métodos pedagógicos. Didácticas.
9. Comportamientos, actitudes

Adaptación/innovación, creatividad/pasividad, motivación/desmotivación, soli-
daridad/individualismo, compromiso/desinterés.
10. Resultados

Formación de recursos humanos calificados. Formación de ciudadanos. For-
mación de líderes. Inculcación de valores, ideologías y creencias. Producción de
nuevos conocimientos. Resolución de problemas. Mejoramiento individual y social.
Impactos económicos.



100 Elementos para revisar la teoría de la educación

A partir de este mapa conceptual podemos deducir que el campo edu-
cativo es necesariamente transdisciplinario. Pero, ¿quién sistematiza
todos los saberes implícitos en los procesos educativos? ¿La filosofía, la
pedagogía, la teoría de la educación, las ciencias de la educación? El
estatus de estas disciplinas en lo que respecta a su competencia para
definir la teoría de la educación no está definido. Sus fronteras son ines-
tables. El concepto de “transdisciplinariedad” no resuelve del todo el
problema.

Hasta la década de 1960 la filosofía de la educación y la pedagogía
tuvieron un neto predominio en la definición del campo educativo. Ha-
cia 1970 la sociología de la educación fue tomando el liderazgo. Entre-
tanto la epistemología genética de Piaget y las ciencias cognitivas ve-
nían modificando los conceptos científicos para interpretar los procesos
de enseñanza-aprendizaje. Hacia 1990, con el neoliberalismo la econo-
mía de la educación ocupó un lugar relevante. Ahora coexisten o in-
teractúan distintos enfoques que provienen de diferentes disciplinas.
Varios han intentado explicitar las condiciones de la convergencia de
estos enfoques a partir de la epistemología de la educación. Pero la bre-
cha aún está abierta; la teoría general de la educación sigue siendo un
proyecto.

4. Inconclusiones

A partir de lo que venimos diciendo, admitir la incompletud de nues-
tras interpretaciones y reconocer la persistencia de las incertidumbres
que generan la evolución de los contextos y de las teorías de la educa-
ción nos parece un acto de realismo más que de modestia. Hemos inten-
tado trazar un mapa de las nuevas condiciones bajo las cuales podemos
repensar la educación. Las ideas de complejización y de pluralismo filo-
sófico nos han ayudado a comprender la convergencia de enfoques que
muchas veces aparecen como incompatibles. Pero la educación es un
fenómeno complejo y hasta contradictorio porque admite concepciones
del mundo y paradigmas que parecen incompatibles. Algunos nuevos
espacios, como los de la educación virtual, constituyen verdaderas ga-
laxias que todavía estamos explorando.

No somos los únicos que nos atrevemos a interpretar los procesos
educativos desde un enfoque complejo y convergente. Algunos pueden
sentir la tentación de encontrar una explicación totalizadora a partir de
un principio simple. Ésta ha sido la deriva normal de la inteligencia
humana. Ahora sabemos que somos complejos y que necesitamos una
comprensión acorde con la naturaleza de la complejidad.



101Conclusiones

Confiamos en la inteligibilidad de los fenómenos educativos que es-
tán sujetos a la racionalización humana como cualquier porción de la
realidad. Pero ocurre en este campo como en otros (incluyendo el estu-
dio del universo o la evolución de la vida) que, cuanto más información y
conocimiento producimos, más incógnitas encontramos. Por eso, es de
esperar que tanto los centros de investigación como las universidades se
atrevan a crear equipos verdaderamente transdiciplinarios para estu-
diar los problemas educativos. La educación, todo el mundo lo sabe, es
todavía la pariente pobre de la actividad científica, por lo cual no es de
extrañar que todavía vista ropajes modestos y hasta deshilachados.

Desde nuestra propia experiencia y de lo que hemos podido observar
en instituciones educativas y universitarias de Europa y América del
Sur, extraemos la conclusión de que los estudios sobre educación se en-
cuentran fragmentados, tanto institucional como teóricamente hablan-
do. Los sectarismos y las especializaciones no hacen más que acentuar
la atomización que viene facilitada por la multiplicidad de problemas en
juego. La educación es un fenómeno complejo pero los actores lo vuelven
complicado, que es otra cosa.

Hemos argumentado a favor de un enfoque multirreferencial y de
una epistemología pluralista. Desde este punto de vista, creemos que se
logra comprender mejor los fenómenos educativos que desde posiciones
unívocas. Al proceder de este modo al mismo tiempo encontramos posi-
bilidades de inteligibilidad del conjunto, pero también tenemos que re-
conocer que van a existir inevitablemente situaciones inciertas. Desde
el momento en que reconocemos la coexistencia de culturas y tiempos
diversos en la educación, desde el momento en que reconocemos que
existen experiencias sobre las cuales no tenemos todavía una suficiente
racionalización (como todo lo que ocurre con las comunicaciones virtua-
les por internet), es evidente que ninguna interpretación puede cerrarse
de manera coherente sobre sí misma. En este sentido, nuestras conclu-
siones terminan en una reflexión sobre lo inconcluso.

Asumimos, como la mayoría de los que actúan en educación, que vi-
vimos un tiempo de encrucijadas y de mutaciones. Presentimos o sabe-
mos que de la educación depende en parte el destino de la humanidad.
Constatamos sin embargo en nuestros respectivos entornos que las polí-
ticas educativas tienen poca relevancia, funcionan más como servicios y
herramientas, que como estrategias de desarrollo. Además, observamos
que muchos problemas no se resuelven de modo adecuado simplemente
porque no se aplican los conocimientos que ya nos brindan las ciencias
cognitivas, las teorías organizacionales, los estudios pedagógicos y so-
ciológicos. Piaget señalaba en 1965 que los ministerios de educación no
tienen el respaldo científico y técnico que tienen otras actividades como



102 Elementos para revisar la teoría de la educación

la salud pública, la agricultura o la industria. El gasto en investigación
educativa representa una porción muy pobre de lo que el mundo gasta
en investigación para la defensa o la seguridad.

La principal cuestión pendiente es saber si la educación puede man-
tener su propósito emancipatorio o si tiene que resignarse a diluirse
entre las funciones sociales que imponen las nuevas culturas. Hemos
señalado que desde el inicio de la aventura del Homo sapiens el ser hu-
mano recurrió al aprendizaje como una herramienta para sobrevivir. La
idea de la salvación a través del conocimiento es tan arcaica como el
origen mismo de la civilización humana. Por eso, no va a desaparecer.
La educación sigue ofreciendo posibilidades de liberación aunque no siem-
pre consigan realizarse. No importa, también forma parte de la obstina-
ción humana, sostenida por la autopoiesis de la que habla Maturana, la
búsqueda de innovaciones o equilibrios que permitan la emergencia ple-
na de la vida.



SEGUNDA PARTE

FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN PARA EL NUEVO MUNDO





[ 105 ]

CAPÍTULO 1

Filosofía del nuevo mundo

Nuestros contemporáneos experimentan
una sensación de vértigo al verse ante el dile-
ma de la mundialización, cuyas manifestacio-
nes ven y a veces sufren, y su búsqueda de raí-
ces, referencias y pertenencias.

La educación debe afrontar este problema
porque se sitúa más que nunca en la perspec-
tiva del nacimiento doloroso de una sociedad
mundial, en el núcleo del desarrollo de la per-
sona y las comunidades.

UNESCO, La educación encierra un futuro

1. Crepúsculos y amaneceres

Toda enseñanza lleva implícita una visión del mundo, con sus cate-
gorías y significados. Se puede enseñar matemática como una represen-
tación de la realidad o como una creación intelectual. Se puede enseñar
historia como una sucesión de hechos, como una crónica dramática o
como un proceso evolutivo. Parafraseando a Terencio, podríamos decir:
“Nada de lo humano es ajeno a la educación”. Por lo tanto, no podemos
elaborar una idea adecuada de la educación si no disponemos de catego-
rías para pensar el mundo en el que vivimos y el mundo en el que quere-
mos vivir.

La filosofía se ha entretenido en los últimos tiempos más en diagnos-
ticar el fin de la Modernidad que en avizorar el mundo en construcción.
En parte, esto se debe al mandato crítico inherente al intelectual de su
tiempo, y en parte, también al hecho de que, siguiendo la metáfora de
Hegel, muchos entienden que la filosofía es como el búho de Minerva



106 Filosofía y educación para un nuevo mundo

que levanta sus alas al atardecer, o sea, la idea de que el filosofar se
ocupa del crepúsculo de las cosas.

Encontramos pocos ensayos filosóficos sobre las mutaciones actuales
y sobre los horizontes del futuro. El vacío filosófico puede deberse tam-
bién a las prácticas académicas que privilegian la exégesis y los comen-
tarios de pensadores del pasado. Es el cursus honorum por el cual todos
hemos pasado. Es el tributo que le debemos al esfuerzo común por con-
servar el patrimonio del pensamiento universal, pero que no puede ha-
cernos olvidar otro mandato tan legítimo como es el de situarnos en el
mundo y en el tiempo con ideas adecuadas para mantener la trascen-
dencia de la aventura humana.

2. Conciencia del Ser

A partir del siglo XVIII se condenó a la metafísica. La misma noción
del “Ser” parecía sospechosa. Pero la “conciencia del Ser” reapareció,
sea como una intuición mítica y primitiva, sea como una nueva concien-
cia del cosmos. Es el sentimiento oscuro y difuso de nuestra pertenencia
a una dimensión más grande que nos trasciende: la naturaleza, la histo-
ria, el cosmos, el destino, Dios, la vida, etc. ¿Los individuos y los grupos
humanos inventaron estos referentes metasociales, metafísicos, para
escapar a las incertidumbres provocadas por la ignorancia, como afir-
man muchos cientificistas? ¿Cuál sería la justificación “científica” o psi-
cológica del rechazo a una experiencia de la “totalidad”, de lo “absoluto”,
de lo “metafísico”?

Howard Gardner, en su teoría de las “inteligencias múltiples”, mues-
tra que una de las vías del desarrollo de la vida intelectual de las perso-
nas proviene de sus vivencias naturalistas, espirituales y existencia-
les.1 ¿Deberíamos dejar de lado las magníficas intuiciones cosmológicas,
religiosas, científicas, estéticas o morales que surgen de estas viven-
cias? Esto equivaldría a una ablación de la inteligencia y de la cultura
humana. Los niños tanto como los adultos necesitan de esas experien-
cias para aproximarse al conocimiento profundo de la subjetividad o del
universo. No todos pueden elaborar una visión de la realidad partiendo
exclusivamente de la razón o de la enseñanza científica. Pero, además,
para muchos el acercamiento a una visión totalizadora constituye un
camino legítimo para comprender el sentido de la vida o el lugar del
hombre en el cosmos.

1. Véase Howard Gardner, La inteligencia reformulada, cap. 4. “¿Hay más inteligencias?”,
donde analiza la hipótesis de la inteligencia naturalista, espiritual y existencial.



107Filosofía del nuevo mundo

La “tentación metafísica” no ha desaparecido con el despliegue de la
ciencia contemporánea. La conciencia del Ser, del mundo o de la huma-
nidad es el sentimiento más profundo que un ser humano puede alcan-
zar. Si en la Antigüedad el filósofo Plotino experimentaba el éxtasis ante
la idea de la Unidad del Ser, en Gaia el ecologista James Lovelock nos
propone identificarnos con la Madre Tierra que nos contiene.

Poetas o científicos, líderes religiosos o utopistas políticos, intelec-
tuales o artistas, todos han buscado comprender el mundo en su totali-
dad y han tratado de lograr el más alto grado de expresión o de raciona-
lización de sus intuiciones. El camino queda abierto al infinito sin que
podamos resolver los enigmas del universo, de la humanidad o de la
inteligencia porque son inherentes a la condición humana.

La filosofía siempre estuvo comprometida con la interpretación del
universo y de la existencia. Aunque a veces ocupó, por su anticipación,
el lugar de las ciencias, hoy en día le queda el lugar que le corresponde:
ofrecer una visión del mundo y un sentido de la vida. Ambas cosas tras-
cienden la explicación científica pero la suponen. El cientificismo empo-
brece la idea de la ciencia y al mismo tiempo se vuelve impotente para
explicar la riqueza de la experiencia humana. Pero, asimismo, si res-
tringimos la idea del sentido (del universo, de la vida, de la sociedad,
etc.) a impresiones subjetivas, nos perdemos la trama de las relaciones
entre mundo natural, social y simbólico.

La primera pregunta que despertó la especulación filosófica de los
griegos del Asia Menor (siglo VII a.C.) es la misma que hoy debería in-
quietarnos profundamente: ¿qué es la realidad? La filosofía comenzó,
como los niños, con el asombro frente a las cosas. Ahora estamos experi-
mentando una serie de mutaciones que modifican nuestro conocimiento
de la realidad y, aunque contamos con una masa de información cientí-
fica impresionante, para descubrir nuevos significados seguimos nece-
sitando de intuiciones y metáforas que nos vinculen con la totalidad. La
idea del Ser puede presentarse de muchas maneras diferentes, pero siem-
pre encontraremos el presupuesto de que formamos parte de una reali-
dad mayor que nos engloba.

En la era planetaria algunos descubren su identidad cósmica, de lo
cual habla Edgar Morin en Tierra patria. Hacia 1995 un grupo de perso-
nas colocó en el espacio la primera cápsula con cenizas de sus seres
queridos para crear así el primer cementerio cósmico. La aventura hu-
mana nos proyecta hacia la colonización extraterrestre partiendo de una
visión planetaria. Para la generación adulta de la década de 1960, el
hecho de contemplar por primera vez en televisión la llegada del hom-
bre a la Luna fue un acontecimiento extraordinario; como una réplica
del descubrimiento de América. Tomamos conciencia de que pertenecía-
mos a un conjunto más vasto, el planeta Tierra y el universo. Para las



108 Filosofía y educación para un nuevo mundo

nuevas generaciones, evocar el cosmos ya parece trivial y sus juegos
electrónicos presentan robots y personajes que luchan entre las galaxias.

La conciencia cósmica se manifiesta de maneras diversas: en los jue-
gos electrónicos que recién evocamos, en el interés por las antiguas creen-
cias astrológicas, en la literatura y el cine de ciencia-ficción, en los plan-
teamientos ecologistas. Resulta también sintomático que el libro de Ste-
phen Hawkings Historia del tiempo o que ensayos de Carl Sagan hayan
tenido tanto éxito. (Estos dos autores, feroces antimetafísicos, suscitaron
sentimientos metafísicos en muchos de sus lectores.) Muchos esperan
encontrar en la dinámica del universo una clave sobre el origen o el desti-
no humano. La “conciencia cósmica” constituye una apertura a los enig-
mas de la vida que la educación debe contribuir a esclarecer con los ele-
mentos que nos brindan las ciencias y la historia del pensamiento.

En el imaginario de la sociedad informatizada en que vivimos el
mundo se ha ampliado hacia la “realidad virtual” con ramificaciones
hacia la economía, la psicología de masas, la sociedad, la inteligencia
artificial, la educación virtual, el teletrabajo y otros. Este nuevo mun-
do simbólico y real al mismo tiempo constituye el entorno fundamen-
tal de los ciudadanos del “ciberespacio” en el que estamos sumergidos.
Tal vez sea, como lo sugiere la película Matrix, nuestro nuevo entorno
metafísico-real.

3. Del etnocentrismo a la contemporaneidad de las culturas

El presente y el futuro de la humano dependen de la valoración de la
diversidad cultural y también de que comprendamos esta diversidad no
como antagonismo sino como patrimonio común. Siempre ha existido,
desde las épocas primitivas, una tensión entre la búsqueda de una iden-
tidad común (la idea del “ser humano universal”) y la discriminación del
“otro”, del “diferente”, a partir de teorías etnocéntricas, racistas o colo-
niales. Ahora estamos en condiciones de comprender que todas las cul-
turas son contemporáneas, superando las perspectivas etnocéntricas que
nos hacían mirar como relegados en el tiempo o en las jerarquías cultu-
rales a los pueblos que no poseían nuestros atributos “civilizados”. La
idea del “progreso” que los europeos desarrollaron para situarse en el
pináculo de la historia se convirtió en una legitimación del colonialismo.

El pensamiento y la cultura de la humanidad estuvieron marcados
por el etnocentrismo durante los últimos siglos. Europa proclamó en
laEdad Media que “fuera de la Iglesia no hay salvación” y luego con la
Modernidad que “fuera del progreso no hay historia”. O sea, “civiliza-
ción o barbarie”. La “barbarie” era lo que quedaba fuera de Europa (eti-
mológicamente, en la raíz griega “bárbaro” significa extranjero). En di-



109Filosofía del nuevo mundo

ferentes versiones el pensamiento occidental se colocó como arquetipo
de la civilización y consideró atrasadas a las otras culturas. Ahora esta-
mos asistiendo al reconocimiento de las diversidades culturales, a la
contemporaneidad de las culturas. Esto constituye un verdadero acon-
tecimiento en la historia de la humanidad. Implica una reconciliación
con las “diferencias”, una afirmación del pluralismo cultural. Significa
también admitir una cierta heterogeneidad en valores y conocimientos
que no siempre resultan compatibles. Hoy coexisten culturas propias
del Neolítico con tribus urbanas y tribus informáticas.

En el fondo se trata del equivalente de la “contemporaneidad de las
conciencias” que había reivindicado el fundador del existencialismo,
Sören Kierkegaard. En la tesis del danés significaba, contra la idea de
la superación de los pensadores del pasado, que todo individuo puede
retomar el testimonio o la obra de hombres del pasado como si fueran
actuales.

Ahora bien, pese a las declaraciones internacionales sobre diversi-
dad cultural, hacia 2009 el mundo padece guerras y conflictos en todos
los continentes, que tienen que ver con la negación de las identidades
culturales o del derecho a la autodeterminación de distintos pueblos. El
reconocimiento del “otro”, de la diversidad, es todavía precario.

Entre los aportes del pensamiento contemporáneo debemos destacar
la crítica al etnocentrismo, al reduccionismo racionalista, al cientificis-
mo y a otras desviaciones que llegaron con la Modernidad. De estas
malformaciones, el etnocentrismo figura entre las más destacadas por-
que legitimó el colonialismo y la destrucción de otras culturas. El “etno-
cidio” no fue una práctica exclusiva de Occidente. Sabemos que el proce-
so por el cual los individuos elaboran el “sociocentrismo” es universal.

El posmodernismo estimuló la crítica filosófica pero también el ego-
centrismo, propio del individualismo occidental. Aquí encontramos de
nuevo la marca de la identidad cultural y social. La civilización moder-
na burguesa occidental llevó adelante la individuación del hombre y de
la mujer, más allá de los límites que imponen en cualquier cultura los
procesos de socialización. Europa inventó el individualismo moderno.
En algunas sociedades el “individuo” aún no existe y la mujer, como
sujeto, tampoco.

Se podría pensar que la individuación forma parte del proceso evoluti-
vo y que en algún momento se terminará de cumplir en todas partes.
Pero, ¿resistirá el planeta una explosión del individualismo en China, en
la India, en Japón y otros lugares? Cabe distinguir entre la individua-
ción, que puede considerarse una etapa evolutiva de la especie, del indivi-
dualismo, que es una modalidad cultural. La primera podría imponerse
con problemas pero sin desastres, mientras que el segundo tendría, como
ya tiene en el consumismo global, consecuencias catastróficas.



110 Filosofía y educación para un nuevo mundo

Estos procesos pueden ser racionalizados y comprendidos, pero no
siempre pueden ser controlados a pesar de que somos animales inteli-
gentes e intencionales. Esta época no se destaca por ser muy reflexiva
sino todo lo contrario. De ahí la importancia que aún tiene el aprendiza-
je colectivo y el individual.

4. Homo mutantis

Las identidades humanas se encuentran en crisis debido a los diver-
sos impactos provocados por los cambios del mundo. Se están redefi-
niendo las categorías del género, de las edades mentales, de las identi-
dades sociales y culturales. Necesitamos una nueva antropología y una
nueva psicología. Las ideas clásicas de la “naturaleza humana” están en
crisis. Los cambios en la idea de la mujer, del niño, del hombre o del
viejo han dado lugar a nuevas disciplinas y teorías. Un síntoma de este
proceso es la aparición de la “andragogía” (pedagogía de adultos) como
complemento de la clásica “pedagogía”, orientada a los niños y adoles-
centes.

No contamos hoy con una antropología general capaz de abarcar to-
dos los cambios que están ocurriendo en las identidades individuales y
colectivas. El solo hecho de que la masa de la información y de la cultura
que circula por la televisión y por internet esté disponible a los públicos
de todas las edades y de todas las culturas, las veinticuatro horas, nos
da una idea del impacto que pueden producir sobre los comportamien-
tos humanos los medios de comunicación. Pero, además, debemos consi-
derar otros factores que están incidiendo en los cambios.

El deseo de poder, de dinero o de prestigio encuentra en las innova-
ciones tecnológicas y en las crisis sociales oportunidades extraordina-
rias para su despliegue. Asistimos a explosiones de conocimientos, ex-
pansiones económicas, catástrofes ecológicas e innovaciones tecnológi-
cas que nos sorprenden.

El “milagro económico chino” parece producto de una síntesis del prag-
matismo capitalista norteamericano y de la praxis marxista-maoísta.
William James y Mao Zedong hubieran coincidido en este punto: “La
verdad es lo que funciona”. Para muchas sociedades actuales aceptar el
triunfo del capitalismo, de la modernización y del consumismo significa
reconocer un principio de realidad. Sería desastroso que esto se confun-
diera con la verdad de la historia. Pero, ¿hasta qué punto las expectati-
vas latentes de los pueblos serán capaces de trascender las condiciones
vigentes de la economía y de la política?

Francis Fukuyama se hizo famoso anunciando el “fin de la historia”
a partir del triunfo definitivo del liberalismo luego de la caída del Muro



111Filosofía del nuevo mundo

de Berlín en 1989.2 Mucho antes otros, como Daniel Bell, habían decla-
rado el “fin de las ideologías”. Fukuyama se rectificó en otro libro reivin-
dicando el rol del Estado y denunciando el peligro de las sociedades que
funcionan con “Estados fallidos”.3 La crisis financiera y económica que
se desata en Estados Unidos a partir de septiembre de 2008 descalificó
los dogmas neoliberales sobre la autonomía del mercado: las bolsas, los
bancos y las empresas se volvieron hacia el Estado en todo el mundo
buscando salvación. Además, se manifestó de manera dramática que
ninguna posición hegemónica o de dominación tiene asegurada la per-
manencia.

Las revoluciones continúan o, tal vez, se plantean de otra manera,
como lo proponen Toni Negri y Michael Hardt en Imperio y Multitud,4 o
como lo sugiere John Holloway en Cambiar el mundo sin tomar el po-
der.5 Sin hablar de los movimientos islámicos, ecologistas, altermundis-
tas y otros.

Pese al escepticismo dominante respecto de las utopías, las revolu-
ciones, los mesianismos o los movimientos emancipadores, fenómenos
de este tipo siguen presentes en todas partes. No siempre resulta com-
prensible la dirección de estos procesos por la diversidad de los actores y
por la novedad o la ambivalencia de algunos de ellos, como los piquete-
ros, los fundamentalistas religiosos, los ecologistas, los altermundistas,
los regionalistas, los sin tierra, etc. Lo que limita la inteligibilidad de
estos grupos es el hecho de que no forman parte de una misma corriente
de ideas.

Aunque existe un “proletariado global” que se alinea detrás de estas
protestas y resistencias, lo característico es la diversidad de motivos y
de creencias que las moviliza. La idea de la “multitud” (como propone
Negri) o de un movimientos de masas global (como la que anima a mu-
chos altermundistas) no parece resolver el carácter heterogéneo de es-
tos actores. En la dinámica de los conflictos actuales la regla parece ser
la diversidad mientras que en la mayor parte del siglo XX eran los deno-
minadores comunes los que daban sentido a los grandes movimientos
sociales (socialismo, comunismo, fascismos, nacionalismos, tercermun-
dismo, populismos, etcétera).

2. Francis Fukuyama, El fin de la historia y el último hombre, Buenos Aires, Planeta,
1992.

3. Véase Francis Fukuyama, La reconstrucción del Estado. Hacia un nuevo orden mun-
dial en el siglo XXI, Barcelona, Ediciones B, 2004.

4. Toni Negri y Michael Hardt, Imperio, Paidós, Barcelona; 2000; Multitud. Guía y demo-
cracia en la era del Imperio, Buenos Aires, Debate, 2005.

5. John Holloway, Cambiar el mundo sin tomar el poder. El significado de la revolución
hoy, Buenos Aires, Herramienta, 2002.



112 Filosofía y educación para un nuevo mundo

5. Utopías y distopías

El fracaso de la utopía socialista, como los fracasos precedentes de
los nacionalismos, de los anarquismos y del liberalismo libertario de la
Revolución Francesa, no implica que las utopías vayan a desaparecer.
Las revoluciones continuarán porque forman parte del proceso evoluti-
vo humano. La invención de las civilizaciones parte de una creencia po-
derosa y persistente: que es posible transformar la naturaleza y crear
culturas adecuadas para el bienestar humano. Los cambios han sido
incesantes desde el comienzo de la revolución agrícola en el Neolítico.

Todo el pesimismo que podemos alimentar con el balance de los fra-
casos históricos no puede eliminar la convicción bien fundada de la ne-
cesidad de las utopías en el proceso evolutivo humano, que se ha llevado
a cabo rompiendo las barreras de lo imposible, en el nivel individual y
en el colectivo. Pero la contratara del devenir humano es que tampoco
las distopías son imposibles. La especie humana ha demostrado una
gran capacidad de autodestrucción y de inconciencia. Intentos cultura-
les y civilizatorios innovadores fueron abortados varias veces. Sin caer
en el dualismo o el maniqueísmo, podemos reconocer que lo más cons-
tante en los procesos sociales de los últimos siglos es la contradicción.

Desde la Revolución Francesa (1789) a la caída del Muro de Berlín
(1989) muchos intentaron encontrar la lógica social en medio de las con-
tradicciones. El marxismo-leninismo aplicando la dialéctica de Hegel
fue el intento más sistemático, pero las contradicciones terminaron de-
vorando el edificio ideológico y social que Rusia, China y otros países
intentaron levantar desde la concepción dialéctica.

La teoría de sistemas apareció como un paradigma concurrente ante
los límites del positivismo, del idealismo y del marxismo. Fue una cons-
trucción de filósofos, ingenieros, matemáticos y psicólogos ligados a la
cibernética que diseñaron conceptos y teorías muy apropiados para
ordenar los fenómenos sociales. Privilegiaron el orden sobre el conflic-
to y dejaron de lado muchas contradicciones. Había demasiado orden
en el mundo de los sistemas, del funcionalismo y del estructuralismo.
Pero la realidad histórica humana sigue manifestándose de manera
contradictoria y hasta caótica. Resulta lógico entonces que aparezcan
los que reivindican el desorden y el caos como inherentes a la evolu-
ción del universo.

Teorías del caos, del conflicto, del desorden, de los desequilibrios, se
manifestaron en distintas disciplinas. Sirven para iluminar procesos de
turbulencias y de cambios, pero no alcanzan para comprender la totali-
dad. La metáfora del “caos” sirve para justificar, a veces abusivamente,
las concepciones posmodernas que rechazan las visiones totalizadoras,
la idea de la verdad o de la objetividad científica. Todo se disuelve en los



113Filosofía del nuevo mundo

discursos. El mundo académico, sobre todo en las ciencias sociales y las
humanidades, se vio invadido por la “teoría del discurso”.

6. Multiculturalidad y polisemia

Parece que debemos considerar la convergencia de varios procesos
contradictorios en la comprensión del mundo hacia el que marchamos.
En el más alto nivel aparece la cosmovisión planetaria, una de cuyas
expresiones es la “globalización” con su cultura capitalista, tecnológica,
mediática y consumista. La “mundialización” de los mercados y de las
luchas sociales ya había sido anunciada en el Manifiesto comunista de
Marx y Engels en 1848. Ahora, los sistemas de información han roto
todas las fronteras del espacio y del tiempo liberando posibilidades infi-
nitas de intercambio, de comunicación y de intersubjetivación que ja-
más se han conocido.

En este proceso la globalización, la informatización, la multicultura-
lidad, la masificación cultural, la fragmentación social, se han converti-
do en causas y efectos de una nueva realidad. ¿Qué va a surgir de todo
este magma cultural en movimiento? No lo sabemos; sólo tenemos re-
gistros de ciertos fenómenos evidentes como los regionalismos europeos,
los tribalismos africanos, los indigenismos sudamericanos o los integris-
mos islámicos. En todo caso estamos más cerca de un proceso de “hibri-
dación” de culturas que de la guerra de las civilizaciones que anunciara
Samuel Huntington.

No es casual que la UNESCO y Naciones Unidas se hayan preocupado
por elaborar declaraciones afirmando la diversidad cultural. El multi-
culturalismo se ha convertido en el concepto superador para compren-
der las dinámicas de las sociedades actuales. En el discurso “universa-
lista” de las declaraciones sobre derechos humanos, se ha pasado de una
etapa en la que predominaban los conceptos de “igualdad” a otra en la
que prevalecen los derechos a la “diferencia”, los derechos de las mino-
rías, la diversidad.

Las ideologías y filosofías de la mundialización vienen desde fines de
la Edad Media, pese a que el Manifiesto comunista identifica este proce-
so con la expansión capitalista moderna. La Compañía de Jesús nació
en el siglo XVI con la primera globalización ligada al descubrimiento de
América y se propuso, entre otras cosas, crear un sistema educativo in-
terconectado entre los cinco continentes. Ya en el siglo XV los filósofos
del Renacimiento habían planteado la conveniencia de asumir los apor-
tes de las culturas árabes, chinas, indias y otras. La medicina, la mate-
mática y la química europeas modernas se iniciaron con elementos ára-
bes e indios.



114 Filosofía y educación para un nuevo mundo

El déficit más notorio del pensamiento actual es la falta de aportes a
la construcción de una conciencia histórica adecuada sobre la evolución
de la humanidad. Es por eso, tal vez, que reaparecen en su lugar los
ensayos de biólogos que intentan explicar desde la teoría de la evolución
los procesos actuales. La sociobiología de Wilson sería la expresión de
este movimiento en el que lo social tiende a ser explicado por lo natural.
En las ciencias cognitivas se ha dado un proceso semejante, pero con
bases más sólidas: los comportamientos neuronales parecen estar en
condiciones de explicar nuestras ideas y actitudes.

Todavía estamos en los albores de una visión sintética que reúna las
teorías neurológicas, sistémicas, informáticas, psicológicas, sociológicas
e históricas que pretenden explicar los procesos cognitivos y la inteli-
gencia. Si bien se avanza en las explicaciones orgánicas, es probable que
el “misterio de la conciencia” (o de la “inteligencia”) seguirá siendo enig-
mático. La transparencia total respecto de nosotros mismos es una am-
bición profunda del espíritu humano, pero la coincidencia entre el ser y
el conocer tal vez sea la “pasión inútil” de la existencia, como decía Jean-
Paul Sartre en El Ser y la nada.

7. Los actores cambian y los escenarios, también

Si pasamos al plano más concreto de los Estados, las relaciones so-
ciales o los procesos económicos, todo funciona como si los conceptos
clásicos hubieran recibido sucesivos barnices de actualización sin modi-
ficar las sustancias. Pero, ¿avanzamos realmente hacia la formación de
nuevas formas del Estado, de las relaciones sociales y de la economía?
Los que parten del paradigma de la “economía del conocimiento”, o del
“capitalismo cognitivo”, piensan que ya hemos pasado a una nueva rea-
lidad y que los conflictos sin resolver se deben al desajuste de las socie-
dades reales con respecto al nuevo paradigma. Pero los fenómenos so-
ciales son resistentes a los paradigmas teóricos y de pronto nos encon-
tramos con los mismos problemas de pobreza, marginación, conflicto,
guerras, etcétera.

Lo que es claro es que los actores han cambiado y que no podemos
hablar del “mercado” o de la “lucha de clases” (para referirnos a teorías
liberales y marxistas) en los mismos términos que en el pasado. (Vemos
ahora que con la crisis financiera que comienza en 2008 los neolibera-
les, anonadados por los desastres de la lógica del mercado, intentan crear
teorías ad hoc para explicar los límites del libre mercado.) Los Estados,
por su parte, han delegado varios de sus atributos soberanos a mecanis-
mos internacionales a través de órganos de regulación, mediante acuer-
dos de bloques regionales o por imposición de nuevos actores como las



115Filosofía del nuevo mundo

empresas o las mafias transnacionales. El derecho positivo nacional está
atravesado por tratados internacionales.

Para quien analiza los acontecimientos políticos de todos los días es
fácil recaer en la creencia de que nada ha cambiado: las luchas por el
poder se presentan como telenovelas interminables que reproducen los
comportamientos expuestos en obras de Shakespeare, Lope de Vega,
Quevedo, Tolstoi o García Márquez. ¿Qué es lo que ha cambiado de los
actores?

Lo más evidente es que las clases sociales cambiaron. Hablar de la
centralidad de las contradicciones entre el proletariado y la burguesía,
como lo hace desde hace más de cien años el marxismo, es ignorar las
transformaciones de la economía y de las relaciones sociales que crea-
ron nuevos actores. El proletariado industrial pasó a ser minoritario y
relativamente privilegiado en cuanto a salarios y protección social. En
cambio, proliferaron los trabajadores independientes, surgieron los em-
pleados, los profesionales y los técnicos vinculados a los servicios y a las
tecnologías de la información. Las mujeres pasaron a ocupar masiva-
mente puestos de trabajo y cada vez más posiciones dirigentes en la
sociedad. La fuerza de trabajo se intelectualizó y se feminizó. La bur-
guesía industrial, que aún existe, perdió posiciones de poder a favor de
la burguesía financiera y de los poseedores de las fuentes energéticas.
En la agricultura los tenedores de la tierra comparten sus beneficios
con los agentes de comercialización y de innovación tecnológica. El agro
se industrializó dando lugar a nuevas burguesías rurales en todas par-
tes. Y junto a estos procesos de inclusión y reinserción social surgieron
también nuevos procesos de exclusión y de marginación, o sea, el uni-
verso del “cuarto mundo”, el nuevo proletariado mundial que no entra
en las estructuras vigentes.

Para muchos críticos (marxistas, populistas, anarquistas) las estruc-
turas del poder capitalista siguen siendo las mismas. Capitalismo glo-
bal, capitalismo tecnológico, capitalismo financiero, serían simples re-
combinaciones de la ideología y del sistema capitalista. En el otro extre-
mo, para los mundialistas y liberales como Alvin Toffler o Francis Fuku-
yama, todo cambió para mejor con la nueva economía y con las nuevas
tecnologías.

Ahora bien, con un poco de sentido común podríamos observar cam-
bios espectaculares en Rusia, en China, en la India y en otras partes,
mientras al mismo tiempo constatamos la continuidad y el agravamien-
to de situaciones de atraso y pobreza en África, América Latina o Asia.
Han surgido combinaciones contradictorias como el capitalismo comu-
nista en China o como el capitalismo modernista-conservador en países
petroleros islámicos. Estamos en la hora de las ambivalencias y de los
productos híbridos. El nacimiento de un Estado transnacional en la Unión



116 Filosofía y educación para un nuevo mundo

Europea fue acompañado con el resurgimiento de los localismos lingüís-
ticos y regionales.

Sigue en pie la cuestión de saber si el capitalismo es insuperable.
Para miles de organizaciones sociales, como las que se reúnen en el Foro
Social Mundial, el cambio depende de las luchas que mantienen los in-
dividuos y los pueblos. ¿Es posible que el nuevo proletariado mundial, el
“cuarto mundo”, encuentre una creencia común para modificar el curso
de la historia? Es lo que supusieron Marx, Engels, Lenin, Mao Zedong y
otros pensadores comunistas. Es lo que pensaba Arnold Toynbee en su
Estudio de la historia. Este autor sostenía que los cambios civilizatorios
ocurrían a partir del surgimiento de un nuevo proletariado marginal.
Pero los más pesimistas piensan que sólo con grandes crisis y catástro-
fes, como la que anuncia el “calentamiento global”, se puede llegar a
conmover y cambiar el orden mundial.

La conciencia del cambio movilizó a millones de seres humanos con
las revoluciones socialistas y anticolonialistas del siglo XX. A escala glo-
bal los países que intentaron aplicar con mayor coherencia y rigor las
ideas de un sistema comunista terminaron o bien declarando el fracaso
del comunismo o bien incorporando los procesos capitalistas a la organi-
zación socialista. Europa del Este, Rusia, China, Vietnam, presentan
distintos matices en estas respuestas. Sin embargo, las reformas socia-
les, económicas y políticas crearon nuevas posibilidades de desarrollo,
mayores libertades y mayores derechos para millones de individuos en
todo el mundo. El balance histórico de los últimos siglos todavía no se ha
terminado.

8. La hipótesis de la mutación biohistórica

En la primera década del nuevo milenio seguimos asombrados por
los cambios que se producen en todos los órdenes. He aquí una lista de
los procesos que nos parecen más relevantes:

a) la globalización o mundialización;
b) la expansión informática, la informatización de las sociedades, el

desarrollo de robots inteligentes capaces de reemplazar las funcio-
nes del trabajo, de la memoria y de la inteligencia humana;

c) los avances de la emancipación de la mujer, la feminización de la
sociedad;

d) el agravamiento de las situaciones de pobreza y de exclusión ligadas
a estructuras arcaicas, a las innovaciones tecnológicas y a cambios
en la estructura económica;

e) el debilitamiento de los Estados nacionales, el pasaje de un sistema



117Filosofía del nuevo mundo

mundial estadocéntrico a un sistema multicéntrico donde intervie-
nen nuevos actores como las empresas transnacionales, las mafias o
las ONG;

f) la desestructuración o desocialización de las sociedades con crisis en
la organización familiar, en las clases sociales, en las comunidades,
en las organizaciones sociales;

g) el surgimiento de un nuevo paradigma económico fundado en el uso
intensivo del conocimiento (capitalismo cognitivo, sociedad del cono-
cimiento);

h) la aparición de una nueva conciencia ecológica y planetaria como
expresión de las amenazas al medio ambiente;

i) el desarrollo de las biotecnologías que permiten la producción y re-
producción de la vida en el orden vegetal, animal y humano (surgi-
miento de la “biotecnópolis”, de las “biopolíticas”, de las posibilida-
des de clonación y producción de órganos humanos);

j) el agotamiento de la matriz energética de los combustibles fósiles y
el comienzo de la era de los biocombustibles y de las energías alter-
nativas;

k) el impacto de los medios de comunicación masivos en la formación de
una opinión pública mundial.

Estos y otros fenómenos han dado lugar a una extensa bibliografía
que intenta explicar lo que estamos viviendo con hipótesis variadas. El
advenimiento de la era posmoderna, de la sociedad de la información,
de la era global, de la sociedad del conocimiento, de la era planetaria,
del fin del capitalismo o poscapitalismo, de la era de las biotecnologías,
son algunas de ellas.6 El análisis de los procesos más significativos que
enunciamos nos permite sostener como más verosímil la hipótesis de
que estamos viviendo una “mutación biohistórica”.

En efecto, si consideramos los alcances de la informatización de las
sociedades, la capacidad de las biotecnologías para reproducir la vida y
alterar las reglas de la evolución de la especie y de la naturaleza en
general, los cambios en las relaciones sociales y en las identidades de los
individuos, los avances en la colonización extraterrestre, el desarrollo
de los sistemas inteligentes que reemplazan las funciones de la memo-
ria, del trabajo y de la inteligencia humana, nos damos cuenta de que se
trata de fenómenos que alteran profundamente las imágenes que tenía-
mos sobre la naturaleza humana y la organización social. Necesitamos

6. Hemos intentado analizar algunas de estas interpretaciones en Augusto Pérez Lindo,
Mutaciones... y en Nuevos paradigmas...



118 Filosofía y educación para un nuevo mundo

nuevos conceptos y nuevos paradigmas para comprender el sentido de
estos procesos.

Un error frecuente para analizar los cambios ha sido considerar que
ellos provienen de procesos recientes, como el desarrollo tecnológico o el
progreso de las biotecnologías. Pero si observamos estos procesos con el
enfoque de la “larga duración” de la escuela histórica de Ferdinand Brau-
del, veremos que las biotecnologías actuales son la consecuencia de la
revolución agrícola que comenzó en el Neolítico hace más de siete mil
años con la domesticación de los animales y el control de los cultivos. La
revolución tecnológica está prefigurada en el mito de Prometeo (siglo V
a.C.) donde las innovaciones técnicas provocan grandes conflictos que
llevan a los dioses a enviar a Hermes para aportar las reglas de convi-
vencia social y política.7

Tan importante como reconocer la génesis de los procesos de cambio
es vislumbrar su alcance. Aquí debemos admitir que, pese a la prolifera-
ción de estudios particulares, todavía no disponemos de un trabajo in-
terdisciplinario que permita reunir las perspectivas de la teoría de la
evolución, de la sociología, de la historia, de la economía, de la ciencia
política, de la filosofía, de la psicología, de la antropología, etc. Éste de-
bería ser el objetivo de un programa internacional que permita compen-
diar todo lo que sabemos y conjeturamos sobre las mutaciones que expe-
rimenta la humanidad.

9. Metafísica relacional

En la historia del pensamiento las teorías dominantes fueron las de
aquellos que proponían un principio unívoco para explicar todo. Con la
teoría de sistemas, desde mediados del siglo XX se fue introduciendo
laidea de que tan importante como los objetos son las relaciones entre
ellos. El universo es el resultado de un conjunto de sistemas complejos
que van desde el orden molecular al orden social. Las relaciones entre
los objetos, las partes y el todo, en cualquier proceso, configuran siste-
mas de interacciones.

En el sistema social humano precisamos de una metafísica relacio-
nal para comprender la interacción entre la naturaleza, la subjetividad,
el sistema tecnocultural y el mundo simbólico. El pensamiento humano
ha pasado en los últimos tres mil años del naturalismo al subjetivismo y
del positivismo cientificista al discurso simbólico. El universo inorgáni-

7. Véase Héctor Ciapuscio, “El camino hacia la técnica moderna”, en El fuego de Prometeo.
Tecnología y sociedad, Buenos Aires, Eudeba, 1994.



119Filosofía del nuevo mundo

co, la naturaleza viva, los individuos humanos, las conciencias, las rela-
ciones sociales, los objetos técnicos, el mundo simbólico; todo forma par-
te de la realidad. Pero lo que ha dominado la historia de la filosofía es la
afirmación de algunas de estas dimensiones del Ser en desmedro de las
otras. Viendo la historia de manera acumulativa, podemos decir que
losmodelos de conocimiento que se han venido sucediendo no elimi-
nan los paradigmas anteriores sino que los superan al estilo de la dialé-
ctica de Hegel. Es tan importante reconocer cada una de las dimensio-
nes de la realidad como sus interacciones.

Desde este punto de vista no es que falten teorías: hace falta un pen-
samiento complejo para religar entre sí las teorías existentes. Pero no
podemos olvidar las exigencias epistemológicas de cada conocimiento
específico. Una teoría totalizadora (como el sistemismo, el pensamiento
complejo o el holismo) puede ofrecer una interpretación global coheren-
te, pero puede fracasar en sus determinaciones concretas. No podemos
olvidar que todo intento de totalización teórica es un modelo de conoci-
miento cuya verosimilitud está sujeta a verificaciones racionales y em-
píricas que provienen de distintas disciplinas. Todavía estamos lejos de
poseer una “ciencia unificada” como la que buscaban los neopositivistas.
Los que se mueven en el horizonte de una integración de los saberes
presuponen una teoría relacional que siempre estará amenazada por el
avance de los saberes. El mismo pensamiento complejo no puede olvidar
que no es una representación de la realidad, no es la verdad, sino que es
un camino, un instrumento teórico para conocer la realidad.

Edgar Morin representa en el mundo contemporáneo el intento más
avanzado para interpretar con todos los instrumentos conceptuales dis-
ponibles la trama del universo y del ser humano, de las ciencias y de la
realidad. Su paradigma de la complejidad implica reconocer las distin-
tas dimensiones de la realidad donde operan lo objetivo y lo subjetivo, lo
racional y lo irracional, los hechos objetivos y el mundo simbólico, el
lenguaje y las relaciones sociales.8 Inteligibilidad abierta: quiere decir
que, aunque alcancemos a comprender el estado del universo en un
momento dado, siempre tendremos límites para racionalizar la realidad
humana. La complejidad nos conduce a asumir la incompletud y la in-
certidumbre. El espíritu de las certezas que cultivó el mundo occidental
se desliza hacia un reconocimiento de la impermanencia de las cosas,
una de las creencias del budismo. La explosión de conocimientos y el

8. Su obra principal es El método, en varios tomos; t. 1: La naturaleza de la naturaleza,
Madrid, Cátedra, 1981; t. 2: La vida de la vida, Madrid, Cátedra, 1983; t. 3: El conoci-
miento del conocimiento, Cátedra, Madrid, 1988; t. 4: Las ideas, Madrid, Cátedra, 1992.
Véase también Introducción al pensamiento complejo.



120 Filosofía y educación para un nuevo mundo

vértigo de las innovaciones tecnológicas nos ha llevado paradójicamente
a una era de incertidumbres. Es más apropiado que nunca reivindicar
nuestra “docta ignorancia”.

10. Pluralismo ontológico

La humanidad siempre estuvo tentada con la búsqueda de un princi-
pio único y absoluto de la realidad y del pensamiento. En el pensamien-
to budista unos afirmaron la “vaciedad”, mientras otros sostenían la
“totalidad” como modelos de pensamiento. En la primera filosofía griega
se atribuyó al agua, al fuego, al aire o a la tierra la propiedad de gestar
todas las cosas. Para Platón la esencia de todo estaba en las ideas mien-
tras que para Aristóteles estaba en las sustancias, que eran mixtas (ma-
teria-forma). En la Modernidad encontramos a los que pusieron el cen-
tro en la razón (Descartes), en las percepciones (los empiristas ingle-
ses), en el Espíritu (Hegel) o en la dialéctica natural y social (Marx y
Engels).

El universo es uno y es infinito, escribió Giordano Bruno en el Re-
nacimiento. Ahora sabemos también que la materia y la energía cons-
tituyen tramas complejas que no alcanzamos a descifrar con las cate-
gorías unívocas del pasado. La teoría de las cuerdas pretende encon-
trar una visión unificada del universo, pero las “anomalías” aumentan
en la medida en que la capacidad de observación del cosmos se incre-
menta. Ahora tenemos ante nosotros un 80 por ciento de materia oscu-
ra, cuatro veces más de lo que teníamos cuando comenzaron las explo-
raciones extraterrestres.

La naturaleza, la materia, son primordiales, principio de realidad.
Con el ser viviente comienzan a manifestarse procesos de autoconstruc-
ción, de autopoiesis. Con el ser humano aparece la conciencia y el senti-
do. Con los objetos técnicos y culturales, desde el lenguaje a las compu-
tadoras, aparece el mundo simbólico, creador de nuevas realidades. Ni
en el orden natural ni el orden social encontramos todavía un modelo de
explicación unívoco.

11. Pluralismo epistemológico

Cada dimensión de la realidad tiene sus reglas, sus leyes, sus signi-
ficaciones. Del mismo modo, podemos identificar distintos tipos y nive-
les de verdades. El cosmos puede ser explicado con teorías fisico-quími-
cas y matemáticas. El surgimiento de la vida introduce un nuevo orden
en la naturaleza. A su vez, la evolución humana crea el ámbito de las



121Filosofía del nuevo mundo

culturas y las civilizaciones. Muchos han intentado encontrar un mode-
lo de explicación único de la realidad: desde los físicos jónicos de la Anti-
güedad hasta los positivistas y cientificistas modernos, pasando por los
idealistas platónicos, los racionalistas modernos y los marxistas.

El universo se puede explicar con leyes fisico-químicas, del mismo modo
como el comportamiento humano se puede explicar con leyes psicológicas
y sociológicas. Resulta tan injustificado querer aplicar las leyes de la físi-
ca al comportamiento humano como tratar de reducir las explicaciones de
la física a un discurso ideológico. Tenemos que reconocer la validez res-
pectiva de cada teoría. En última instancia, una teoría es pertinente si
puede aportarnos conocimientos verosímiles sobre la realidad.

Pero podemos tener interpretaciones diversas sobre el orden de la
realidad y, sobre todo, acerca de la realidad humana. El hecho de que
larealidad humana sea interpretable de manera diversa (círculo her -
menéutico) no impide la inteligibilidad de los fenómenos sociales ni au-
toriza a proyectar la pluralidad discursiva de la cultura humana hacia
el orden natural. Pluralismo epistemológico y hermenéutico. Es proble-
mático hablar de una coherencia del todo. El todo es una teoría con la
que queremos interpretar la realidad. Debemos tomar distancias de las
tentaciones “organicistas” u “holistas” que suponen una realidad total
en acto. Las contingencias, el azar, la libertad humana, la evolución del
conocimiento, entre otras cosas, introducen una brecha permanente en-
tre nuestro afán totalizador y la dinámica de la realidad infinita.

12. Consenso paradigmático

Thomas Kuhn introdujo hacia 1972 la idea de los paradigmas y de
los consensos intersubjetivos con La estructura de las revoluciones cien-
tíficas. En Teoría de la acción comunicativa, de 1980, Jürgen Habermas
destacó que el avance hacia la modernidad y la democracia implica per-
feccionar la racionalidad de los discursos, reemplazar los antagonismos
por la confrontación argumental, encontrar caminos de consenso en busca
de intereses comunes.

En la medida en que marchamos hacia la formación de una comuni-
dad mundial, el paradigma del consenso, junto con el de la compleji-
dad, parece una invención adecuada a la construcción de una concien-
cia universal. Seguramente no encontraremos en el campo de los acto-
res a los “sujetos racionales” que supone Habermas, pero los acuerdos
que la humanidad ha logrado a través de Naciones Unidas muestran
que la búsqueda de un consenso intersubjetivo es al mismo tiempo
posible y necesaria. Los paradigmas científicos, en permanente evolu-
ción y construcción, señalan el camino de conocimientos que tenemos



122 Filosofía y educación para un nuevo mundo

por ciertos de acuerdo con la coherencia con el corpus científico, pero
también señalan la existencia de permanentes refutaciones, como lo
señalara Karl Popper.

13. La humanidad inconclusa

El proyecto pendiente es la universalización de la humanidad en to-
dos los sentidos: comunidad mundial regida por principios de solidari-
dad y de dignidad humana, por la búsqueda de una armonía entre nues-
tras necesidades y la conservación de los valores de la vida natural.
Ésta podría ser la etapa final de la humanización.

La mundialización, como una etapa hacia la universalización, ha
pasado del plano de la utopía al de la necesidad. El calentamiento glo-
bal, la pobreza, la crisis del sistema financiero, el narcotráfico, los des-
equilibrios regionales, las migraciones, la globalización económica y tec-
nológica, son temas que han llevado a crear mecanismos de coopera-
ción internacional. Pero el tema pendiente es la creación de un consenso
para establecer un modelo mundial de desarrollo.

Cualesquiera sean los avatares que se interpongan en el camino, el
horizonte hacia el que marchamos es el fortalecimiento de los mecanis-
mos de cooperación y gobierno mundial. Si consideramos solamente el
tema del calentamiento global, tendremos argumentos sobrados para
ser pesimistas ya que, a pesar de las amenazas reales que se ciernen
sobre el mundo, las reacciones de los países implicados han sido lentas y
elusivas. Lamentablemente los actores sólo reaccionan frente a las ca-
tástrofes y éstas se están produciendo. El viraje hacia políticas globales
resulta en parte de las convicciones y en parte de la necesidad.

¿Qué pueden aportar la filosofía y la educación en todo esto? Si toma-
mos el tema ecológico, podemos apreciar que en todas partes se están
revisando los planes de estudio para introducir nuevas visiones que apun-
ten al respeto de la naturaleza. La ecopedagogía conoce un progreso
importante. En escuelas de Japón, de la India, de América del Sur, de
Estados Unidos o Europa y otros lugares los maestros y las maestras
están formando nuevas generaciones con un sentido de resguardo de la
vida y del medio ambiente.

Es evidente que la filosofía puede aportar muchos elementos para
construir una idea de “ciudadanía mundial”. Por empezar, creando un
foro de intercambios filosóficos que permita modificar las concepciones
etnocéntricas vigentes en todos los continentes. Ya existen foros virtua-
les por internet que van en esa dirección. La experiencia del bachillera-
to internacional, ya consolidado a escala mundial, podría ser una exce-
lente plataforma para profundizar esta tendencia.



123Filosofía del nuevo mundo

14. Pluralidad de actores: ni individualismo ni colectivismo

En las ciencias sociales todavía existen antinomias injustificables en-
tre el individuo y la sociedad, los sujetos colectivos y los sujetos individua-
les. El individuo, los individuos, son la realidad primaria de toda relación
humana, de todo proceso social. Sin el individuo no hay lenguaje ni pen-
samiento, pero ningún individuo aprende solo a pensar y a hablar. Sin
socialización no hay humanidad. Por lo tanto, hay que reconocer que el
individuo es tan importante como la relación con el otro. El pasaje del
aprendizaje individual al aprendizaje grupal llevó miles de años. La cul-
tura humana es producto del aprendizaje colectivo, lo cual no quiere decir
que el individuo sea una abstracción, como pensaban Marx o Comte.

Además, es verdad que el concepto de “sociedad” es una abstracción,
pero esto no legitima la afirmación liberal, individualista o anarquista,
de que no existen estructuras colectivas o que éstas no pueden ser suje-
tos sociales. Debemos reconocer que existen variados actores: individuos,
grupos, clases sociales, pueblos, Estados, comunidades, culturas, nacio-
nes. Los códigos de derechos humanos, consensuados internacionalmente,
suponen que hay derechos individuales y colectivos porque hay sujetos
individuales y colectivos de esos derechos.

Estas cuestiones conceptuales no son secundarias. Hay países donde
predomina la idea de que el sujeto exclusivo de los derechos humanos
son los individuos (concepción liberal europea y norteamericana, sobre
todo). Hay otros países donde el sujeto primero de los derechos humanos
es el Estado o la colectividad (China, Cuba, por ejemplo). Los nuevos
movimientos regionalistas europeos reivindican para las comunidades
el principio fundamental de autodeterminación (el caso del País Vasco y
de otras comunidades en Europa occidental y oriental).

Derechos humanos, derechos de los pueblos, derechos de los Estados,
derechos de las comunidades, aparecen intrincados en disputas que a
veces desembocan en conflictos o tragedias interminables (como en el
caso de Palestina, de Chechenia, del Tíbet y muchos otros). El mundo
global supone reconocer una pluralidad de actores: individuos, pueblos,
Estados, comunidades, culturas, que pueden encontrar una convivencia
adecuada en el marco de los principios internacionales de los derechos
humanos.

El concepto de “multitud” que propone Toni Negri, para comprender
las relaciones de los individuos en el nuevo contexto del “Imperio” global
no resuelve el problema de la inteligibilidad de los actores y de los pro-
cesos sociales. Como en el caso del “holismo ecologista” que desemboca
en el “organicismo”, se trata de una categoría que puede impulsarnos a
reconocer algunas tendencias generales pero no nos permite elaborar
una visión compleja de los actores reales.



124 Filosofía y educación para un nuevo mundo

15. Biopolíticas y biotecnópolis

En la medida en que las biotecnologías se han revelado capaces de
producir y reproducir la vida a voluntad, hemos entrado en una civiliza-
ción posnatural: la biotecnópolis. Esto constituye un salto dramático en la
evolución de la especie y su desenlace es incierto. Necesitamos pensar y
consensuar biopolíticas para redefinir el sentido de la vida que queremos
en cuanto a la relación con la naturaleza, los límites de nuestras aplica-
ciones biotecnológicas y la calidad de vida de todos los seres humanos.

Contrariando las visiones biologistas y ecologistas, sostenemos que
el “sentido de la vida” no proviene, para los humanos, exclusivamente
de la naturaleza sino que tiene un gran componente cultural, ético y
político. No disponemos en la actualidad de un consenso mundial sobre
el sentido de la vida, a pesar de las declaraciones mundiales sobre bioé-
tica y biodiversidad que produjera Naciones Unidas. En los hechos, el
campesino que necesita quemar árboles para sobrevivir no tiene la mis-
ma visión de la naturaleza que el ecologista urbano que quiere preser-
var los bosques. Todavía para muchas poblaciones la naturaleza es una
amenaza o una mera fuente de recursos. La idea del “sentido de la vida”
está cargada de elementos económicos, culturales, sociales, filosóficos y
religiosos, que no podemos dejar de reconocer.

Para establecer “biopolíticas” que comprendan desde la defensa del
medio ambiente hasta las regulaciones sobre las biotecnologías aplica-
das a la reproducción artificial de la vida, se requieren muchos debates
y consensos. Para algunos individuos, las intervenciones biotecnológi-
cas significan salvar su vida o la de sus seres queridos, mientras que
para otros significan una violación de códigos culturales o religiosos es-
tablecidos. Para unos, habilitar a los científicos para clonar seres huma-
nos o animales es una forma de garantizar la libertad de investigación,
el progreso de las ciencias. Para otros, constituye una amenaza a las
formas “naturales” de vida que el ser humano ha conocido hasta ahora.

Se trata, pues, de un terreno minado por contradicciones de todo tipo.
La difusión de las semillas transgénicas representa para algunos mayo-
res ingresos y mayor acceso de las poblaciones a la alimentación. Para
otros, constituye una amenaza al medio ambiente y al futuro del genoma
humano. Pero, además de los dilemas prácticos, lo que está en juego es la
concepción de la vida que podemos defender mirando al futuro. ¿Podemos
decidir una moratoria en las innovaciones biotecnológicas para resguar-
dar un estilo de vida que queremos conservar? ¿Podemos elaborar un con-
senso sobre los límites de nuestras intervenciones en la naturaleza?



125Filosofía del nuevo mundo

16. Consenso moral universal

Sobre este punto no deberíamos tener duda: existe un consenso mo-
ral universal que se expresa a través de las declaraciones sobre dere-
chos humanos que han sido suscriptas por todas las naciones. ¿Quiere
decir que las distintas filosofías morales han perdido relevancia? ¿Quie-
re decir que las religiones y otras instituciones formadoras de creencias
morales han perdido su razón de ser?

Por lo pronto, tenemos que subrayar que cada uno de los actores que
adhiere a los principios de los derechos humanos lo hace reivindicando
una fundamentación particular. Cuando el artículo 1º de la Declaración
Universal de los Derechos Humanos afirma que “todos los seres huma-
nos nacen libres e iguales en dignidad y derechos”, este enunciado tiene
para algunos un fundamento divino, para otros un fundamento natural
y para otros un fundamento social. En la Declaración de la Independen-
cia de Estados Unidos (1776) se atribuye la condición de la igualdad a la
voluntad divina: “We hold these truths to be self-evident, that all men are
created equal; that they are endowed by their Creator with certain una-
lienable Rights; that among these are life, liberty and the pursuit of ha-
ppiness” (Declaración de la Independencia, 4 de julio de 1776).

El artículo 1º de la Declaración sobre Derechos del Hombre y del
Ciudadano de la Revolución Francesa (26 de agosto de 1789) habla por
su parte de un “hecho social”: los hombres nacen y continúan siendo
libres con la posesión de iguales derechos.

El hecho de fundamentar de maneras diferentes los principios de
los derechos humanos no impide que coincidamos en la idea de que
todos los seres humanos son iguales en dignidad. Del mismo modo, con
respecto a otros principios, las fundamentaciones morales, religiosas o
filosóficas divergentes no invalidan el consenso pragmático sobre su
vigencia.

Las concepciones particulares sobre la dignidad humana pueden echar
luz sobre aspectos mal planteados. Por ejemplo, es evidente que en la
Declaración francesa de 1789 se habla del “hombre y el ciudadano” en
términos equívocos, las mujeres no estaban explícitamente incluidas y
algunas sufrieron persecución por haber criticado esta falencia.

En las últimas décadas del siglo XX se puso de manifiesto que casi
todas las declaraciones apuntaban a la “igualdad” (igualdad ante la ley,
igualdad social), lo que legitimaba las hegemonías de las mayorías domi-
nantes o de un sector social. Por eso nacieron las declaraciones que tien-
den a preservar los grupos que sufren discriminación: mujeres, minorías
étnicas, homosexuales, niños. Nace así el paradigma de las “diferencias”.

En el contexto global nacen nuevos conflictos y problemas éticos. Por
ejemplo, los derechos de los inmigrantes y migrantes, tema de conflictos



126 Filosofía y educación para un nuevo mundo

y debates en Europa, Estados Unidos, África y otros lugares. Para aque-
llos que no tienen la “ciudadanía” del Estado receptor parece que se
suspenden los derechos humanos, lo cual viola el enunciado de los prin-
cipios. Pero ahí aparece un tema que está poco explicitado: es que los
Estados asumen en las declaraciones la responsabilidad sobre sus ciu-
dadanos y no sobre otros. Para evitar esta ambigüedad, Naciones Uni-
das creó la Corte Penal Internacional, ratificando la aplicación urbi et
orbi de los principios de los derechos humanos.

17. Humanismo científico

Partiendo de un pensamiento complejo, la educación debería ayu-
darnos a superar las falsas antinomias entre el conocimiento científico y
el humanismo. La ciencia es la máxima realización de nuestra raciona-
lidad y los ideales humanos pueden trascender los límites de la ciencia
en cuanto a los valores que defendemos. Ni cientificismo ni subjetivis-
mo; la ciencia es un producto humano históricamente determinado que
expresa en cada época el estado de nuestros conocimientos sobre la rea-
lidad y el pensamiento.

Autores clásicos como Platón, Descartes, Spinoza, Marx, Comte, o
contemporáneos, como Mario Bunge o Karl Popper, se inclinan por la
idea de que la “ciencia” puede brindarnos no sólo la visión correcta de la
realidad sino también una dirección moral a nuestros actos. La filosofía
budista, San Agustín, Sören Kierkegaard, William James, Jean-Paul
Sartre y otros se alinean en la idea de que la conciencia y los actos (la
praxis) son los que determinan la posibilidad de todo conocimiento. En
lugar de contraponer estas posiciones deberíamos considerarlas parte
de la formación del espíritu de la humanidad.

En la evolución histórica de los últimos milenios el ser humano desa-
rrolló sus potencialidades subjetivas al mismo tiempo que amplió su
capacidad para dominar el mundo externo a través de las ciencias y las
técnicas. Interiorización y objetivación no se oponen sino que forman
parte del mismo proceso. Si somos capaces de llegar con nuestros cálcu-
los matemáticos y nuestras aeronaves al espacio extraterrestre, es por-
que nuestra subjetividad se ha profundizado simultáneamente. La edu-
cación debiera ser el medio adecuado para terminar con las disociacio-
nes entre la mente y el cuerpo, entre las ciencias y las humanidades,
entre el arte y las ciencias, entre nuestra interioridad y nuestra capaci-
dad para dominar el mundo externo.



127Filosofía del nuevo mundo

18. De la realidad virtual al homo informaticus

La “virtualización” de la realidad es uno de los fenómenos que define
hoy nuestros entornos y nuestras relaciones. Millones de personas utili-
zan todos los días programas vinculados con la economía simbólica, el
comercio electrónico, el tráfico de noticias, la educación virtual, la inves-
tigación científica, los juegos electrónicos, las intercomunicaciones per-
sonales, el teletrabajo y muchos otros más. La actividad y la identidad
de las personas se modifica. Parafraseando a Hegel, podríamos decir
que “todo lo real se ha vuelto virtual, y todo lo virtual se ha vuelto real”.

Si bien estas manifestaciones tienen que ver con el uso de las nuevas
tecnologías de la información, el trasfondo del fenómeno es mucho más
amplio. En las mismas ciencias “duras” se produjo una “desmaterializa-
ción” de la materia, a la que ya no se considera compacta como se la
imaginaba hace medio siglo. En las ciencias humanas y sociales se ha-
bla de la “desustancialización” de los conceptos para criticar la reifica-
ción de ideas como las de “sociedad”, “mercado”, “humanidad” y otras.

En filosofía la “deconstrucción” de Jacques Derrida y otros autores
alcanza a las mismas nociones del Ser y del sujeto, sin omitir el hecho de
que Freud ya había “desrealizado” la idea del “yo” como sujeto. Estos
deslizamientos conceptuales muestran que la idea de realidad se ha ido
modificando en todos los planos. Algunos ya han intentado construir
una metafísica de la virtualidad. La metáfora de la “modernidad líqui-
da” que Zygmunt Bauman ha utilizado en varios ensayos es un síntoma
de este proceso.9

Lo “virtual” puede entenderse, como señala Pierre Levy en Cibercul-
tura, como un programa informático, como un concepto filosófico o como
una expresión del lenguaje común que alude a lo “irreal”. El sentido
filosófico nos remite a lo “potencial” frente a lo “real” o “actual” (distin-
ción que nos lleva a la teoría de la “potencia” y el “acto” de Aristóteles).
Se asocian al término “virtual” la inespacialidad, la desterritorializa-
ción, la interacción a distancia. De hecho, el concepto de lo “virtual”
supera su sentido primario pues los procesos y los fenómenos “virtua-
les” tienen la capacidad de producir efectos iguales o equivalentes a los
reales. En este sentido un “hospital virtual” atiende todos los servicios
las veinticuatro horas aunque no tenga una instalación física determi-
nada. Psicólogos virtuales atienden a pacientes a quienes no conocen
pero con los cuales llegan a establecer un diagnóstico o una terapia. El

9. Zygmunt Bauman, Modernidad líquida, Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica,
2002; Tiempos líquidos. Vivir en un época de incertidumbre, Barcelona, Tusquets, 2008.



128 Filosofía y educación para un nuevo mundo

aula virtual reúne profesores y alumnos que interactúan de manera más
intensa que en el aula presencial.

Esto muestra que se trata de una “nueva realidad” y no simplemente
de una realidad potencial o de un simulacro de realidad (aunque esto
también acontece). Lo más sorprendente de esta nueva dimensión es
que puede lograr resultados tangibles más significativos que en los pro-
cesos reales. La “economía simbólica”, el “mercado virtual”, el “dinero
plástico”, la “contabilidad de bienes intangibles”, las “organizaciones
inespaciales”, son algunas de las manifestaciones de este proceso.

En la crisis financiera actual se pudo apreciar que las transacciones
electrónicas y virtuales contribuyeron a acelerar y profundizar las ope-
raciones ficticias. Lo virtual logra producir una hipertrofia de las tran-
sacciones y especulaciones. El “capitalismo financiero virtual” lleva la
“fetichización” del dinero a sus últimas consecuencias, o sea, a una “irrea-
lización” de la economía. .

Para algunos, como Alvin Toffler, es la revolución informática la que
hace posible la creación de la “realidad virtual”. Técnicamente hablando,
en efecto, lo que hacen las computadoras es transmitir información. Vista
la cuestión desde ese ángulo, lo que observamos es que el mundo se ha
convertido en un “sistema neuroelectrónico universal” donde cada vez todo
depende de sistemas, redes, satélites, terminales de información. O sea,
la metáfora de la “matrix” que popularizó la película del mismo nombre y
que diera lugar a variados debates filosóficos. El mundo actual ha creado
la última y más refinada “prolongación exogámica” de los órganos huma-
nos: la inteligencia artificial proyectada a escala planetaria.

En esta dirección podemos ver cómo la inteligencia artificial reempla-
za funciones del trabajo, de la memoria y de la inteligencia humana. En
pocos años más será posible conectar el cerebro humano con la computa-
dora y los alumnos no tendrán que memorizar los manuales o cursos que
reciben en la escuela o la universidad. Dejarán de memorizar por su cuen-
ta. En cambio, tendrán que aprender a interpretar información y a pen-
sar en sus posibilidades de aplicación. O sea, el desarrollo de competen-
cias cognitivas se volverá mucho más importante que el almacenamiento
de datos y de información (ésta es una de las conclusiones que llevó a
adoptar el currículo por competencias en la reforma de la educación supe-
rior que Europa desarrolla con el Proceso de Bolonia desde 1999).

No podemos descartar otra de las interpretaciones ligada a este fenó-
meno: la creación de una inteligencia supraindividual. En los escritos
de Aristóteles y en la interpretación de Averroes, ya aparecía en la Anti-
güedad la hipótesis de que los individuos llegan a conclusiones univer-
sales a través de un “entendimiento agente”; hipótesis que rechazaron
los teólogos cristianos de la Edad Media y los filósofos modernos. En el
siglo XIX apareció la idea de la “conciencia colectiva” de Lucien Lévy-



129Filosofía del nuevo mundo

Bruhl, hipótesis que tampoco tuvo mucha duración. Ahora sería posible
imaginar, como lo hace la ciencia-ficción, que ante tanta explosión de
información que nadie puede sintetizar, sea un sistema el que se encar-
gue de sacar conclusiones del cruzamiento de informaciones y datos para
mantener el avance científico. De hecho, las biotecnologías pudieron dar
saltos muy grandes en los últimos años gracias a la nueva alianza entre
la biología molecular y las tecnologías de la información. Los bioingenie-
ros informáticos llevaron la cosa más lejos al sostener que la vida tiene
como base unidades de información y que funciona como un sistema.10

Todas estas teorías son controversiales, sin duda. Pero lo importante
es que manifiestan la presencia de una nueva realidad cuyo significado
último todavía se nos escapa. En todo caso, para el mundo educativo
resulta insoslayable situar a los individuos en este nuevo entorno por-
que modifica los modos de producción y de transmisión de los conoci-
mientos.

19. Ecologismo social

Entre las creencias que emergieron en las últimas décadas se en-
cuentra la idea de nuestra pertenencia a un sistema ecológico del cual
depende nuestra supervivencia. Los antiguos y las culturas ancestrales
ya sabían que vivimos en y por la naturaleza. La época moderna nació y
evolucionó con la creencia de que podíamos situarnos más allá de la
naturaleza a través de la cultura y el progreso científico. ¿Volvemos al
punto de partida?

En el ecologismo integral, como el de Lovelock, se afirma que pertene-
cemos a un todo orgánico, la Tierra, que somos tan insignificantes o tan
importantes como las hormigas. Si admitimos esta creencia, habremos
dado un “giro copernicano” tan importante como el desplazamiento del
geocentrismo por el heliocentrismo. Pero en esta hipótesis renunciamos
al propósito que ha dado impulso a nuestra evolución histórica: crear una
cultura que trascienda las amenazas y los límites de la naturaleza. Tam-
bién implica renunciar al humanismo y al antropocentrismo que supone
que la especie humana se encuentra en la categoría superior de la vida y
puede ordenarla conforme a sus necesidades y objetivos.

El ecologismo, colocado como antinomia al humanismo, al progreso
técnico o al desarrollo social, es inviable e inconsistente, porque para
revertir el modelo civilizatorio dominante se precisa también un volun-
tarismo político y antitecnológico muy grande. Se requieren nuevos co-

10. Véase Jeremy Rifkin, El siglo de la biotecnología.



130 Filosofía y educación para un nuevo mundo

nocimientos (como los necesarios para crear energías no contaminan-
tes). Si la negación de las amenazas al medio ambiente nos conduce a la
catástrofe, la negación de las condiciones sociales para encontrar alter-
nativas nos lleva a un callejón sin salida. Por de pronto, ¿qué hacemos
con los millones de habitantes humanos que ya sobran en el planeta en
términos de recursos disponibles para sustentarlos? ¿Debemos favore-
cer la eutanasia, limitar las campañas sanitarias para que la naturale-
za encuentre su propio equilibrio?

En estos términos no vamos a encontrar la superación de los dilemas
actuales. Por eso, el debate y la conciencia ecológica se han orientado
hacia estrategias menos antinómicas. El “ecologismo social” o el “ecolo-
gismo humanista” buscan alternativas que no rechazan los avances cien-
tífico-técnicos pero que se proponen orientarlos hacia una redefinición
del espacio mundial: reducción de las contaminaciones, de las destruc-
ciones forestales, de la superpoblación, creación de nuevas fuentes de
energías no contaminantes. El “ritmo”, la “urgencia” de estas medidas,
es lo que se ha vuelto decisivo. Si el calentamiento global ya está en
marcha y está provocando la desaparición de ecosistemas y de ciudades,
no se pueden aceptar dilaciones. En esto, la impaciencia de los ecologis-
tas está justificada: el calentamiento global ya está produciendo catás-
trofes en todas partes.

Todos coinciden en criticar el carácter instrumentalista y depredador
de las políticas industriales y de desarrollo económico adoptadas en los
últimos siglos. ¿Es inherente al capitalismo o es inherente al proceso civi-
lizatorio cualquiera sea su ideología? Las fábricas comunistas de China
contaminan tanto como las fábricas capitalistas de Estados Unidos. Lo
que indica que el cambio precisa de un nuevo paradigma posindustrial y
poscapitalista. Pero, ¿cuál? Si existe consenso en cuanto al propósito de
conservar y recuperar el medio ambiente, lo que podemos esperar es que
se implementen políticas congruentes con este propósito en todos los paí-
ses y en todos los terrenos. Entretanto, hay que ampliar a escala planeta-
ria el consenso en torno a un modelo mundial de desarrollo sustentable
cuyos principios ya están acordados en grandes foros internacionales.

La toma de conciencia con respecto a los peligros de la destrucción
del medio ambiente puede derivar de muy distintas maneras de ver las
relaciones entre el hombre y la naturaleza. La naturaleza sigue siendo
nuestro principal referente vital, debemos tener en claro qué debemos
conservar de ella frente a los avances de la industrialización y de las
biotecnologías. Pero nuestro mundo social tiene sus propias reglas y con-
tradicciones. El organicismo ecologista puede ser tan antisocial como el
industrialismo o el consumismo capitalista que critica. Conciliar el res-
peto del medio ambiente con los objetivos de una sociedad justa es la
tarea más compleja que tenemos por delante.



131Filosofía del nuevo mundo

20. La misión histórica de la filosofía

La filosofía ha cumplido diversas funciones en la evolución histórica:
fue avanzada del racionalismo científico, hogar de construcciones metafí-
sicas, formadora de conceptos fundamentales para interpretar la reali-
dad, semillero de idealistas y de teorías emancipadoras. En la era global
le incumbe sostener la defensa de la vida, de la libertad, de la verdad, de
la solidaridad, en el marco de un modelo de pensamiento que permita
afirmar al mismo tiempo la universalidad y la diversidad de las culturas.

Más allá del pensamiento crepuscular de los posmodernos, del nihi-
lismo, de las intolerancias y del individualismo que atraviesan nuestra
época, la filosofía puede aportar la aptitud para pensar en un nuevo
mundo capaz de realizar los valores fundamentales que la humanidad
ha creado a través de milenios.

Podemos interpretar la historia actual como una era en que todo tie-
ne fin. Pero podemos pensar también que de las mutaciones actuales
surge contradictoriamente otro horizonte de nuevas posibilidades. Al-
gunas corrientes (como el posmodernismo, pero no la única) afirman
que toda tentativa de definir el sentido de la historia peca de irrealismo
o de ideologismo en la medida en que no resulta posible determinar en
medio de tanta complejidad una significación histórica que englobe la
totalidad del planeta.

Ahora bien, la filosofía aparece como una tentativa por encontrar un
sentido allí donde todo parece desordenado o caótico. Es verdad que han
sido refutadas las teorías idealistas o deterministas que pretendían se-
ñalar a priori el curso de la historia como si hubiera una lógica coheren-
te en medio del caos. Pero disponemos en cambio de otras teorías (el
indeterminismo sistémico o la complejidad) que nos permiten compren-
der las tendencias y el significado de los hechos históricos y sociales. La
realidad humana, como cualquier otra realidad, está sujeta a explica-
ciones, no importa si en ella intervienen revoluciones, guerras, turbu-
lencias o conflictos complejos.

Renunciar al sentido porque todo se ha vuelto complejo no es cohe-
rente con el esfuerzo que la humanidad ha realizado en los últimos mi-
lenios para encontrar explicaciones científicas y dilucidar el sentido de
las cosas. Siempre es posible explicar y comprender la realidad, ésa es
justamente la tarea de la inteligencia. Lo que han cambiado son los con-
textos y los instrumentos conceptuales que tenemos para esa tarea.

Mientras la filosofía, sobre todo moderna, se aplicó a los hechos socia-
les con el supuesto de que la naturaleza humana siempre se puede com-
prender mediante los fines y las significaciones, las ciencias sociales mo-
dernas nacieron (con Comte y Marx, entre otros) con el supuesto de que
hay procesos y estructuras que marcan las constantes del devenir históri-



132 Filosofía y educación para un nuevo mundo

co. El historicismo de Hegel pecaba de idealismo, pero no se equivocaba al
afirmar que la historia tiene un sentido y que el mismo puede ser explici-
tado. El positivismo pecaba de “fisicalismo” al creer que los hechos socia-
les podían ser explicados como los fenómenos naturales, pero tenía razón
al pretender explicar los procesos y las estructuras de la sociedad.

Nos encontramos ahora en un contexto de innovaciones permanen-
tes, de cambios vertiginosos, de conflictos complejos o de procesos con-
tradictorios. Todo esto parece obnubilar nuestra capacidad para discer-
nir el sentido de lo que estamos experimentando. Si renunciamos al in-
tento, entonces deberíamos admitir que vivimos una historia incognos-
cible y sin sentido. La impotencia de la razón sería entonces la consu-
mación negativa del mismo proceso por el cual hemos intentado contro-
lar el mundo mediante la ciencia y la técnica. Esta conclusión, que algu-
nos sustentan como parte de una posición escéptica o nihilista, nos deja-
ría librados al irracionalismo y al azar.

La filosofía conserva su razón de ser en la medida en que persigue
una misión en apariencia imposible, cual es la de volver inteligible lo
que parece oscuro y complejo. No es que pueda dar cumplimiento a su
cometido pero en cambio sí puede aproximarnos a una comprensión pro-
visoria y verosímil de lo que estamos viviendo. El hecho de que podamos
refutar con posterioridad las interpretaciones que hoy damos de los acon-
tecimientos no desmiente la validez del intento en la medida en que
toda ulterior tentativa para superar lo que creíamos hasta ayer necesita
un esfuerzo previo de reflexión y de investigación. Toda refutación cien-
tífica supone una base previa para poder avanzar en el conocimiento
cierto. Toda refutación supone una hipótesis previa. Toda superación o
toda negación supone una afirmación anterior. El mundo del pensamiento
sigue siendo acumulativo: ninguna idea nace sin argumentaciones o sis-
temas de ideas previos.

La filosofía hoy tiene mayores exigencias que en el pasado. No sólo
porque el mundo se ha vuelto más complejo sino también porque la mayor
parte de la función explicativa del mundo recae en ciencias particulares
que han impuesto sus propios conceptos y métodos. Por eso, tratándose
de lo social, la filosofía necesita recurrir a los instrumentos de las cien-
cias sociales particulares como la sociología, la historia, la psicología, la
antropología, el derecho, la ciencia política y otras. Desde este punto de
vista, el gran problema es que no existen esfuerzos consistentes para
elaborar una síntesis de las ciencias humanas. Hay numerosas escuelas
de psicología pero no disponemos de un corpus aceptado por todos. Hay
variadas escuelas de sociología, pero no tenemos una ciencia social. En
consecuencia, parece que la tarea pendiente es producir una síntesis de
las ciencias antropológicas para estar en condiciones de hablar con pro-
piedad del “ser humano”, de la “sociedad” o de la “humanidad”.



133Filosofía del nuevo mundo

Este trabajo de síntesis o de articulación constituye la etapa epistemo-
lógica de la reflexión filosófica. Se trata de una tarea gigantesca pero no
imposible. La filosofía podrá indagar con pertinencia sobre el sentido de
los procesos sociales a partir de la constitución de las teorías sociales. La
filosofía no puede pretender explicar, tarea de las ciencias sociales, sino
comprender el sentido de los fenómenos sociales. Y el sentido no sólo tiene
que ver con lo que acontece sino con lo que el ser humano pretende lograr.
La filosofía tiene que ver con los fines y los valores que nos proponemos.
Pero no podemos hablar de fines y valores humanos ignorando los contex-
tos reales en los que la acción humana se desenvuelve.

21. La reconstrucción de la socialidad

Desde el siglo XIX movimientos reformistas, revolucionarios, conser-
vadores, nacionalistas y religiosos han tratado de enfrentar los efectos
del capitalismo, de la industrialización, del colonialismo, de la deshu-
manización, de la desintegración social, invocando principios de cohe-
sión social, solidaridad, igualdad, reconstrucción moral y otros objetivos
semejantes. Todas estas tentativas parecen haber sido sobrepasadas por
el ímpetu avasallador de los factores del cambio que la humanidad mis-
ma ha creado en su marcha evolutiva.

La “desligación social” provocada por los cambios en las estructuras
económicas, sociales, tecnológicas y políticas nos lleva a repensar las
condiciones de la solidaridad, la reconstrucción de la socialidad. Proce-
sos de marginación, migración, inmigración, exclusión, ocurren en todo
el mundo y plantean problemas de diversa índole. ¿Qué lugar puede
ocupar la educación en las estrategias para reconstruir la socialidad?

En la Declaración Mundial sobre Educación para Todos (Jomtien,
1991) y en otros documentos de la UNESCO (como los relativos a derechos
humanos) está explícitamente afirmada la función integradora y supe-
radora de la educación. De hecho, los países del Tercer Mundo asumie-
ron el objetivo de extender la escolarización y en todos los continentes la
matrícula escolar tuvo un crecimiento espectacular. Pero la asociación
lógica y éticamente coherente de favorecer a los individuos con un ma-
yor nivel educativo no tuvo las consecuencias esperadas. ¿Por qué?

En primer lugar, porque las desigualdades económicas y sociales de-
penden de estructuras y políticas económicas que trascienden los siste-
mas educativos. Por lo tanto, mientras en África o América Latina se
ampliaba la escolarización, las desigualdades aumentaron, junto con la
marginación y la emigración de las poblaciones. De modo que, sin un
modelo de desarrollo mundial que supere las desigualdades que llevan
al subdesarrollo, el problema no se va a resolver.



134 Filosofía y educación para un nuevo mundo

En segundo lugar, si los países que buscan mejorar las condiciones
de vida ampliando el nivel educativo de las poblaciones no adoptan es-
trategias de desarrollo autosustentable fundadas en el aprovechamien-
to pleno de su potencial intelectual, el impacto esperado no se va a pro-
ducir. Países como Corea, China, Malasia, Finlandia y otros que adopta-
ron estrategias coherentes para valorizar sus recursos humanos califi-
cados prueban que es posible convertir la educación, la investigación
científica y la innovación tecnológica en herramientas de desarrollo.

Además, los fenómenos de desocialización se producen aun en los
países desarrollados obligando a adoptar estrategias de inclusión social
a través de la educación. Es lo que han tratado de hacer Estados Uni-
dos, Brasil o Alemania en momentos diferentes. En Brasil se diseñaron
programas en la última década para la inclusión social y el fortaleci-
miento de la ciudadanía.

Durkheim fue el primero que enfatizó el carácter socializador de la
educación. Sin embargo, muchas reformas educativas pusieron más el
acento en problemas curriculares, de organización o de gestión, que en
este aspecto. Es verdad que las escuelas tienen que estar bien organiza-
das y administradas para conseguir resultados satisfactorios. Pero lo
esencial es saber si logran que los alumnos se conviertan en ciudadanos
educados con posibilidades de desenvolverse exitosamente en el mundo
del trabajo.

La función socializadora de la educación es tan decisiva en la es-
cuela primaria como en la escuela media o la universidad. En Estados
Unidos, durante el gobierno del presidente Bill Clinton, el Senado apro-
bó un gran programa de becas para combatir la discriminación y la
marginación de diferentes grupos sociales. Los programas de “discri-
minación positiva”, que favorecían a negros, latinos, indios y mujeres
víctimas de discriminación, fueron exitosos. Brasil ha creado un pro-
grama semejante en 2006 para facilitar el acceso de negros e indios a
la educación superior.

Si bien la educación no puede resolver por sí misma los problemas
inherentes a las desigualdades, que requieren políticas económicas y
sociales, sí puede contribuir eficazmente a la integración social de los
jóvenes. Pero esto requiere estrategias explícitas y recursos suficientes.
Los resultados justificarán ampliamente las inversiones realizadas.

La reconstrucción de la socialidad aparece como un objetivo ineludi-
ble en todos los sistemas educativos actuales, aun en aquellos que pare-
cen más consolidados pues la marea de la globalización, de la informati-
zación, del individualismo o de la degradación ambiental, para no ha-
blar sino de algunos factores, socava y desestructura las relaciones so-
ciales establecidas. Por otro lado, las políticas educativas no pueden
omitir el hecho de que los individuos se preparan no solamente para



135Filosofía del nuevo mundo

integrarse en una sociedad local o nacional sino también en cualquier
lugar del mundo, como lo muestran los desplazamientos de millones de
trabajadores migrantes.

La pedagogía de la solidaridad humana, a través de distintas filoso-
fías, nos puede preparar para asumir que todos los seres humanos son
iguales en dignidad. Pero al mismo tiempo tiene que ayudarnos a convi-
vir con distintas concepciones sobre la persona, los individuos, la socie-
dad, la identidad cultural, las creencias religiosas, las diversidades sexua-
les, las diferencias existenciales. La socialidad que se espera de los ciu-
dadanos del nuevo mundo ha de ser más compleja y deberá ser más
comprometida con el destino común de la humanidad.

22. Hacia un nuevo orden económico mundial

Repensar el mundo implica inevitablemente repensar la economía. Los
procesos económicos, la ciencia económica, aparecen como ámbitos que
superan la comprensión de la mayoría de los ciudadanos. El sentimiento
de perplejidad y de impotencia llegó a las cumbres de los líderes mundia-
les a partir de la crisis financiera iniciada en 2008 en Estados Unidos.
Todas las certezas se derrumbaron. Las instituciones más acreditadas,
como el Banco Mundial, el Fondo Monetario Internacional y otros orga-
nismos públicos y privados, debieron reconocer su desconcierto.

El “espacio económico” nunca estuvo tan fetichizado como en estos
tiempos. Las “ruletas bursátiles”, los gurús financieros, los brockers, la
economía virtual, las finanzas virtuales, las burbujas bursátiles, en suma,
las especulaciones financieras y la codicia, se ocultan detrás del manto
metafísico de la “economía del mercado” y de su mano invisible que todo
lo explica y todo lo justifica. Las caídas de Wall Street en los últimos
meses de 2008 equivalen a la glassnot soviética que terminó en la caída
del Muro de Berlín en 1989. Un “desnudamiento” más que un “devela-
miento” de una cruda realidad oculta por un sistema de legitimaciones
políticas y académicas.

Nadie ignora, ni el ciudadano culto de las ciudades ni el campesino
pobre y analfabeto del mundo rural, que dependemos de la economía
para sobrevivir. Pero los fenómenos económicos se han vuelto tan com-
plejos y tan oscuros que todos renuncian a algo que está en el centro de
las pretensiones del ciudadano moderno con sentido democrático: la po-
sibilidad de comprender y controlar el principal agente del bienestar
colectivo, la economía.

¿Es inherente esta opacidad de la economía a su complejidad? De
ninguna manera. Los gobiernos de Estados Unidos (con Barack Obama)
y de la Unión Europea, junto con el Grupo de los 20, están planteando la



136 Filosofía y educación para un nuevo mundo

necesidad de terminar con las desregulaciones (descontroles) que per-
mitieron crear las grandes estafas que sacuden al mundo global. O sea,
el fin del neoliberalismo; tal vez, la desaparición del Fondo Monetario
Internacional y del Banco Mundial. La creación de un nuevo orden in-
ternacional fundado en la transparencia y en el control de los Estados y
los ciudadanos.

¿Una utopía? ¿Una ilusión? Más allá de las contradicciones y de los
discursos engañosos, hay que tratar de percibir la necesidad de algunos
procesos. El sistema económico mundial vigente pudo legitimarse mien-
tras producía expansiones, reales y ficticias. Pero cuando se convirtió en
una amenaza para la estabilidad de los grandes centros económicos, la
reacción más heterodoxa, desde el punto de vista liberal, apareció como
una constante: la intervención del Estado para asegurar el funciona-
miento de los bancos y de las empresas. Probablemente sea el inicio de
un período “neoestatista”. Es decir, un cambio de paradigma.

En los comienzos de esta etapa parece importante, desde el punto de
vista filosófico, percibir que está en juego el avance hacia un estadio de
verdadera universalización de la economía al servicio de todos los ciu-
dadanos del mundo. Es decir, la definición de un nuevo modelo de desa-
rrollo mundial que implique transparencia en los procesos, solidaridad
en los resultados, políticas sustentables en lo ecológico, articulación con
los objetivos sociales y culturales. ¿Será éste el horizonte de las decisio-
nes que tienen que asumir los líderes mundiales en los próximos tiem-
pos o se limitarán a salvar los mecanismos financieros y económicos que
afectan a los centros dominantes?

En este horizonte de la economía mundial se inscribe una de las di-
mensiones que más interesan a la educación: el de las potencialidades
que ofrece el conocimiento para rediseñar el orden económico mundial.
La “economía del conocimiento” ya es una realidad desde el punto de
vista fáctico e instrumental, pero aún no se ha ensayado una política de
desarrollo fundada en el uso inteligente y solidario de todos los recursos
que ofrecen la educación, las ciencias y las tecnologías. Ésta es la pers-
pectiva teórica y política que no sólo puede mejorar las condiciones de
vida de los habitantes del planeta sino que también puede colocar la
educación en el centro de la reconstrucción global.



[ 137 ]

CAPÍTULO 2

Cambios en el concepto de realidad

Cada época tiene su estilo y su manera
propia de definir, o más bien de redefinir, el
proyecto filosófico y de determinar el conteni-
do concreto de su problemática. Ésta se impo-
ne a la filosofía por los enigmas que pertene-
cen de suyo a la condición humana. Pero la
manera concreta como se vive la condición
humana está codeterminada por el contexto
histórico-cultural de la época.

Jean Ladrière, Le temps du possible

1. La evanescente realidad

La educación transmite siempre, de manera tácita o explícita, una
idea de la realidad y del conocimiento. Elaborar esta idea constituye el
núcleo de la formación teórica de los educadores; pero esta formación,
que antes se brindaba en un currículo y en un tiempo determinado, está
sujeta a permanentes interrogantes. ¿Qué es la realidad? Esta pregun-
ta atraviesa hoy todas las dimensiones de la vida humana.

La conciencia del cambio está presente en toda la historia contempo-
ránea. Lo que ahora nos interpela de manera más angustiante es saber
si nuestra identidad humana, nuestras nociones básicas del espacio-
tiempo, nuestro medio ambiente, nuestro mundo, han cambiado de sen-
tido. ¿Poseemos hoy conceptos adecuados para percibir lo que llamamos
“realidad”? ¿Podemos confiar en las ideas y creencias que nos permiten
formarnos un “principio de realidad” para ubicarnos en el mundo en que
vivimos?

Para sostener que la realidad está cambiando profundamente, po-
dríamos tomar en cuenta acontecimientos de distinto orden. En el plano



138 Filosofía y educación para un nuevo mundo

político reconocemos la crisis del sistema unipolar hegemonizado por
Estados Unidos, la revalorización del Estado y la aparición de nuevos
bloques de poder. En el plano económico vemos el despliegue y las crisis
de la economía global y virtual. La informatización ha tenido como efec-
to ocupar funciones que antes dependían del trabajo, de la memoria y de
la inteligencia humana. Por lo tanto, ha redefinido las condiciones del
trabajo y el perfil de los trabajadores. Además, asistimos a una crisis
profunda de las formas de religación social (el trabajo, la familia, la
escuela) y observamos el nacimiento de un vasto proletariado de margi-
nados, excluidos y desocupados. El desarrollo espectacular de la capaci-
dad biotecnológica para producir y reproducir artificialmente la vida, la
feminización de la sociedad, el retorno de las concepciones religiosas y
míticas, son otros tantos síntomas de un cambio de mundo.1

A su vez, podemos reconocer los cambios en el concepto de realidad a
través de nuevos términos del mundo económico: “economía simbólica”,
“economía virtual”, “economía del conocimiento”, “monedas virtuales”,
“organizaciones inespaciales”, “contabilidad de bienes intangibles”, “eco-
nomía globalizada”; categorías que denotan la aparición de nuevos sen-
tidos de la realidad en esta disciplina.

En las ciencias de la vida las biotecnologías y la genética molecular
han dado lugar a diversos cambios. El más fundamental: la creación de
la capacidad para producir y reproducir artificialmente la vida. Hoy se
producen y se consumen en gran escala cereales, legumbres y animales
transgénicos. Comenzó la era de las “clonaciones”. El ser viviente dejó de
ser un producto exclusivo de la naturaleza, ahora también forma parte
del proceso de innovación tecnológica y cultural. Las biotecnologías tras-
cienden el orden natural. A su vez, el concepto de unidad básica del ser
viviente se traslada de la célula al gen y de éste a la unidad de informa-
ción. El programa “genoma universal” se basa en esta idea. Desde el
punto de vista antropológico, nos encontramos ahora ante seres bióni-
cos, androides, transgénicos, mutantes, productos de la intervención
biotecnológica. La producción de la vida se confunde con los procesos
culturales. En muchos sentidos la vida se ha convertido en un fenómeno
transnatural porque todo ha sido alterado por la intervención humana.

El principio de realidad está cambiando para niños y jóvenes. Ocurre
otro tanto con la mujer, cuya emancipación como actor social ha trans-
formado muchos aspectos de las relaciones sociales. Como correlato, la
imagen del hombre está cambiando porque tiende a cambiar la relación

1. Algunas tendencias han mantenido su dirección desde los comienzos de la década de
1990 pero otras, como el auge del neoliberalismo, vienen siendo desplazadas en la década
de 2000. Sobre la primera fase véase Augusto Pérez Lindo, Mutaciones.



139Cambios en el concepto de realidad

con la mujer. Niños, mujeres, hombres, individuos de la tercera edad,
todos están experimentando cambios en sus identidades y las ciencias
humanas intentan crear nuevos conceptos para interpretar estos fenó-
menos. La idea del yo o de la conciencia también está sujeta a cambios.
Las subjetividades, sometidas a un flujo impresionante de informacio-
nes y relaciones, se han vuelto “relacionales”.2 Los intercambios cada
vez más frecuentes por internet han creado relaciones sociales virtuales
que dan lugar a matrimonios, amistades, negocios, intercambios cultu-
rales, etc. Estamos esperando una psicología que se haga cargo de los
cambios en el principio de realidad. Las relaciones virtuales están ocu-
pando más tiempo del que antes ocupaban las relaciones interpersona-
les. La cultura simbólica del ser humano parece culminar en la virtuali-
zación del arte, de la vida y de las relaciones humanas. Todo lo real se
vuelve virtual y todo lo virtual se vuelve real.

En el plano sociológico se pueden encontrar varios fenómenos. Uno
de ellos, la “desocialización”, la tendencia inversa al proceso de integra-
ción-control de los individuos que se dio en la época moderna. Muchos
vinculan este proceso al crecimiento del capitalismo tecnológico o finan-
ciero. Otros lo asocian a las innovaciones o a la crisis de los grandes
valores ideológicos que hicieron posible el sostenimiento de la integra-
ción social (crisis del Estado-nación, de los partidos políticos, de la fami-
lia, del sindicalismo, de la escuela, de la Iglesia). Lo cierto es que la
socialidad está en crisis, que el concepto de sociedad se ha vuelto proble-
mático. La desintegración social, la desligación, viene provocando des-
equilibrios y fracturas sociales en todas partes. Un vasto proletariado
de marginados, desocupados y excluidos engloba de manera heterogé-
nea a más de un cuarto del planeta. Entretanto, carecemos de teorías
sociales que nos permitan entender lo que estamos viviendo. El Foro
Social Mundial de Porto Alegre es un vivo testimonio de la búsqueda de
nuevos horizontes y de nuevas teorías sociales para el nuevo mundo
emergente.

Las ciencias sociales modernas y contemporáneas nacieron bajo el
influjo de la industrialización europea y norteamericana. Así como la
filosofía se identificó con el mundo griego clásico, la sociología llegó a
identificarse con las categorías de las sociedades industriales de Occi-
dente. La enseñanza universitaria actual padece aún el efecto del etno-
centrismo en el momento mismo en que se habla insistentemente de
“globalización”. Todavía no tenemos una “sociología global”, ni una an-
tropología multicéntrica, ni una filosofía multicultural. El mundo está

2. Véase Kenneth Gergen, El yo saturado.



140 Filosofía y educación para un nuevo mundo

buscando redefinir la idea de la identidad humana. Se está construyen-
do una nueva imagen del individuo y de la sociedad humana.

El surgimiento de nuevos actores y movimientos sociales también
aporta elementos para repensar la realidad social. El Estado, los parti-
dos, los sindicatos, pierden centralidad a favor de las empresas transna-
cionales, los movimientos sociales, los medios de comunicación social,
los centros bursátiles y financieros, etc.3 Unos actores están siendo re-
emplazados por otros. Desde la cumbre hasta la base de las sociedades
podemos observar el nacimiento de nuevas expresiones de poder.

¿Se ha planteado la filosofía el cambio en el concepto de realidad? En
La filosofía y el espejo de la naturaleza Richard Rorty ha sostenido que
ya no se pueden defender las ideas sobre la “representación de la reali-
dad”. En Connaissance de la Connaissance Edgar Morin ha criticado las
visiones reduccionistas para proponer en cambio una visión compleja de
la realidad. Para Maturana y otros la “realidad” se “construye” como
concepto.4 Los posmodernos, los consensualistas, los neopragmatistas y
otros tienden a criticar una visión objetiva de la realidad.5

¿Podemos afirmar que los cambios y las mutaciones del mundo ac-
tual nos obligan a repensar la idea del Ser, la cosmovisión vigente, la
imagen del ser humano, la idea de la realidad social, la idea de la cien-
cia? ¿Podemos postular una nueva metafísica? ¿Podemos sostener una
nueva visión del mundo, de la vida, del sujeto, del conocimiento? ¿Se
puede seguir conceptualizando la realidad con las mismas categorías
del pasado?

2. ¿Un concepto imposible?

Las distintas imágenes y conceptos de lo que llamamos “realidad”,
“naturaleza”, “mundo”, “objetividad”, “materialidad”, están adquirien-
do nuevos significados todos los días. Los ecologistas libran una batalla
permanente para modificar las ideas que tenemos sobre la naturaleza.
Dentro de esta corriente algunos consideran que la Tierra (rebautizada
“Gaia” por Lovelock) es como un ser orgánico que engloba a los seres

3. Véase Pierre Rosanvallon, La nueva cuestión social, Madrid, Manantial, 1995.

4. Humberto Maturana, La realidad: ¿objetiva o construida?, Barcelona, Anthropos, 1997;
Paul Watzlawick et al., La realidad inventada, Barcelona, Gedisa, 1995.

5. Véanse Nicolás Casullo (comp.), El debate modernidad-posmodernidad, Buenos Aires,
Puntosur, 1991; Thomas McCarthy, Ideals and Illusions. On Reconstruction and Decons-
truction in Contemporary Critical Theory, Cambridge, The MIT Press, 1991; Jean-François
Lyotard, La condición postmoderna, Buenos Aires, Rei, 1995.



141Cambios en el concepto de realidad

humanos. El integrismo ecologista nos remite filosóficamente al “hilo-
zoísmo”, lo que tiene como consecuencia, por ejemplo, asimilar los dere-
chos de los animales a los derechos del ser humano.6

Otros, menos radicales, intentan recuperar los sentidos ancestrales
de la naturaleza o evitar que los desequilibrios provocados por la indus-
trialización amenacen la supervivencia del planeta.7 Unos aceptan las
imágenes de la naturaleza creadas por el mundo científico y otros pre-
tenden modificarlas con nuevos sentidos surgidos de la experiencia his-
tórica y cultural. El fenómeno del “calentamiento global” y la sucesión
de catástrofes naturales vienen a demostrar que las alarmas de los eco-
logistas no eran injustificadas y que es hora de hacerse cargo de la su-
pervivencia del planeta.

Alvin Toffler señala en El cambio de poder que la economía, tan liga-
da a lo concreto, se ha vuelto “simbólica” a causa de los sistemas de
información que ahora hacen posible su funcionamiento. Las redes
decuentas bancarias, los flujos de inversiones por computadoras, las
tarjetas magnéticas y otros mecanismos modifican el proceso económico
de manera casi imperceptible. En el campo de la administración se ha-
bla de nuevos tipos de organizaciones “versátiles” e “inespaciales” para
posicionarse en los nuevos contextos de la mundialización. Nace la “ges-
tión del conocimiento” en la dirección de las grandes empresas.

De manera casi unánime, los observadores afirman que ha surgido
un nuevo paradigma económico fundado en el uso intensivo de la infor-
mación y del conocimiento. Esto puede no parecer evidente para millo-
nes de personas que viven en condiciones de supervivencia, lo que indi-
ca, además, que se ha creado una nueva divisoria entre países “infopo-
bres” y países “inforricos”, como dice Toffler. Pero en cualquier caso la
producción de bienes culturales y de información ha crecido mucho más
que las industrias en todas partes. Por eso se ha vuelto crucial la ges-
tión de la información y del conocimiento, aun, y sobre todo, en los paí-
ses subdesarrollados.

Lo mismo que ha ocurrido con los conglomerados industriales y em-
presariales que han comenzado a “desmaterializarse”, también en dife-
rentes tipos de organizaciones como las universidades, las redes educa-
tivas, los servicios de salud, la mundialización y los nuevos paradigmas
imponen nuevos conceptos y nuevas formas de encarar la realidad. Los
sistemas de “aula virtual”, de “teleconferencias”, de “universidad a dis-

6. Véase Luc Ferry, El nuevo orden ecológico. El árbol, el animal y el hombre, Barcelona,
Tusquets, 1994.

7. Véase Lester Brown et al., La salvación del planeta. Cómo luchar por un mundo nuevo,
Buenos Aires, Sudamericana, 1992.



142 Filosofía y educación para un nuevo mundo

tancia”, son un ejemplo. También los hospitales y los consultores psico-
lógicos virtuales. Más allá de la focalización en tal o cual aspecto de las
transformaciones señaladas, lo más importante es que ha ocurrido un
cambio en el modo de producción y de transmisión de los conocimientos.
Esto a su vez tiende a reconfigurar las relaciones sociales, el trabajo y el
sistema político.8

Uno de los síntomas más significativos de las mutaciones en la civili-
zación actual es el cambio en las percepciones y las significaciones de la
realidad. Sea en el plano de la cultura, donde el imaginario de la televi-
sión reemplaza a la experiencia social, o en el plano de las biotecnolo-
gías, que modifican las condiciones naturales de producción y reproduc-
ción de la vida, o en el orden internacional, donde los Estados se desdi-
bujan cada vez más en favor de nuevos poderes, en todas partes encon-
tramos una transformación del principio de realidad y de las nociones
de objetividad, realidad o materialidad.

En el campo filosófico, en La filosofía y el espejo de la naturaleza
Richard Rorty intenta desplazar las visiones representacionistas de la
realidad por una concepción de los procesos mentales y lingüísticos. La
teoría del conocimiento objetivo se desliza hacia la hermenéutica. Jac-
ques Derrida, por su parte, nos invita a “deconstruir” las grandes cate-
gorías metafísicas y filosóficas que fueron instituidas por la historia del
pensamiento en Occidente.9

El “desconstruccionismo” de Jacques Derrida no es el único que ata-
ca las bases metafísicas de la tradición occidental. Desde fines del siglo
XIX Friedrich Nietzsche había dicho cosas semejantes. Cornelius Casto-
riadis en La producción imaginaria de la sociedad y Emmanuel Levinas
en Totalidad e infinito han atacado también las tendencias sustancia-
listas y totalitarias del pensamiento occidental. Estos y otros plantea-
mientos semejantes nos invitan a preguntarnos si han sido los concep-
tos filosóficos los que determinaron los modelos del Occidente y de otras
culturas. Parece, más bien, que el mundo de las ideas y de las creencias
se articula de manera compleja con la realidad social, histórica, psicoló-
gica y biológica.10

Para entender el alcance (o la denotación) de las nuevas ideas sobre la
realidad, necesitamos recurrir a la conciencia histórica, al reconocimien-
to de la experiencia que estamos viviendo. En cambio, para definir los

8. Véase Manuel Castells, La era de la información, México, Siglo Veintiuno, 2001.

9. Véanse Jacques Derrida, La deconstrucción en las fronteras de la filosofía, Barcelona,
Paidós, 1993; Simon Crithley, Jacques Derrida, Ernesto Laclau y Richard Rorty, Decons-
trucción y pragmatismo, México, Paidós, 1998.

10. Véase Edgar Morin, El método. 4. Las ideas.



143Cambios en el concepto de realidad

significados de este proceso (la connotación) necesitamos un análisis filo-
sófico-cultural. Al proponer estos dos enfoques queremos escapar, por un
lado, a la tentación de circunscribir la evolución de las ideas al campo de
la filosofía y, por el otro, queremos escapar de otra tentación equivalente:
la de explicar las ideas sólo como un reflejo de la experiencia social.

3. Objetividad, conocimiento e historicidad

¿Qué es lo que está pasando para que, por distintos caminos, se mo-
difiquen nuestras ideas fundamentales sobre la realidad? ¿Qué conse-
cuencias tiene esto para la vida social, la cultura o la ciencia? Podría-
mos asumir como premisa para responder en parte a estas cuestiones
que cuando se modifican los criterios de realidad nos encontramos ante
un cambio civilizatorio. Nuestra hipótesis es que nos encontramos no
ante una crisis sino ante una mutación biohistórica cuyos alcances toda-
vía nos resultan difusos. El cambio de ideas y paradigmas puede ser
apenas un signo, un indicio. Nada nos dice sobre el destino de este cam-
bio. En primer lugar, a causa de la multiplicidad y la polisemia de las
ideas emergentes. En segundo lugar, porque somos protagonistas de una
historia que se está haciendo con nosotros. Por lo tanto, no creo que
podamos elaborar una filosofía de la historia o una teoría general
que nos permita desentrañar y anticipar el curso del proceso histórico,
como lo intentaron antes los pensadores progresistas de los siglos XVIII y
XIX, los historicistas y los marxistas del siglo XX.

Cuando Hegel afirmó que “todo lo real es racional y todo lo racional
es real”, el racionalismo idealista creía haber alcanzado la cima del es-
píritu humano. Con el pensamiento de Hegel la humanidad aprendió a
pensar históricamente en un mundo donde todavía el orden político y
social parecían aventuras de la naturaleza, de la voluntad divina o del
azar. De todos los aportes, quizá el más duradero de la filosofía hegelia-
na sea el de la “conciencia histórica”. Ella ha sido una clave hermenéu-
tica importante para entender los procesos de los últimos siglos.

En la misma época en que el idealismo hegeliano parecía triunfar,
otras concepciones de la realidad competían en Europa: el empirismo
británico, el materialismo francés, el realismo aristotélico-tomista. Muy
pronto aparecerían el positivismo y el materialismo histórico de Marx.
Lo característico de las ideas que surgieron en el siglo XIX es que todas
comparten la creencia en un progreso indefinido. Pero, a su vez, tanto el
liberalismo como el socialismo, tanto el marxismo como el positivismo,
confiaban casi ciegamente en la capacidad de la ciencia para encontrar
una explicación única y objetiva de todas las cosas. Se esperaba que la
química y la fisiología del cerebro pudieran dar cuenta de las relaciones



144 Filosofía y educación para un nuevo mundo

sentimentales, de la criminalidad o de la tendencia a creer en seres so-
brenaturales.

En la Modernidad el fenomenismo británico de Hume, Berkeley, Loc-
ke y otros fue en cierto modo una excepción. Criticaban, como los nomi-
nalistas, la tendencia a sustancializar los conceptos, a darles una co-
rrespondencia sustancial con la realidad. Por eso rechazaron la metafí-
sica aristotélica. Pero, a diferencia de los fenomenistas y atomistas bu-
distas, como Nagarjuna, que los habían precedido cinco siglos en la In-
dia, no se atrevieron a negar la sustancialidad del entendimiento, del
alma o de las cosas reales. Simplemente se limitaron a decir que la ver-
dad está en lo que percibimos. En nuestros días, los neopragmatistas
como Rorty, siguiendo esa tradición, terminarán afirmando que el uni-
verso de nuestras ideas, científicas o no, se compone de creencias justi-
ficadas por el consenso.

Los conocimientos matemáticos siempre constituyeron un ámbito
especial, privilegiado por el reconocimiento de su coherencia y objetivi-
dad. Desde la Antigüedad se consideró que las matemáticas revelaban
simbólicamente las leyes de la razón y de la naturaleza. El mundo está
escrito en caracteres matemáticos, había dicho Pitágoras en la Antigüe-
dad. Y lo mismo repitieron Leonardo Da Vinci, Galileo Galilei o Isaac
Newton. Las discusiones filosóficas dividían a los matemáticos en dos
bandos: los que consideraban los números meros entes racionales y los
que les atribuían una representación exacta de la realidad. Pero nadie
dudaba de su carácter unívoco, inmutable y exclusivo.

Se había olvidado su carácter simbólico. Se los había convertido en
representaciones o, diríamos hoy, en fotocopias de las leyes de la razón y
la realidad.

En las primeras décadas del siglo XX la geometría de Nicolai Loba-
chevsky y los nuevos lenguajes matemáticos llevan a replantear las con-
cepciones idealistas o sustancialistas de las matemáticas. Los teoremas
de Euclides parecían insuperables, salvo si admitimos el espacio geodé-
sico de la Tierra como referencia, con lo cual las líneas dejan de ser
rectas y podemos encontrar que por un punto exterior a la recta pasan
infinitas paralelas.

Cuando aparecieron las matemáticas modernas a mediados del siglo
XX se produjo un profundo rechazo en el mundo escolar y universitario.
Los tradicionalistas decían que se iba a abandonar el aprendizaje de las
operaciones matemáticas. Pero, además, señalaban que los nuevos con-
ceptos suponían que se podían reemplazar las reglas mismas de la ra-
cionalidad y de la naturaleza. Curiosamente, las resistencias (como en
la Argentina, donde la dictadura militar propuso la prohibición de las
matemáticas modernas en 1978) mostraban que las matemáticas clási-
cas tenían también un sustento ideológico.



145Cambios en el concepto de realidad

Vale la pena recordar la introducción del número cero y de la noción
de infinito en Europa. Sin ambos conceptos toda la ciencia moderna, y
por lo tanto la civilización tecnológica actual, no hubiera sido posible.
Cuando en el año 1000 el papa Silvestre II, que había estudiado las ma-
temáticas de los árabes e indios, quiso reemplazar la notación romana
por la notación árabe con el número cero se encontró con una tenaz opo-
sición. Se lo acusó de estar iniciado en el alquimismo y la magia. El
símbolo del número cero fue primeramente la designación del concepto
de vaciedad característico del nihilismo budista hindú. Surgió como el
resultado de una consideración metafísica. La matemática hindú pro-
gresó rápidamente con la incorporación de este símbolo que permitía
desarrollar operaciones complejas. Pero, para los cristianos, como para
los griegos, la nada, la vaciedad, eran impensables e indecibles. No ca-
bía dentro de una concepción realista y sustancialista. Finalmente, los
precursores de la modernidad europea asumieron, de manera abierta o
encubierta, la numerología árabe (lo que hicieron también con la alqui-
mia, a la cual era afecto Newton).

En el caso de la noción de infinito, para la metafísica griega era otro
“impensable” y para la tradición cristiana se trataba de un atributo
exclusivo de Dios. Fueron Galileo Galilei, Johannes Kepler e Isaac
Newton quienes entre el siglo XVI y el XVII dieron una expresión mate-
mática al infinito, permitiendo así el desarrollo de la disciplina. Hubo
que vencer o sortear resistencias culturales y prejuicios para desarro-
llar la matemática, la física y la química moderna. Y gracias a estas
innovaciones subversivas Europa pudo lograr siglos más tarde la van-
guardia de la ciencia.

Estos episodios nos recuerdan que ningún tipo de conocimiento pue-
de sustraerse a las contingencias históricas, sociales y culturales. Pero,
además, nos muestran que aun las nociones que parecen más objetivas
constituyen recursos simbólicos a través de los cuales nosotros nos aproxi-
mamos al conocimiento de la realidad. Las ideas no son lo que conoce-
mos sino aquello a través de lo cual conocemos; un principio que estaba
en la escolástica tomista de la Edad Media y que coincide con la idea
contemporánea de la ciencia como conjunto de hipótesis sobre el mundo.

La teoría de la relatividad de Albert Einstein así como los avances de
la física nuclear contemporánea también introdujeron paradojas y re-
planteos. Mientras que, por un lado, las tecnologías apoyadas en las
ciencias naturales parecían confirmar las leyes de la naturaleza; por el
otro, las teorías científicas parecían alejarse cada vez más del sentido
común, de la experiencia inmediata. En su trabajo de 1934 La lógica de
la investigación científica, Karl Popper intentó resolver esta aparente
anomalía mostrando que el avance científico se debe a una continua
sucesión de hipótesis, experiencias y refutaciones. También distinguió



146 Filosofía y educación para un nuevo mundo

entre el contexto del descubrimiento, donde intervienen los factores so-
ciales, y el contexto de la justificación, que es eminentemente teórico-
racional.

En lugar de cerrar el debate sobre las relaciones entre teoría y reali-
dad Popper dio lugar a nuevas discusiones. La concepción hipotético-
deductiva, lo mismo que la noción de refutabilidad, tiraron abajo las
expectativas de los objetivistas que confiaban en la formulación de una
nueva síntesis de leyes inmutables de la naturaleza.

A su vez, la discusión sobre el contexto de justificación puso en evi-
dencia, como lo mostró Kuhn en su conocido trabajo de 1962 La estruc-
tura de las revoluciones científicas, que los paradigmas se asientan en el
acuerdo de las comunidades científicas. De ahí en más el relativismo
epistemológico, para escándalo de muchos, se amplificó llegando a las
posiciones extremas de Feyerabend o de Rorty.

En los años 30 la Escuela de Viena pretendió sintetizar y formalizar
la madurez del pensamiento científico. Parecía que alcanzaba su plena
justificación cuando se expresaba con un lenguaje lógico y congruente
con el corpus del pensamiento científico aceptado. La verdad, una vez
más, parecía estar al alcance de la mano. Bastaba con formular una
codificación universal del pensamiento científico.

El intento duró varias décadas y todavía quedan muchos seguidores.
En el camino lo que se descubrió es la importancia del lenguaje, tanto en
el proceso del conocimiento como en todas las experiencias culturales y
personales. También se descubrió que los científicos no trabajaban es-
trictamente con la realidad sino con hipótesis, imágenes y metáforas
sobre ella. Entonces se comenzó a pensar que la justificación de las teo-
rías no estaba en su correspondencia con la realidad sino en su “efica-
cia”, su “pertinencia”, su “virtualidad hermenéutica”.

Sería un error creer que estos deslizamientos semánticos y metafísi-
cos de la idea de la realidad se deben a los debates filosóficos. Es lo que
comúnmente se estila en los trabajos académicos, como si estuvieran
operando la frase que citamos de Hegel, como si las ideas determinaran
la realidad. La historia social nos muestra que los conceptos emergen en
un contexto determinado y que no ha sido casual que en los centros de
acumulación económica y tecnológica surgieran también las nuevas teo-
rías científicas.

Curiosamente, uno de los caminos opuestos al idealismo, el materia-
lismo dialéctico de Marx, tampoco pudo escapar a las contingencias de
la evolución histórica. Como estaba convencido, al igual que la burgue-
sía triunfante en Europa, de que el progreso vendría con la industriali-
zación y el capitalismo, aprobó las políticas coloniales de Gran Bretaña
(en la India) y de Estados Unidos (en México) ya que las consideraba
precursoras de la emancipación del proletariado. Por su parte, en Mate-



147Cambios en el concepto de realidad

rialismo y empirio-criticismo Lenin sostuvo que la realidad era lo que
material y científicamente podemos constatar. Y mencionaba el “éter”
como un ejemplo. En su misma época se comprobó que el “éter” era una
teoría equivocada. Cosas parecidas ocurrieron respecto de distintos con-
ceptos materialistas que resultaron opuestos a los descubrimientos cien-
tíficos. El caso de la teoría biológica dialéctica de Trofim Lyssenko, opues-
ta a la genética molecular, fue uno de los más patéticos.

Materialistas, positivistas, realistas aristotélico-tomistas o mecani-
cistas, apelaron frecuentemente a las nociones de “objetividad”, “natu-
raleza”, “materia”, “sustancias”, “hechos”, “leyes objetivas”, etc. para le-
gitimar sus afirmaciones. Cuando Jean-Paul Sartre sostuvo, a partir de
El Ser y la nada, que el hombre no es sino que se hace, muchos de los
“objetivistas” estuvieron de acuerdo en condenarlo por subjetivista e irra-
cionalista. Sartre decía que no existe la naturaleza humana (como una
esencia de características permanentes), que el hombre se elige a sí mis-
mo según las circunstancias. El humanismo contemporáneo, y en parti-
cular el feminismo, probó justamente que la dignidad humana es un
concepto y una realidad que se construye mediante el pensamiento y la
acción de los propios actores. La idea de una “naturaleza” previa siem-
pre sirvió para justificar las reglas dominantes.

La pertinencia de las tesis de Sartre se pudo verificar en el proceso
de emancipación de las mujeres. Ellas abandonaron la “esencia” a la
que parecían destinadas por Dios o por la naturaleza para convertirse
en sujetos de sus propias identidades. La “realidad femenina” ha cam-
biado de tal manera que ya no pueden sostenerse las concepciones an-
tropológicas del pasado. Ni siquiera en algo que parecía anclado en lo
natural como el sexo: las mujeres pueden cambiar el sexo, pueden modi-
ficar su fertilidad o infertilidad, pueden crear sus propias posibilidades
a través de la ciencia o de tecnologías adecuadas.

Jean Baudrillard, en La ilusión del fin, nos sugiere que el mundo
contemporáneo se ha convertido en una inmensa representación donde
nos encontramos permanentemente con imágenes, palabras, efectos o
hechos culturales en lugar de confrontarnos con la realidad.11 Podría-
mos afirmar entonces que “todo lo imaginario se ha vuelto real, y que
todo lo real se ha vuelto imaginario”, parafraseando lo dicho por Hegel.

Resulta altamente paradójico y hasta alucinante que una civiliza-
ción que ha sido producto de la aplicación intensiva de la ciencia y la
tecnología parezca desembocar de pronto en concepciones irracionalis-
tas, relativistas, subjetivistas. Pero ¿quién puede demostrar que la his-

11. Jean Baudrillard, La ilusión del fin. La huelga de los acontecimientos, Barcelona,
Anagrama, 1993.



148 Filosofía y educación para un nuevo mundo

toria intelectual y científica de Occidente ha sido verdaderamente cohe-
rente con el realismo, la objetividad, la racionalidad? Galileo, Newton,
Descartes y otros pensadores modernos apelaron a hipótesis extrarra-
cionales para sostener sus sistemas. Hegel, Marx, Comte, racionaliza-
ron justificaciones ideológicas en sus escritos.

Heidegger recurrió al pensamiento mítico alemán para recuperar la
noción del Ser. De una manera u otra, nadie ha escapado a la irraciona-
lidad, lo cual muestra simplemente que nadie puede superar la condi-
ción humana. La autoconciencia total y la congruencia racional absolu-
ta sólo pueden ser atributos de un superhombre.

De modo que no puede resultar ni alarmante ni extraordinario el
fenómeno de la aparición de nuevas ideas sobre la realidad aunque las
mismas se encuentren a veces vinculadas a creencias no científicas o a
imágenes no validadas por el pensamiento crítico. Lo que sí sorprende
es el alcance del proceso por el cual se han ido derrumbando las imáge-
nes más consistentes sobre la naturaleza, sobre la identidad humana,
sobre la consistencia de la materia, sobre la sustancialidad de las cosas
o de las realidades sociales.

4. La “desrealización” de la realidad

La “desrealización” de la realidad tiene que ver con diversos contex-
tos. El primero de ellos es la “explosión de conocimientos”. Cada año se
editan más de un millón de títulos de libros y artículos de revistas de
interés científico, tecnológico o académico. Si sólo un diez por ciento
de esa masa de información transmitiera nuevas ideas e hipótesis sobre
la realidad, tendríamos un flujo de cien mil probables innovaciones en
nuestra percepción de las cosas. El fenómeno de la sobreinformación
produjo como efecto inesperado y paradójico el crecimiento de la incerti-
dumbre. Hoy sabemos mucho más pero tenemos más interrogantes sobre
el universo y sobre el ser humano que hace cien años. Contra lo que se
esperaba, no disponemos hoy ni de una teoría unificada del universo, ni
de una teoría antropológica integral.

Tenemos el sentimiento de que la realidad se nos escapa. Muchos
autores consideran que ya resulta imposible comprender la evolución
dela realidad en su conjunto. Desde este punto de vista el problema de
inteligibilidad que padecemos se debería a una incapacidad fáctica para
sistematizar la suma de conocimientos que producimos. Pero el proble-
ma es que también nos faltan conceptos para abordar esta tarea.

Para enfrentar este desafío necesitaríamos, por un lado, un poderoso
paradigma clasificatorio, un programa epistemológico consistente (una
especie de “ciencia de la ciencia” o de “conocimiento del conocimiento”,



149Cambios en el concepto de realidad

como propone Morin); por otro lado, necesitamos instrumentos metodo-
lógicos y tecnológicos adecuados. Disponemos de esto último a través de
las computadoras de última generación, pero carecemos de programas
epistemológicos convencionalmente aceptados por todos los productores
de conocimientos.

En algunas disciplinas, como matemáticas, física o química, la tarea
puede resultar fácil, pero con las ciencias biológicas comienzan los pro-
blemas. Si nos atenemos a las investigaciones empíricas, podríamos ob-
viarlos. Pero, ¿qué hacer con las teorías contrastantes respecto de la
definición de la vida, de la naturaleza, de las identidades humanas, de
los comportamientos primarios? El campo de la bioética tuvo un gran
impulso en los últimos años gracias a los frecuentes interrogantes que
plantean las innovaciones biotecnológicas. Las complicaciones pueden
ser mucho mayores en las ciencias de la salud, en el campo psicológico y
psicoanalítico y en las ciencias sociales. Todo indica que es imposible
elaborar una teoría unificada de la realidad.

Un segundo contexto que contribuye a la “desrealización” de la reali-
dad lo brindan las innovaciones tecnológicas permanentes. En otros
momentos ocurrieron también cambios importantes debidos a las inno-
vaciones mecánicas, electromecánicas y electrónicas, desde la invención
de la máquina a vapor hasta el descubrimiento del televisor. Ahora, las
biotecnologías y la informática tienen la capacidad para transformar
nuestra propia naturaleza. Estamos reemplazando el uso de la memo-
ria y de las capacidades clasificatorias de la mente humana con las com-
putadoras. La ingeniería genética, las nuevas técnicas quirúrgicas, la
inseminación artificial, la clonación de órganos, la inteligencia artifi-
cial, nos llevan a una frontera donde comienzan a confundirse lo natu-
ral y lo artificial. La computadora puede ser considerada, como se ha
dicho respecto de otras tecnologías, una prolongación exogámica del ce-
rebro humano. Pero, ¿qué pasa cuando asumimos la posibilidad de re-
emplazar las funciones de la memoria y otras funciones inteligentes
por las computadoras? Algunas teorías, como las de Mervin Minsky en
La sociedad de la mente, asignan al mecanismo computacional el rango
de modelo para el funcionamiento de la inteligencia humana e insinúan
que pueden llegar a superar a la inteligencia humana. Entramos en un
terreno donde ciencia-ficción y realidad se confunden; terreno que han
explotado muy agudamente Isaac Asimov, Ray Bradbury y otros. El éxi-
to de una película como Matrix muestra hasta qué punto esta inquietud
está presente en la cultura actual.

Un tercer contexto es obviamente el de los cambios sociales. Todo lo
que creíamos saber sobre la organización social está resultando obsole-
to. Clases sociales, Estados, naciones, solidaridad social, racionalidad
económica, todo se ha disuelto en un nuevo orden donde reina el desor-



150 Filosofía y educación para un nuevo mundo

den. El control social, que antes pasaba por las instituciones del Estado
y las clases dominantes locales, ahora depende de los inversores que
crean empleos y desempleos, riquezas y pobrezas; depende menos de las
fuerzas armadas que de las policías urbanas.

Todo el mundo admite que la economía se ha globalizado, pero pocos
asumen que el poder político también precisa globalizarse. Los parla-
mentos y los gobiernos locales ya no determinan las estrategias econó-
micas y sociales. En la actualidad la disociación entre el sistema finan-
ciero y la economía real produjo una crisis que tal vez conduzca a la
globalización de un sistema político capaz de imponer un orden econó-
mico internacional. El sistema-mundo se vuelve más complejo. Todo esto
nos obliga a repensar la globalización, a construir conceptos y teorías
para ubicarnos en un sistema multicéntrico y tal vez en un gobierno
mundial de facto o de iure. Se encuentra en juego la socialidad (la posi-
bilidad misma de sostener sistemas sociales solidarios) y la democracia
(la capacidad de los ciudadanos para controlar los poderes que los afec-
tan). El surgimiento de los movimientos antiglobalización, el Foro So-
cial Mundial de Porto Alegre, los movimientos ecologistas y sociales,
forman parte de esta expectativa.

Un cuarto contexto es el impacto de los medios de comunicación so-
cial, en particular la televisión, los videos y ahora las redes informáti-
cas. Baudrillard señala que la Guerra del Golfo no tuvo lugar, que fue
un acontecimiento televisivo donde no se vieron los muertos como en
otras guerras. Se vieron los discursos y las tecnologías bélicas en acción.
Con la rebelión de Chiapas ocurrió algo semejante: una vez que la gue-
rrilla zapatista produjo los primeros combates, el resto se convirtió en
una larga negociación política apoyada por los medios de comunicación
y por internet. Desde la selva lacandona el subcomandante Marcos se
dirigía a la opinión pública mundial por medio de videos y computado-
ras para crear una relación de fuerzas simbólica frente al poder militar
del Estado mexicano, de superioridad aplastante. Los conflictos sociales
y políticos también han tendido a ocupar los espacios virtuales. Pero la
manera en que esto se desarrolla todavía nos resulta muy confusa. Al-
gunos, como Paul Virilio, hablan de un “golpe de estado informacional”.12

Las resistencias en el “ciberespacio” han cobrado múltiples formas a
través de los hackers, las “redes antisistema”, las campañas de contra-
información o la creación de sistemas alternativos. Estos fenómenos
muestran que las luchas por el poder y los conflictos socioculturales se
juegan también en el espacio virtual.

12. Paul Virilio, El arte del motor. Aceleración y realidad virtual, Buenos Aires, Manan-
tial, 1996.



151Cambios en el concepto de realidad

Se habla de la televisión como del “chupete electrónico” que ha reem-
plazado el contacto de los hijos con los padres. Se habla ahora de “reali-
dad virtual” y de hecho muchos comportamientos juveniles tienen más
que ver con un imaginario surgido de la pantalla que con sus condicio-
nes reales de vida. El auge de las carreras artísticas, de comunicación
social, de publicidad o de modelación, muestra que una parte importan-
te de la juventud quiere ser protagonista de la pantalla o de la pasarela.
La misma política se ha farandulizado. Giovanni Sartori y Pierre Bour-
dieu hablan del videopoder.

Observando estos nuevos contextos, uno presiente naturalmente que
el mundo ha cambiado y que nuestras ideas no han ido a la par de ese
cambio. ¿Se trata tal vez de un desajuste entre nuestra conciencia y la
realidad? Ciertamente. La mayoría sigue pensando el mundo con las
categorías del pasado. Basta con revisar las bibliografías de muchas
carreras universitarias para constatarlo. Las universidades no siempre
están a la vanguardia de la visión del mundo. Muchas veces se encuen-
tran en la retaguardia. Los anacronismos ideológicos son frecuentes.
Pero, atención, no debemos olvidar que la universidad es también un
conservatorio cultural, que una de sus funciones es transmitir valores
universales perennes, el patrimonio de la humanidad.

En este sentido, no podemos soslayar que al mismo tiempo que crea-
mos y asimilamos los cambios, tenemos que ser capaces de seleccionar y
conservar aquellos aspectos que nos parecen cruciales para la cultura
yla dignidad humana.  Nada sería tan funesto para la civilización ac-
tual que comportarse como seres adaptados a los cambios que se impo-
nen. Pero elaborar una idea adecuada de los cambios y del proyecto hu-
mano que queremos conservar exige una reelaboración profunda de nues-
tras ideas. Los cambios imponen un “nuevo principio de realidad”, es
cierto, pero en última instancia son los valores que estamos dispuestos
a defender los que darán un significado último al proceso histórico que
estamos viviendo.

Los efectos combinados de la desintegración social y de la desestruc-
turación cultural que provocan los cambios sociales, tecnológicos y co-
municacionales es una de las causas profundas del sentimiento de va-
cío, de sinsentido, de incertidumbre que se despliega por todos lados.
Gilles Lipovetsky nos invita a comprender “la conmoción de la sociedad,
de las costumbres, del individuo contemporáneo de la era del consumo
masificado, la emergencia de un modo de socialización y de individuali-
zación inédito, que rompe con el instituido desde los siglos XVII y XVIII”.13

13. Gilles Lipovetsky, La era del vacío. Ensayos sobre el individualismo contemporáneo,
Barcelona, Anagrama, 1986, p. 5.



152 Filosofía y educación para un nuevo mundo

El autor habla de la “era del vacío”. La vaciedad, en este caso, es sinóni-
mo de irrealidad y de sinsentido. Las identidades, las cosas, las institu-
ciones, todo parece caer en la pendiente de lo efímero. “Todo lo sólido se
desvanece en el aire”, como anunciaba revolucionariamente el Mani-
fiesto comunista de Marx y Engels en 1844, y como repiten algunos pen-
sadores posmodernos. En su libro homónimo, Bauman habla de la “mo-
dernidad líquida”. Todas metáforas que sirven para destacar la contin-
gencia, la errancia, la impotencia de nuestras ideas frente a una reali-
dad que fluye a una velocidad multiplicada por los bits electrónicos.

5. Deconstrucción de la realidad, reconstrucción del
conocimiento

¿Volveremos a tener la visión de un mundo unificado por el saber
científico, la religión o la ideología? ¿O tendremos que asumir la erran-
cia, la incertidumbre, la fuga hacia el misterio, la creación de nuevos
mitos, de nuevas metáforas para soportar la complejidad, el sinsentido,
la desintegración social, la angustia existencial? Plantear de esta mane-
ra antinómica el destino de la humanidad significaría recaer en las sim-
plificaciones del pasado que tantas víctimas dejaron en el camino. No
deberíamos olvidar nunca los etnocidios, los genocidios y los asesina-
tos ideológicos que se justificaron en nombre de la verdad absoluta, de
la ideología, de la manera correcta de pensar en cualquiera de sus for-
mas. Lo más sensato sería pensar que, así como la naturaleza se ha
desplegado gracias a la biodiversidad, del mismo modo la civilización
humana, en todas sus formas, necesita del pluralismo filosófico y de la
diversidad cultural como vehículos de la evolución.

Puede ayudarnos a comprender nuestra situación el análisis del pro-
ceso del conocimiento a través de la historia. En la era del animismo,
más de diez mil años atrás, los seres humanos no distinguían su identi-
dad de la realidad de la horda de que la formaban parte, no alcanzaban
a distinguir su naturaleza de la naturaleza en general. El espíritu era
algo que comunicaba indistintamente a los dioses, a los humanos y a la
naturaleza. El espíritu era un nosotros indiferenciado.

No se ha destacado suficientemente la función histórica que cum-
plieron las religiones monoteístas al introducir o fortalecer ciertas dis-
tinciones fundamentales entre la conciencia individual y el yo colectivo,
entre la naturaleza y el individuo, entre un Dios trascendente y el mun-
do. En la tradición judeo-cristiana la insistencia en el pecado original,
junto con la responsabilidad individual de cada uno, sentó profunda-
mente la tensión entre el destino personal y la conciencia colectiva, en-
tre el yo y el superyó.



153Cambios en el concepto de realidad

En la tradición budista, luego de pasar por el realismo ingenuo, se
introdujo la doctrina del desapego y de la vaciedad: las cosas son iluso-
rias, el yo es ilusorio, el universo no contiene ni un átomo de sustancia.
A partir de una serie de distinciones y de creencias fundamentales las
religiones prepararon el camino del conocimiento. En el caso del budis-
mo la salvación depende de la capacidad para desprenderse de todo lo
que impide un conocimiento puro del universo.

Cuando los griegos, en el siglo V a.C., comenzaron a interrogarse so-
bre los elementos básicos de la naturaleza (el fuego, el agua, el aire, la
tierra), ya disponían de una serie de tradiciones míticas y religiosas que
venían de Oriente. Los fundadores del pensamiento científico y filosófi-
co fueron eminentemente objetivistas. Pero al mismo tiempo habían
asumido el mito del logos, de una razón suprema, que estaba detrás de
todas las cosas. Por eso, aunque Platón fue idealista y Aristóteles realis-
ta, ambos buscaron lo mismo: la esencia de la realidad. No era algo que
el hombre pudiera crear; a lo sumo, en Aristóteles, los conceptos repre-
sentan las cosas.

De manera anticipatoria los sofistas se atrevieron a sostener que el
hombre era la medida de todas las cosas. Pero carecían de una antropo-
logía y de una psicología que les permitiera sostener la autonomía de la
conciencia, algo que los antiguos no podían entrever. Los sofistas pusie-
ron en evidencia que la verdad depende del discurso, lo que los obligó a
perfeccionar la retórica y la argumentación. Una parte de la filosofía
griega resultó de la lucha contra las posiciones de los sofistas, y fueron
ellos los que introdujeron la función del discurso y del sujeto en la for-
mación de la verdad, temas que ahora tienen una gran actualidad. Pero
en el mundo antiguo predominó el conocimiento sin sujeto.

Por eso es que la aparición de la subjetividad, con el mundo moder-
no, cobra tanta importancia. Cuando Lutero reivindicó el libre examen
de la Biblia, o sea, el derecho a una verdad subjetiva en relación con
Dios, no podía ser menos subversivo. Por aquel entonces nadie podía
leer la Biblia por su cuenta (además de que recién con el invento de la
imprenta a fines del siglo XV se pueden imprimir libros al alcance de
muchas personas). También se puede adivinar la innovación que sig-
nificó la frase de Descartes en el siglo XVI: “Pienso, luego, existo”. No
tanto por lo que contiene, sino por la posición que le asigna al sujeto, a
la conciencia.

Entre los siglos XVI y XIX el debate entre empiristas y racionalistas,
materialistas e idealistas, realistas y subjetivistas, permitió crear di-
versos modelos de pensamiento que han llegado hasta nuestros días. La
defensa del sujeto, de la conciencia, de la racionalidad, llegó al idealis-
mo más extremo, como el de Hegel. La individualidad se afirmó también
en el sistema político con los derechos del individuo y del ciudadano de



154 Filosofía y educación para un nuevo mundo

las revoluciones inglesa, americana y francesa. El individuo, la subjeti-
vidad, la razón, el espíritu, aparecieron como dimensiones decisivas.

En el siglo XIX el marxismo (y también el positivismo) describió el
conocimiento como un producto social. Los movimientos socialistas afir-
maron la idea de que la sociedad es un producto de las luchas por la
igualdad de derechos. Un análisis culturalista como el de Oswald Spen-
gler sostuvo que las civilizaciones crean sus propios modelos de pensa-
miento como si fueran unidades orgánicas. El sociologismo y el cultura-
lismo de estas tendencias fueron muy resistidos por el temor al relati-
vismo. A su vez, los marxistas replicaban que los racionalistas y los ob-
jetivistas tradicionales recubrían sus propias opciones ideológicas con
argumentos trascendentales que no resistían el análisis sociológico.

Así, vemos entrar en escena las relaciones sociales, los sujetos colec-
tivos, los contextos culturales, la comunicación social. Pero a todos estos
argumentos les faltaba una consistencia probatoria. Es cierto que el auge
del capitalismo hizo posible el desarrollo de las matemáticas en Europa,
pero nada prueba que las matemáticas se justifiquen por tal o cual ar-
gumento económico o político. El relativismo sociológico alcanzó un ran-
go académico cuando los trabajos de Thomas Kuhn y otros historiadores
de las ciencias permitieron ver que la justificación de las teorías y los
paradigmas depende del consenso de las comunidades científicas.

En cada una de estas etapas aparece un factor decisivo: la realidad,
el sujeto, la sociedad. En la historia del pensamiento se fueron descu-
briendo progresivamente estas dimensiones. Desde los años 30 del siglo
XX comienza un nuevo descubrimiento: el del lenguaje. La evolución mis-
ma de las matemáticas mostraba que no era la realidad, la razón o la
ciencia lo que cambiaban: lo que cambiaba era el lenguaje. La lógica que
durante mucho tiempo se reconoció como la representación del progra-
ma básico de la razón o de la naturaleza (o de las dos cosas a la vez)
comenzó a ser visualizada como un lenguaje más.

El descubrimiento del mundo y del pensamiento como un sistema de
lenguajes de diferente orden produjo nuevas teorías lógicas, lingüísti-
cas, antropológicas, matemáticas, psicológicas. Por supuesto, no falta-
ron quienes creyeron que el giro lingüístico era la culminación del pen-
samiento humano. Algunos filósofos analíticos y algunos psicoanalistas
lacanianos no dudaron en sostener esto.

¿Dónde fue a parar la realidad con todo esto? ¿Dónde fue a parar la
verdad? Es evidente que ya no podemos decir que “la única verdad es
larealidad” como si el mundo objetivo se nos revelara automáticamente
al plantarnos frente a él. Las imágenes y las teorías sobre la realidad
han cambiado tantas veces que ahora sospechamos la intervención de
otros factores.

Tampoco podemos afirmar ligeramente que la razón o la subjetivi-



155Cambios en el concepto de realidad

dad humana revelan el mundo o lo construyen. Kant, desde el siglo XVIII,
puso de relieve las antinomias del empirismo y el racionalismo buscan-
do una tercera vía en la que los datos materiales y sensibles se ordena-
ban conforme a las estructuras a priori del entendimiento. Reconoció
también que, más allá de la razón y de los datos empíricos, podían exis-
tir ideas reguladoras, no verificables, sobre el universo, Dios o el alma.

En la epistemología genética de Jean Piaget aparece el sujeto cog-
noscente como un constructor de conocimientos a través de la experien-
cia, pero en él existen también formas naturales innatas. La inteligen-
cia es natural, orgánica, biológica, pero se despliega mediante el apren-
dizaje. Tanto Kant como Piaget trataron de superar las opciones extre-
mas entre los que decían que todo conocimiento proviene de los sentidos
y del mundo exterior (empiristas, realistas ingenuos) y los que decían
que la inteligencia y el conocimiento son innatos o subjetivos (raciona-
listas, idealistas). El conocimiento es una construcción.

Sin embargo, Piaget nos dice muy poco sobre las condiciones sociales
y culturales del conocimiento, y casi nada sobre la afectividad, los de-
seos, el imaginario. Y es esta quinta dimensión del proceso del conoci-
miento, la que luego de racionalizar la realidad, el sujeto, la sociedad y
el lenguaje, estamos comenzando a recuperar. No les falta razón a quie-
nes ven este proceso como una regresión. Es cierto, estamos volviendo
sobre las bases primitivas del conocimiento: el mito, el deseo, el imagi-
nario. Al psicoanálisis, sobre todo, se le debe el haber contribuido a des-
cubrir las dimensiones ocultas, inconscientes, del conocimiento.

6. Cambio de realidad, crisis de las disciplinas y
políticas de conocimiento

Las transformaciones en nuestras ideas sobre la realidad tienen que
ver en parte con los procesos de mutación que estamos viviendo y en
parte con la evolución de la teoría del conocimiento. ¿Cuáles serían las
consecuencias de todo esto? Tratemos de destacar algunas conclusiones
generales.

El mundo cambió y nuestras ideas corresponden a experiencias del
pasado. El desfase entre los cambios del mundo y las ideas del orden
académico crea una tierra de nadie, donde crecen el relativismo, la in-
certidumbre y el pensamiento mítico.

La evolución de las teorías científicas muestra que éstas no constitu-
yen ni un reflejo ni una representación objetiva de la realidad sino un
conjunto de hipótesis sobre el estado del mundo.

Se ha tratado de justificar la objetividad y la veracidad de las teorías
científicas mediante la coherencia lógica o de la correspondencia con la



156 Filosofía y educación para un nuevo mundo

realidad; actualmente los pragmatistas se contentan con el principio de
la eficacia: verdad es lo que funciona. Pero este enfoque instrumentalis-
ta no resuelve la búsqueda de una comprensión objetiva de la realidad.

Los progresos tecnológicos y científicos de la humanidad en los últi-
mos siglos muestran que esos criterios siguen siendo necesarios, aun-
que no suficientes para explicar la idea de la realidad.

El análisis de la evolución de las teorías del conocimiento muestra
que se pueden encontrar en la realidad objetiva, en el sujeto, en la socie-
dad, en el lenguaje o en el imaginario, las fuentes para producir nuevos
conocimientos. Se encuentra abierta la brecha para construir una nue-
va teoría compleja del conocimiento.

Distintas teorías han querido encontrar un criterio de realidad y de
verdad unívoca y excluyente, para explicar los conocimientos válidos;
todas han aportado elementos de juicio pertinentes y todas han fracasa-
do como teorías absolutas.

En el contexto actual la capacidad de síntesis de todas las informa-
ciones científicas que se producen diariamente parece fuera del alcance
de los individuos y de las organizaciones académicas existentes; en esta
“emergencia epistemológica” hay, por un lado, sobreabundancia de in-
formación y, por el otro, hay escasez de modelos de conocimientos útiles
para sintetizar el flujo de la información.

La teoría de los sistemas complejos ofrece actualmente un paradig-
ma cuyas características parecen convertirlo en apto para abordar una
reconstrucción de la idea de realidad porque reconoce la intervención de
todos los factores objetivos, subjetivos y culturales; porque reconoce la
contingencia y la relatividad del conocimiento al mismo tiempo que de-
fiende el uso de los criterios de objetividad, coherencia, eficacia y con-
senso; porque permite crear programas operables por computadora para
sintetizar el flujo de producción de conocimientos.

La función histórica más relevante de las organizaciones científicas
y académicas sería en este momento producir “conocimiento del conoci-
miento”, o sea, análisis y modelos que nos permitan orientar el uso so-
cial del conocimiento.

En los últimos años se ha divulgado ampliamente la idea de que exis-
te una “nueva producción del conocimiento”.14 Desde esta perspectiva se
habla de la crisis de los modelos monodisciplinarios y enciclopédicos que
configuran las carreras universitarias tradicionales. Algunos autores
designan estos diseños curriculares como “circuitos tubulares” donde

14. El libro de Michael Gibbons et al., La nueva producción del conocimiento, Barcelona,
Pomares, 1997, es una referencia obligada.



157Cambios en el concepto de realidad

uno se encuentra desde el principio al fin con un mismo discurso (el de
abogado, arquitecto, médico, contador, etc.). La endogamia y el tribalis-
mo profesional de los que habla Tony Becher son característicos de este
modelo universitario.15

Si las hipótesis y teorías que proponemos son verosímiles, es evidente
que se impone replantear la formación disciplinaria en la educación apun-
tando al fortalecimiento de las competencias epistemológicas (saber pen-
sar, saber seleccionar información, saber aplicar los conocimientos, sa-
ber relacionar distintos lenguajes disciplinarios, saber resolver proble-
mas). Como vimos, una consecuencia de este planteo es que se tenderá a
relativizar la transmisión de contenidos especializados y a valorizar
laformación científica y teórica básica. Premisa que se encuentra en la
base de la reforma de la educación superior que adoptó la Unión Euro-
pea a partir de los acuerdos de Bolonia en 1998.

¿Quiere decir que se borrarán las fronteras entre las profesiones y
las especialidades? No. Quiere decir que la especialización pasará a las
prácticas profesionales de posgrado y a las maestrías, en tanto que los
doctorados servirán para profundizar una temática seleccionada. Pero
en este horizonte se verán facilitadas las opciones para combinar cono-
cimientos diversos: ingeniería médica, tecnología del arte, filosofía prác-
tica, informática pedagógica, gestión del conocimiento, etc., sin necesi-
dad de inventar nuevos planes de estudios cerrados. La flexibilización
curricular figura ya en todas las propuestas de reformas de la educación
superior, aunque en la tradición profesionalista y enciclopedista lati-
noamericana estos enfoques encuentran mucha resistencia.

El cambio del concepto de realidad obliga a repensar las identidades
y las relaciones disciplinarias, pero también obliga a transformar las
prácticas de la gestión universitaria. El “nuevo orden del conocimiento”
necesita administradores académicos con visión interdisciplinaria, con
capacidad para discernir la evolución de las ciencias, de las tecnologías
y de las demandas de la sociedad. La “gestión del conocimiento” se per-
fila como una nueva disciplina que en el campo empresarial se ha pre-
sentado de un modo específico, orientado a la administración de recur-
sos humanos y técnicos. En el campo universitario la “gestión del cono-
cimiento” implica mucho más que eso porque pone en juego las relacio-
nes pedagógicas, las políticas científicas, la formación de los docentes,
las respuestas a la sociedad, la formación de dirigentes, etcétera.

David Deutsch sostiene: “Si el conocimiento ha de seguir creciendo

15. Tony Becher, Tribus y territorios académicos. La indagación intelectual y las culturas
de las disciplinas, Barcelona, Gedisa, 2001.



158 Filosofía y educación para un nuevo mundo

de modo que, aparentemente, no tiene límites, y, a pesar de ello, nos
encaminamos hacia un estado en el que sea posible para los seres hu-
manos comprender todo lo comprensible, la profundidad de nuestras
teorías debe crecer con la suficiente rapidez para que resulte factible”.16

Desde esta perspectiva podemos concluir que la construcción de teorías
sobre el conocimiento y sobre la cambiante realidad se ha convertido en
una de las tareas centrales del sistema educativo.

16. David Deutsch, La estructura de la realidad, Barcelona, Anagrama, 1999, p. 28.



[ 159 ]

CAPÍTULO 3

Conocimiento, interacciones y educación

¿Podemos verdaderamente tomar conciencia
de las condiciones históricas, sociales, culturales
en las cuales se determinan nuestras posibilida-
des actuales de conocimiento, o sea, de nuestro
intento de conocimiento del conocimiento?

Edgar Morin, El conocimiento del conocimiento

La primera verdad sobre la verdad es que es
múltiple. En efecto, hay verdades lógicas, fácti-
cas, morales y artísticas.

Mario Bunge, Emergencia y convergencia

1. El despertar de las ideas

Podemos decir que los procesos de aprendizaje constituyen el motor
de los procesos evolutivos del ser humano. Esta afirmación ya supone,
al utilizar la palabra “aprendizaje”, en lugar de “conocimiento”, que des-
de su origen el ser viviente humano ejerce una actividad para llegar a
conocer y para transformarse. En este sentido adherimos a las teorías
que confieren a la acción humana un rol fundamental en el conocimien-
to (pragmatismo, constructivismo).

Esta perspectiva constructivista, sin embargo, no fue durante mu-
cho tiempo parte ni del sentido común ni de la comunidad científica.
Hace unos diez mil años, luego de muchos otros milenios de existencia
del Homo sapiens, la humanidad primitiva se movía en un contexto
“animista” donde los individuos se creían parte de la naturaleza y
de una conciencia colectiva que los englobaba a todos bajo la forma de
“espíritus”.

Con el surgimiento de las religiones monoteístas y luego con la revolu-



160 Filosofía y educación para un nuevo mundo

ción agrícola del Neolítico aparecen las distinciones entre los individuos
entre sí y de éstos con la naturaleza y los “espíritus” trascendentes. En
términos biológicos, la dotación genética del ser humano era la misma
que en los milenios precedentes, de modo que este cambio no podía expli-
carse simplemente por un despliegue de capacidades innatas.

Podríamos seleccionar dos hipótesis diferentes para explicar la trans-
formación. En la interpretación del materialismo histórico (Marx, En-
gels), pudo haber sido el cambio en el modo de producción y de organiza-
ción social el que produjo las innovaciones. La utilización de nuevas
técnicas de trabajo, la estratificación social, la transformación del en-
torno natural, pudieron haber provocado cambios en la manera de pen-
sar, de actuar y en las relaciones sociales.

Si partimos de una hipótesis culturalista, como la de Ernst Cassirer
en Antropología filosófica, podríamos decir que fue el desarrollo de un
nuevo mundo simbólico lo que hizo posible que la inteligencia humana
se ampliara y que los individuos comenzaran a crear nuevas técnicas y
nuevas formas de organización social. La teoría del hombre como un
“animal simbólico” permite asignar una gran importancia al surgimien-
to del lenguaje, a la formación de creencias, mitos y religiones. La men-
te humana se “extendió” y se “profundizó” con grandes repertorios de
palabras, significados, reglas, conceptos, teorías.

Otras hipótesis atribuyen una importancia decisiva al desarrollo de
las técnicas (Oswald Spengler, Lewis Mumford). El “salto” con respecto
a las otras especies y a la prehistoria humana estaría dado por la inven-
ción de artefactos que modificaron el comportamiento humano, la rela-
ción con la naturaleza, la inteligencia. Desde esta perspectiva, las inno-
vaciones tecnológicas actuales (informática, biotecnologías, nanotecno-
logía, etc.) serían culminaciones de este proceso. Entre el comienzo de la
domesticación de los animales y el manejo de los cultivos en el Neolítico
y las producciones transgénicas o las clonaciones animales de la actua-
lidad existiría un continuo. Varios de los modelos de desarrollo de inte-
ligencia artificial suponen, en efecto, que las funciones cerebrales de los
animales, los humanos y las computadoras tienen manifestaciones idén-
ticas.

2. De la ética a la episteme1

¿Cómo se formularon las primeras explicaciones sobre el proceso del
conocimiento? Si nos situamos 2.500 años atrás, encontramos en el bu-

1. Varios autores intentaron reconstituir de manera histórica o lógica las etapas del pen-



161Conocimientos, interacciones y educación

dismo la idea de que el conocimiento es la base del sufrimiento y de la
felicidad, el principio de sabiduría y la causa del mal. Los individuos
habían desarrollado ya por entonces actitudes basadas en el egoísmo, el
deseo de poder, de dinero, de placeres. El hombre se había alejado del
conocimiento de la naturaleza y sufría las consecuencias, pues no con-
trolaba las enfermedades. El budismo aconsejó purificar las mentes, for-
talecer la conciencia, liberarse de los deseos para evitar el sufrimiento
(principio del desapego a las cosas).

La filosofía budista elaboró una idea de la naturaleza humana y de
la conciencia que sigue teniendo sus seguidores. En ella se privilegia la
función de la mente (nada es sustancia sino lo que pensamos) y se eva-
nesce la subjetividad (la realización plena de la conciencia culmina en la
fusión con el orden del universo).

Paralelamente, los griegos de la misma época desarrollaron en sus
colonias del Asia Menor otras concepciones. Tales de Mileto, a quien
Aristóteles le adjudica la paternidad de la filosofía, comenzó preguntán-
dose sobre el “principio”, el “fundamento” de todas las cosas. Unos res-
pondieron que el “aire”, otros que el “fuego”, otros que el “agua” y otros
una combinatoria de estos principios básicos. Era un pensamiento cos-
mológico.

De los principios de la naturaleza (el arké) siguieron hacia la búsque-
da total del Ser. Parménides y Heráclito aparecen como los primeros
metafísicos: uno defiende la idea de la permanencia del Ser y otro el
devenir permanente de las cosas.

Tres de los pensadores que les siguen a partir del siglo V a.C. son
muy conocidos: Sócrates, Platón, Aristóteles. Cada uno aporta concep-
tos que perduran en el tiempo. Sócrates desarrolla la idea de una con-
ciencia moral e intelectual innata pero sumergida en la mente de los
individuos. Platón, la tesis de que las cosas que vemos son aparentes y
que su esencia se encuentra en el mundo de las ideas. Aristóteles sostu-
vo que todo conocimiento proviene en primer lugar de los sentidos y que
llegamos al conocimiento abstracto a través de la abducción.

Con estos actores y pensadores ya disponemos de los elementos que
van a ocupar la escena de los principales debates filosóficos sobre la
teoría del conocimiento en los últimos dos mil años.

samiento humano. Hegel en su Fenomenología del Espíritu, de 1808, partió de un esque-
ma conceptual. En cambio, Jean Piaget y Rolando García, en Psicogénesis e historia de la
ciencia, México Siglo Veintiuno, 1981, parten de la hipótesis de que existe una secuencia
equivalente entre el aprendizaje de los niños y la evolución del pensamiento científico.
Nuestra secuencia es simplemente ilustrativa.



162 Filosofía y educación para un nuevo mundo

3. La naturaleza como principio de conocimiento

Hasta el día de hoy, no sólo en filosofía sino también en otras discipli-
nas, las disputas entre empiristas y racionalistas, entre realistas e idea-
listas, entre naturalistas y culturalistas, entre subjetivistas y objetivis-
tas, son frecuentes. La forma más común de explicar los procesos de
conocimientos ha sido la antinomia. “Todo proviene de los sentidos”, dice
uno, y otro le responde: “Todo proviene de la razón”.

En la Grecia clásica la controversia filosófica era muy popular, llega-
ba hasta las plazas públicas (donde reinaban los sofistas y donde empe-
zó a disputar Sócrates). A pesar de las diferencias, sin embargo, la idea
de la physis, de la naturaleza, era un patrimonio común. Eran “natura-
listas” y, por lo tanto, cuando Aristóteles colocó el orden natural como
principio del conocimiento y como regla moral, se convirtió en el para-
digma del pensamiento griego.

Lo que importa aquí es situar la tesis del “realismo cognitivo” que
tiene seguidores en nuestros días (neotomistas, positivistas, marxistas,
conductistas, ecologistas). Resulta obvio que el mundo exterior, que la
naturaleza que nos engloba, constituye un “dato”, un “factor”, determi-
nante en nuestra existencia y en nuestra conciencia. ¿Cuánto? ¿En qué
medida?

Cuando el realista polémico afirma “la única verdad es la realidad”,
quiere cerrar la discusión con algo que debería ser evidente para todo el
mundo. La “realidad” alude a las cosas concretas, a la naturaleza en
general. Pero se trata de un “concepto”, de una representación o de una
construcción del conocimiento.

El “realismo ingenuo” sigue siendo la forma más difundida del pen-
samiento. Pero el mundo de la educación, que suele quedar pegado a la
realidad inmediata, es un desmentido cotidiano de la idea de una repre-
sentación instantánea, objetiva, de la realidad. La maestra tiene que
enseñar y repetir los conceptos para que queden claros. El maestro con-
sigue resultados de aprendizaje luego de un período en el que se elabo-
ran observaciones, ideas y teorías.

El enunciado simple de la verdad como representación de la realidad
supone un camino muy largo, se puede defender al final pero no al prin-
cipio del proceso del conocimiento.

Richard Rorty escribió El espejo de la naturaleza para criticar toda
idea representacionista. Se ha escrito muchísimo contra el realismo de
Aristóteles desde fines de la Edad Media. Sin embargo, sigue vivo en
sus representantes. Simplemente porque no ha logrado superarse el
principio de verdad que proponía Aristóteles como “correspondencia” con
la realidad. Lo que ha venido cambiando es el concepto de “realidad”.

La razón de ser del “realismo naturalista” es que resulta congruente



163Conocimientos, interacciones y educación

con nuestra experiencia natural, con nuestras actitudes cotidianas. Ve-
mos, tocamos cosas, percibimos fenómenos reales. Pero, cabría pregun-
tarse: ¿por qué la ciencia moderna se enfrentó con el realismo aristotéli-
co? En primer lugar, porque las “observaciones naturales” de los aristo-
télicos como Ptolomeo no concilian con la visión “más objetiva” del uni-
verso que ofrecían la física y la matemática moderna. En segundo lugar,
porque los presupuestos del “orden celeste” que imaginó Aristóteles eran
para los modernos demasiado ingenuos, infantiles, irreales. Por ejem-
plo: pensar que la Tierra era plana o que las estrellas colgaban de la
esfera celeste como si fueran lamparitas.

El hecho es que durante los últimos quinientos años descubrimos dis-
tintas imágenes de la naturaleza a través de la ciencia. La física de
Newton, el mecanicismo de Descartes, las “mónadas” de Leibniz o el or-
ganicismo actual de ecologistas como Lovestock. Entonces, aun aceptan-
do la existencia de la naturaleza como el entorno y principio de todas las
cosas, esto no quiere decir que la representemos mentalmente tal como
es. Necesitamos teorías. La idea de la naturaleza tiene entonces una his-
toricidad. Los médicos de hace mil o los de hace cien años no veían el
cuerpo humano de la misma manera como lo percibe el médico actual.

La realidad existe, no cabe duda. El problema es cómo la percibimos
o descubrimos. Cada época tiene una o varias ideas de la realidad.

4. La racionalidad y sus figuras2

Buda y Sócrates eran ante todo moralistas. De modo que resultaba
lógico que encontraran la fuente de los comportamientos en la concien-
cia, en sus fines, en sus razones. Estos pensadores, como los profetas
judíos y los teólogos cristianos y otros, aportaron a la evolución de la
humanidad un principio de conocimiento fundamental: la conciencia
moral.

Desde el punto de vista cognoscitivo, lo importante de estos pensado-
res es que comenzaron a elaborar una idea del “sujeto” y de la “subjetivi-
dad” humana. Pero en los diálogos socráticos que Platón transcribe se
percibe claramente una confusión entre el orden moral y el orden epis-
temológico. La “racionalidad” moral se construye desde el sujeto y pue-
de atribuirse a valores que lo trascienden (el bien, la verdad, la justicia,
la belleza). Pero el orden del conocimiento depende tanto de los actores
como de la realidad objetiva.

2. Véase Oscar Nudler (comp.), La racionalidad: su poder y sus límites, Buenos Aires,
Paidós, 1996.



164 Filosofía y educación para un nuevo mundo

Pitágoras creyó descubrir en la armonía matemática la clave para
elaborar una teoría de la armonía musical. Sobre todo, tuvo la intuición
de que el desciframiento de los sistemas de causalidad del universo de-
pendía de una clave matemática. En este sentido, fue un científico de
avanzada pues aún en el siglo XXI muchos siguen pensando que “el or-
den del universo está escrito en caracteres matemáticos”.

Descartes, creador del racionalismo moderno, encontró ideas claras
y distintas, como fundamento de todo conocimiento en la argumenta-
ción matemática. Pero la idea de la perfección de los razonamientos lo
llevó a confundir el orden lógico con el orden de lo real. Adhirió entonces
a una teoría innatista del saber. Además de ser un excelente matemáti-
co, uno de los creadores del cálculo infinitesimal, también retomó las
“pruebas ontológicas” de la existencia de Dios partiendo del principio de
que todo lo que pensamos que es perfecto tiene que existir.

Además del racionalismo, hay en Descartes una revalorización del
sujeto, de la conciencia racional, como productora de conocimientos. El
filósofo francés vivió en una época en que se reivindicó a través de Lute-
ro la interpretación subjetiva de la Biblia. La racionalidad, la subjetivi-
dad y la individualidad son tres aspectos entrelazados de la nueva so-
ciedad burguesa moderna.

De la conjunción de este proceso surgió también el idealismo alemán,
con Kant, Hegel, Fichte, Schelling. Al mismo tiempo, las ciencias y las
innovaciones industriales estaban cimentando la idea del progreso que
el Iluminismo convirtió en un paradigma universal. La Universidad de
Berlín fue fundada en 1896 sobre la base de estos principios. Los euro-
peos exportaron su idea de racionalidad bajo distintas formas hacia to-
dos los continentes.

En el seno mismo de los procesos del conocimiento podemos apreciar
los límites de la razón. El racionalismo tuvo éxito en las matemáticas,
pero fracasó en la sociología y la psicología. Hegel creyó descubrir en la
historia del pensamiento la idea del Espíritu Absoluto que por alguna
razón misteriosa había decidido “objetivarse” en la Alemania de su épo-
ca (y más concretamente en su filosofía). La Revolución Francesa con-
virtió el culto a la Razón en un sustituto de la religión. Otro tanto hizo el
positivismo en el siglo XIX. En nombre de la razón se justificaron las
empresas coloniales, la eliminación de los indios de América, el someti-
miento de los negros en África y otras barbaridades.

El descubrimiento del sujeto y de la razón puede considerarse un
gran aporte de la cultura moderna. Pero el racionalismo expandió por el
mundo una visión depredadora de la naturaleza y de las culturas ances-
trales en nombre del progreso y de la ciencia. En el plano epistemológi-
co, donde tiene sus más valiosas credenciales, el surgimiento de nuevos
lenguajes matemáticos, el refutabilismo de las teorías y el carácter hi-



165Conocimientos, interacciones y educación

potético de los sistemas científicos socavaron el predominio que deten-
taba en el mundo académico. El racionalismo apareció, finalmente, con
la sociología de la ciencia como un paradigma signado por su condición
histórica.

Ahora disponemos de arsenales ideológicos posmodernos y fundamen-
talistas contra el racionalismo moderno. No es necesario insistir sobre
los límites de la razón sino más bien reivindicar una dimensión ineludi-
ble de los procesos de conocimiento.

5. El empirismo y el imperio de las percepciones3

Así como Aristóteles se había vuelto contra el idealismo de su maestro
Platón, Hume encontró en su contemporáneo Descartes una serie de críti-
cas al racionalismo para mostrar que todo conocimiento proviene de los
sentidos. Aparentemente se trataba de una vuelta al “realismo” de Aristó-
teles pero, en realidad, estaba abriendo el camino a la escuela anglosajo-
na del empirismo que descree de toda visión directa de la “realidad”. En
efecto, lo que sostienen los empiristas es que todo proviene de los sentidos
pero de una manera fenoménica. Lo importante está en las percepciones
y en la manera como las asociamos para producir ideas.

El “fenomenismo” ya había sido planteado por el nihilismo de Nagar-
juna, filósofo budista del siglo IV a.C. Su argumento principal es que no
existen “totalidades”, que todo lo que representamos como sustancias o
totalidades son meras construcciones mentales. (Es algo que también se
repite en Hume y en Berkeley.) Ahora bien, a diferencia de Nagarjuna,
Hume defiende la tesis de una construcción a posteriori, mediante aso-
ciaciones de ideas, de conceptos generales.

Estos pensadores cumplen una función crítica y también iluminado-
ra en tanto nos advierten sobre los peligros de los enunciados generales,
de las certezas respecto de palabras como “realidad”, “verdad”, “objetivi-
dad”. Nos advierten que los enunciados sobre el mundo exterior no son
copias fieles, representaciones, de lo que vemos. En palabras del poeta
Ramón de Campoamor (1817-1901) se podría decir: “Nada es verdad ni
mentira, todo es según el color del cristal con que se mira”.

El escepticismo empirista, saludable para la ciencia, tiene un aspec-
to dogmático: todo conocimiento proviene de los sentidos. Niega la im-
portancia de las estructuras innatas de la inteligencia, niega también la
importancia de los lenguajes con los que catalogamos y observamos el

3. Véase Roger Scruton, Filosofía moderna, Santiago de Chile, Cuatro Vientos, 1999.



166 Filosofía y educación para un nuevo mundo

mundo exterior. O sea, “el cristal con que se mira”. Como diría Piaget, el
empirismo no resulta coherente consigo mismo al establecer sin prue-
bas empíricas su tesis principal.

6. De las antinomias al dualismo cognitivo

Si durante un milenio o más la Antigüedad estuvo dominada por la
disputa entre realistas aristotélicos e idealistas platónicos, en la época
moderna durante varios siglos el enfrentamiento entre racionalistas y
empiristas ocupó la escena. Pero en el siglo XVIII aparece Kant que dará
un giro copernicano a la cuestión, relativizando al mismo tiempo las
tesis de racionalistas y empiristas. En pocas palabras, su argumento
quiere demostrar que, en efecto, necesitamos las percepciones sensibles
del mundo exterior para conocer el mundo pero que con la multiplicidad
de sensaciones no se llega a construir conceptos universales como los
que forman las ciencias. Rescata la idea del “yo pienso” cartesiano como
principio de certeza y postula la existencia de una serie de categorías a
priori que hacen posible las generalizaciones.4

En otras palabras, Kant arbitra entre las dos teorías concurrentes
(racionalismo y empirismo) una tercera posición donde se reconocen,
por un lado, las estructuras innatas del entendimiento (categorías a prio-
ri) y, por otro, se afirma la necesidad de las percepciones sensibles para
conocer el mundo exterior. Coincide con los empiristas al declarar la
imposibilidad de tener una representación de la realidad en general (el
universo, la naturaleza, la sociedad, etc.); siempre conocemos a través
de “fenómenos”, las generalizaciones se construyen a posteriori. A su
vez, coincide con los racionalistas al afirmar el carácter innato de las
estructuras de la inteligencia.

La posición kantiana tiene también su influencia en la fenomenolo-
gía de Edmund Husserl, para quien la conciencia y el mundo aparecen
como correlatos. El “mundo” es una construcción que nosotros hacemos
y la conciencia no tiene contenidos sin el mundo externo. Es una tesis
que retomará Paulo Freire en su pedagogía. Husserl difiere con respec-
to a Kant pues desestima las categorías a priori. Sin embargo, su tesis
de una conciencia intencional supone también estructuras noemáticas a
priori y la función trascendental del “yo pienso”.

Piaget puede considerarse también un neokantiano si tenemos en
cuenta que para el creador de la epistemología genética el conocimiento

4. Véase Immanuel Kant, Crítica de la razón pura, Buenos Aires, Colihue, 2007.



167Conocimientos, interacciones y educación

es una construcción donde el sujeto tiene una participación activa (me-
diante la asimilación y acomodación de los datos que recibe) y donde el
mundo externo se va revelando a través de la experimentación del suje-
to.5 Las estructuras innatas de la inteligencia en Piaget tienen que ver
con las funciones vitales de supervivencia (adaptación al mundo exte-
rior) pero no constituyen “formas a priori”, pues la inteligencia en su
desarrollo es la que construye sus propias estructuras. (El pragmatismo
de John Dewey elaboró conceptos semejantes por otros caminos, coinci-
de con la actividad del sujeto, pero acuerda mucha más importancia al
entorno social, aproximándose en esto a Lev Vigotsky).

7. Nos olvidamos del lenguaje

Hasta aquí llegamos armando un panorama donde intervienen los
siguientes factores:

• la realidad, el mundo, la naturaleza, el cosmos, la materia;
• el sujeto, la conciencia, la razón;
• las percepciones fenoménicas del mundo exterior, y
• las estructuras innatas de la inteligencia.

A partir del “giro lingüístico” que se produce a principios del siglo XX
asistimos al descubrimiento del lenguaje y de los discursos en la forma-
ción del pensamiento humano. Podríamos haberlo descubierto mucho
antes pues tanto los sofistas en el mundo griego como los escolásticos en
la Edad Media acordaron una gran importancia a la retórica y al len-
guaje. La teología católica había llegado a un alto grado de barroquismo
lingüístico al punto que una coma o una preposición podía ser motivo de
serias disputas. Pero la época moderna había rechazado toda esta cultu-
ra llena de logomaquias para privilegiar las proposiciones que condu-
cían a una verificación racional o experimental.

La aparición del interés por los “lenguajes” se manifestó en distintas
disciplinas: las matemáticas, la antropología, la física, el psicoanálisis,
donde surgieron no sólo nuevos paradigmas sino también nuevos códi-
gos y conceptos. La aparición de geometrías no euclidianas y de las ma-
temáticas modernas reveló que no había una sola manera de represen-
tar matemáticamente el estado del mundo. En algunos casos, esto pro-
vocó escándalos: los Elementos matemáticos de Euclides habían circula-

5. Véase Rolando García, El conocimiento en construcción. De las formulaciones de Jean
Piaget a la teoría de sistemas complejos, Barcelona, Gedisa, 2000.



168 Filosofía y educación para un nuevo mundo

do en Occidente tanto como la Biblia y nadie suponía que se podía pen-
sar de otra manera.

Las nuevas tentativas de axiomatización y formalización de las cien-
cias a través del positivismo lógico desde 1930 crearon la expectativa de
un lenguaje único de las ciencias. Pero la teoría de la relatividad de
Albert Einstein, los nuevos lenguajes matemáticos, el psicoanálisis y la
lingüística estaban demostrando que los repertorios lingüísticos del ser
humano podían ser más que meros significantes o símbolos del mundo
externo o de la subjetividad. La teoría lingüística de Noam Chomsky
supone que el lenguaje es como un órgano viviente, una estructura que
predetermina las posibilidades del pensamiento.6 El psicoanálisis de
Jacques Lacan propone que el lenguaje es una estructura inconsciente
que guía nuestras percepciones y comportamientos. La lengua deja de
ser un mero instrumento para convertirse en una estructura dinámica.

En pocas décadas, entre 1930 y 1970, el “giro lingüístico” se extiende
en variadas direcciones para llegar a convertirse en un paradigma do-
minante en departamentos universitarios. Se desarrollan la semiología,
la semiótica y la hermenéutica para dar cuenta de los significantes y de
los sentidos, de las palabras y de las imágenes.7 El análisis del discurso
se convierte en un instrumento crítico que desmitifica construcciones
que parecían canónicas. La filosofía posmoderna se inscribe en esta ten-
dencia y defiende el “pensamiento débil” y la reflexión filosófica como
discurso. Se rehabilita el discurso de la “opinión” (doxa, entre los grie-
gos), que había sido estigmatizado por el racionalismo griego-cristiano
moderno.

8. Sin sociedad, no hay conocimiento

En 1970 Thomas Kuhn publica La estructura de las revoluciones cien-
tíficas, donde introduce el concepto de paradigma para ilustrar los cam-
bios en las teorías científicas. De su análisis histórico surge que los pa-
radigmas dependen en última instancia de un consenso de las comuni-
dades científicas. (Lo que para otros formaba parte del ajuste o la con-
gruencia de las nuevas teorías con el corpus científico establecido.) La
constatación de Kuhn vino a avalar el trabajo de los sociólogos del cono-
cimiento que, siguiendo a Karl Marx, Émile Durkheim, Karl Mannheim

6. Véase Centre Royaumont pour une Science de l’homme, Théories du langage. Théories
de l’apprentissage. Le débat entre Jean Piaget et Noam Chomsky, París, Seuil, 1979.

7. Véase Hans-Georg Gadamer, El giro hermenéutico, Madrid, Cátedra, 1998.



169Conocimientos, interacciones y educación

y otros, sostenían el vínculo entre la formación de las ideas y las condi-
ciones sociales dominantes.

Algunos autores tomaron el camino del relativismo: todo conocimiento
depende de las condiciones sociales vigentes. Otros comenzaron a dis-
tinguir entre el “contexto del descubrimiento” y el “contexto de justifica-
ción” de las teorías. El marxismo es la teoría que más exploró la clasifi-
cación de los saberes conforme a sus determinismos sociales, llegando a
establecer un canon de la “ciencia socialista” opuesta a la “ciencia bur-
guesa”. Las limitaciones que encontraron los países comunistas de Eu-
ropa del Este, de Rusia o de China para insertarse en los avances cien-
tíficos mundiales les demostraron que no podían atenerse a un sociolo-
gismo primario. El conocimiento científico puede tener contenidos espu-
rios surgidos de un contexto histórico o social, pero siempre expresan
también teorías que los trascienden.

Desde el punto de vista epistemológico y del aprendizaje, cabe tener
en cuenta que, como demostró Vigotsky, nadie aprende solo.8 Todo len-
guaje es social. Todo conocimiento es social. Si bien Piaget realizó obser-
vaciones con sujetos individuales (sus propios hijos, por ejemplo), sus
categorías y sus comportamientos formaban parte de un contexto social
determinado. Los antropólogos han demostrado con casos extraordina-
rios de niños que vivieron con animales que no alcanzan a articular
palabras o pensamientos hasta que no consiguen comunicarse con otros
humanos.

9. ¿Otros factores residuales?

Podemos quedar sorprendidos ahora consultando la bibliografía so-
bre teorías del conocimiento al observar con qué convicción y agudeza
distintos autores han tratado de demostrar tesis excluyentes como “la
única verdad es la realidad”, “todo proviene de la razón”, “todo se reduce
a percepciones”, “las ciencias son meros discursos”, “en última instan-
cia, todo depende del contexto social”.

Cada uno de los factores que hemos señalado (realidad, sujeto, ra-
zón, conciencia, lenguaje, socialidad) tiene su peso en el despliegue del
conocimiento. Nadie sabe en este momento, pues las ciencias cognitivas
no lo pueden determinar, cuál es la importancia relativa de cada uno de
estos aspectos.9

8. Véase Luis C. Moll (comp.) Vigotsky y la educación, Buenos Aires, Aique, 2001.

9. Véase William Bechtel y George Graham, A Companion... En esa enciclopedia podemos
encontrar distintos enfoques de investigación que privilegian uno o dos aspectos de los



170 Filosofía y educación para un nuevo mundo

Todavía debemos considerar que en las ciencias cognitivas actuales
la neurolingüística está intentando descifrar el mapa y la estructura del
cerebro para fundar una ciencia de la mente. El psicoanálisis y las psi-
cologías humanistas han tratado de destacar la importancia de la afec-
tividad, de los deseos, de las estructuras inconscientes que favorecen o
reprimen las posibilidades de aprendizaje o de conocimiento.

Ciertamente, no podemos afirmar que estos factores sean residuales
en el proceso del conocimiento. Tampoco los otros lo son. Debemos, por
lo tanto, reconocer que los procesos de conocimiento en general involu-
cran una serie de factores como:

a) la realidad, el mundo, la naturaleza, la materialidad;
b) el cerebro, la mente, las ideas, la conciencia, la razón, el inconscien-

te;
c) el lenguaje, las lenguas, los códigos culturales, los discursos, y
d) la socialidad, las relaciones sociales, las comunicaciones, la intersub-

jetividad.

Cada uno de estos items implica una variedad de conceptos y teorías.
Y, además, todos tienen su evolución histórica. El concepto de realidad
ha evolucionado tanto en los últimos cien años que nos hemos deslizado
a concepciones cada vez más abstractas. La “materia”, objeto natural de
observación, ya no es lo que era. El físico no observa “la materia” sino
fenómenos relacionados con una teoría. Ahora hablamos también de “rea-
lidad virtual”.

La idea del “sujeto” (biológico, antropológico, psicológico, sociológico,
cultural, político, jurídico) ha sufrido numerosas modificaciones. Desde
el “animismo” antiguo, que aún está presente en algunas culturas an-
cestrales, hasta las nociones de “conciencia” e “inconsciente” contempo-
ráneas, se ha profundizado y ha dado lugar a numerosas teorías.

Podemos decir otro tanto de las teorías del lenguaje y de las teorías
de las relaciones sociales (o socialidad). Hasta el advenimiento de la
Revolución Francesa (1789) no se hablaba de “sociedad” como una es-
tructura o como un proceso; fueron el marxismo y el positivismo los que
introdujeron los primeros sistemas de teoría social.

que venimos destacando pero que ignoran los otros. La falta de conexión o articulación
entre los diferentes enfoques es reconocida por varios autores.



171Conocimientos, interacciones y educación

10. Las ciencias cognitivas

En las ciencias cognitivas contemporáneas encontramos que desde
distintas disciplinas y teorías se ha buscado explicar científicamente los
procesos del conocimiento.10 Los planteamientos filosóficos clásicos han
sido desplazados por investigaciones empíricas o teóricas en distintas
direcciones con las neurociencias, la lingüística, la inteligencia artifi-
cial, la cibernética, la teoría de la información, la psicología cognitiva, la
sociología del conocimiento, la epistemología.

Sin aventurarnos a sopesar el alcance de estos campos en permanen-
te expansión, podríamos señalar por lo menos algunas conclusiones que
nos interesan. En primer lugar, la importancia que han cobrado los es-
tudios basados en el pensamiento computacional y la inteligencia artifi-
cial en cuanto permiten simular y describir de manera muy precisa los
mecanismos cognitivos. Las aproximaciones entre la inteligencia huma-
na y la inteligencia artificial, lejos de ser una situación exclusiva de
laboratorio, se ha extendido en grandes sectores de la sociedad. La “in-
formatización” de la sociedad modifica las condiciones de funcionamien-
to de la inteligencia humana.11 Podemos hablar en este sentido de un
nuevo sujeto: el homo informaticus.

En segundo lugar, pese a los rechazos del conductismo reinante en
los inicios del movimiento cognitivista frente a toda introspección, aho-
ra se reconoce la importancia de la conciencia y de las representaciones
mentales. Asimismo, también se consideran las motivaciones y las acti-
tudes irracionales como propias del sujeto cognoscente.

En tercer lugar, no parece probable que las ciencias cognitivas pue-
dan definir lo que es la inteligencia, dado que se requeriría un sistema
de análisis más complejo que la inteligencia humana y puesto que toda-
vía no se han descripto todos los factores que intervienen en los procesos
cognitivos. A la “incompletud de las ciencias cognitivas”, hay que agre-
gar el hecho de que los distintos comportamientos inteligentes de los
seres humanos sugieren que existen “inteligencias múltiples”, como las
que propone Howard Gardner en La inteligencia reformulada.

En cuarto lugar, de manera sorprendente el desarrollo de las cien-
cias cognitivas ha vuelto a colocar en primer plano el estudio de las
condiciones biológicas, evolutivas, de la inteligencia humana. Algo que
podíamos entrever en la cultura “ciberpunk”, o sea, la convergencia de

10. Véanse Howard Gardner, La nueva ciencia…; Owen Flanagan, The Science of the Mind,
Cambridge, The MIT Press, 1996.

11. Véase Pierre Levy, Cibercultura. La cultura…



172 Filosofía y educación para un nuevo mundo

comportamientos primitivos junto con formas tecnológicas avanzadas.
La acumulación de conocimientos no conduce necesariamente a la sabi-
duría y a la superación de la humanidad. Esta conclusión escéptica o
pesimista pone en evidencia que la inteligencia humana precisa de fac-
tores morales y culturales para encontrar su plena realización. El cono-
cimiento no basta.

Desde el punto de vista de la educación podemos destacar que las
ciencias cognitivas introdujeron nuevas estrategias de aprendizaje ba-
sadas en la actitud activa (creatividad) de los sujetos y en la autocon-
ciencia de sus condiciones de aprendizaje como medio para mejorar los
rendimientos intelectuales.

John T. Bruer señala cuatro aportes principales de las investigacio-
nes cognitivas para los procesos de enseñanza y aprendizaje; 1) la carac-
terización de la memoria como un proceso activo y constructivo; 2) la
concepción del aprendizaje orientado a la resolución de problemas como
un medio para conseguir mejores logros en el dominio de saberes deter-
minados; 3) las teorías de autoconciencia y de autocontrol para guiar la
comprensión y el aprendizaje, y 4) los estudios sociales del conocimiento
que permiten valorar la importancia del lenguaje, del trabajo en equipo
y de los discursos sociales en la educación.12

11. El devenir de la verdad

La búsqueda de una verdad absoluta ha sido casi obsesiva en la his-
toria del pensamiento humano. Lo que para muchos es un signo de for-
taleza la ciencia contemporánea demuestra que es un signo de debilidad
y de inconsistencia. Pero, a su vez, lo que los relativistas ven como el
triunfo del subjetivismo, el triunfo del “pensamiento débil”, como lo de-
nomina Gianni Vattimo, es la consecuencia de una mayor aproximación
a la verdad objetiva. La realidad es compleja y nuestra capacidad para
conocerla es siempre insuficiente. Podemos hablar, como Popper, de “ve-
rosimilitud” de nuestros conocimientos científicos porque asumimos con
la epistemología contemporánea que todas las teorías son refutables (y
las que no lo son pueden ser asumidas como conjeturas o como “ideas
reguladoras”, en el sentido de Kant).

Los docentes estaban preparados para transmitir certezas y se con-
sideraba antipedagógico que una maestra o un profesor introdujera a
los alumnos en problemáticas que suscitan dudas. Pero, como justamente

12. John T. Bruer, “Education”, en William Bechtel y George Graham, A Companion…,
pp. 681 ss.



173Conocimientos, interacciones y educación

señala Moacir Gadotti, la duda es inherente a toda pedagogía crítica
que intente transmitir una idea cambiante de la realidad y del pensa-
miento humano:

En la medida en que hoy en día nuestra sociedad está en crisis,
se interroga y hesita, la educación se torna, por su parte, un lugar
puesto en cuestión, un lugar de tensión y de debate. En ese senti-
do, ella se constituye en un espacio político-pedagógico y de liber-
tad, en el que los hombres preocupados por situarse pueden, por lo
tanto, luchar por una existencia más auténtica y por una sociedad
más justa. Nuestra sociedad, la educación, vacilan y buscan; la
duda filosófica se anuncia entonces como una respuesta pronta
para ese desafío y como apertura en dirección de una educación y
de una sociedad con aspecto más humano.13

Desde el punto de vista filosófico y científico, debemos considerar un
formidable avance de la humanidad el hecho de que podamos reconocer
ahora distintos tipos y niveles de verdades. Una vez más: no se trata de
que todo vale ni de que todo es relativo. Se trata, como dice Mario Bun-
ge, de reconocer:

La primera verdad sobre la verdad es que es múltiple. En efec-
to, hay verdades lógicas, fácticas, morales y artísticas.14

¿Y esto qué quiere decir? Que un enunciado matemático puede ser
un tipo de verdad sujeto a una validación lógica. Que un pronóstico me-
teorológico puede ser verificado desde un punto de vista empírico y pro-
babilístico. Que una afirmación moral (“todos los seres humanos son
iguales en dignidad”) depende de fundamentos racionales pero en últi-
ma instancia está sujeta al consenso social. Que un postulado teórico
(“el universo es infinito”, “el universo es finito”) puede ser verosímil si
tiene argumentos racionales y datos empíricos que lo corroboran, pero
puede resultar “improbable” (sobre todo si sostenemos que “el universo
es infinito”).

En lugar del “univocismo” (hay un solo tipo de verdad) y del relativis-
mo (todo vale, todo es subjetivo), lo que tenemos son distintos tipos y
niveles de verdad. Dentro de las mismas ciencias naturales, que gozan
del prestigio de ser “ciencias duras”, la ley de la gravedad o el pronóstico
meteorológico no tienen el mismo grado de verosimilitud. La idea mis-

13. Moacir Gadotti, Pedagogía da praxis, São Paulo, Cortez, 1995, p. 47.

14. Mario Bunge, Emergencia y convergencia, Barcelona, Gedisa, 2004, p. 297.



174 Filosofía y educación para un nuevo mundo

ma de la “materia” o de la “naturaleza” ha cambiado varias veces duran-
te el siglo XX. La visión organicista de la biología ha dejado lugar a la
biología molecular y ésta, a su vez, se encuentra ahora imbricada con
lateoría de la información.

La educación procura acercarnos a una visión objetiva, verdadera,
del mundo. Por eso mismo, no puede ser dogmática ni derrotista: el es-
fuerzo humano por conocer es un devenir permanente que todos los días
amplía las fronteras del conocimiento. Tenemos que estar entonces pre-
parados para aplicar metódicamente la duda a los conocimientos recibi-
dos y para reconocer nuestras aproximaciones a la verdad. O sea, tene-
mos que aprender a administrar la incertidumbre, como sugiere Jean
Houssaye:

Por cierto, la incertidumbre siempre ha sido en mayor o menor
grado el destino de la educación. […] En lo sucesivo, la incerti-
dumbre tiene primacía, y la cuestión de los valores en educación
debe plantearse de otra manera. En adelante, la cuestión priorita-
ria es otra; ya no depende de la búsqueda de un fundamento abso-
luto sino, por el contrario, de la gestión del pluralismo.15

El pluralismo epistemológico nos permitirá evitar las falsas antino-
mias que aún persisten entre ciencias naturales y ciencias humanas.
Las reglas del conocimiento científico valen para todas las ciencias: no
hay una matemática exacta para la física y una matemática borrosa
para las humanidades, como algunos se atreven a sostener. Cada disci-
plina se enfrenta con realidades específicas y crea mecanismos de vali-
dación de los conocimientos. Dentro de una misma disciplina puede ha-
ber paradigmas o teorías de distinto orden o en pugna. Por ejemplo: en
matemáticas podemos adherir a la tesis de que los objetos matemáticos
son formas innatas de la razón o podemos suscribir la tesis de que se
trata de una construcción progresiva a partir de la observación de la
realidad o una combinación de ambas (como ocurre con el constructivis-
mo). Estas discusiones no nos impiden reconocer la validez de los cálcu-
los matemáticos y su utilidad para resolver numerosos problemas. Lo
mismo debería ocurrir en las ciencias humanas, pero en éstas las exclu-
siones totales son más frecuentes. Por eso el dogmatismo y el relativis-
mo se manifiestan con más frecuencias en este campo.

15. Jean Houssaye, Educación y filosofía, Buenos Aires, Eudeba, 2003, p. 269.



175Conocimientos, interacciones y educación

12. Conocimiento y aprendizaje complejo

Como en todos los fenómenos humanos, no podemos descartar nin-
gún aspecto, sobre todo si se trata del conocimiento. En verdad, resulta
más convincente presentar una teoría unívoca, donde todo se explica a
partir de una dimensión determinada. Las visiones absolutas siempre
han tenido ventaja frente a las teorías complejas. Como diría Morin, el
modo disyuntivo (o lo uno o lo otro) parece más atrayente que el modo
conjuntivo: lo uno y lo otro. Durante milenios se ha enseñado en las
escuelas con la idea de que los alumnos precisan certezas simples, no
incertidumbres o complejidades.

El panorama que presentamos podría considerarse un “estado de la
cuestión”. Pero no buscamos eso sino otra cosa: demostrar que necesita-
mos abrirnos a la consideración de todos los factores que intervienen en
el conocimiento, incluyendo los factores irracionales o aquellos que pa-
recen fuera de nuestro control. Esto presupone que el ser humano busca
el mayor grado de autoconocimiento y de autonomía para comportarse
de manera inteligente en la vida con los demás y consigo mismo.

La idea de un aprendizaje complejo para situarse en el mundo de hoy
implica reconocer tanto los factores propiamente cognitivos (realidad-
subjetividad-lenguaje-sociedad) como aquellos que definen la inteligen-
cia y el comportamiento humano: los valores morales, los sentimientos,
el imaginario, las identidades que cada uno asume. Toda educación trans-
mite modelos de conocimiento, implícitos o explícitos. Y toda educación
transmite valores. El conocimiento es acción, como dicen el constructi-
vismo y el pragmatismo, y la finalidad de este conocimiento no puede
ser otra que la realización de un ser humano con los demás.

En los modelos antiguos se buscaba una educación que procurara
finalmente sabiduría, capacidad para comportarse de acuerdo con cier-
tos valores dentro de una sociedad dada. En la educación moderna se
puso el acento en el conocimiento, en el dominio de disciplinas específi-
cas. En la educación actual se intenta superar la fragmentación de dis-
ciplinas y de objetivos para procurar la formación de la inteligencia y de
la afectividad, del individuo y de su socialidad, del pensamiento científi-
co y de la creatividad artística, de la capacidad para pensar y de la capa-
cidad para resolver problemas.





[ 177 ]

CAPÍTULO 4

La importancia de las actitudes

Nadie sabe con precisión de qué modo pue-
de crearse una educación capaz de producir
individuos disciplinados, capaces de sinteti-
zar información, creativos, respetuosos y éti-
cos. He sostenido antes que la supervivencia
de nuestro planeta puede que dependa del cul-
tivo de estas cinco disposiciones mentales.

Howard Gardner,
Las cinco mentes del futuro

En 1996 me tocó dirigir un equipo pedagógico para organizar un sis-
tema de evaluación de los rendimientos educativos en la provincia de
Catamarca (Argentina).1 En esos años el Ministerio de Educación nacio-
nal estaba realizando operativos de evaluación de calidad educativa
aplicando pruebas que medían resultados de aprendizajes en matemá-
ticas y lengua. Los promedios nacionales eran desalentadores2 y los de
Catamarca se situaban entre los más bajos. La cuestión era saber por
qué los alumnos no aprendían.

Analizamos las pruebas realizadas y los resultados tratando de en-
contrar una explicación. Observamos que las mediciones se dirigían casi
exclusivamente a las competencias cognitivas (matemáticas y lingüísti-
cas). Las políticas remediales se dirigían entonces a mejorar el currículo
y la formación de los docentes. Todo ello nos parecía coherente con el
diagnóstico realizado.

1. Véase Gobierno de la Provincia de Catamarca, Ministerio de Cultura y Educación, ¿Qué
es el sistema de evaluación de rendimientos educativos de Catamarca?, Catamarca, 1997.

2. El Informe PISA 2006 realizados por la Organización para la Cooperación y el Desarrollo
Económico (OCDE) muestra una década más tarde que los rendimientos escolares en la
Argentina no habían mejorado sino empeorado.



178 Filosofía y educación para un nuevo mundo

Empezamos a sospechar que el sesgo “cognitivista” de las evaluacio-
nes impedía descubrir otros factores que estaban operando en los resul-
tados de aprendizaje de los alumnos. En las reuniones y en los inter-
cambios del equipo de especialistas encontramos testimonios de expe-
riencias que nos llevaron a revisar el enfoque dominante. Por un lado,
pudimos observar que dentro de un mismo entorno social (un barrio o
una cuadra) dos escuelas con la misma composición social diferían en
sus rendimientos por el “clima escolar” que se vivía en ellas (los teóricos
de la administración denominan a esto “cultura organizacional”). En
una escuela el directivo se ocupaba de cuestiones administrativas, los
docentes no tenían comunicaciones entre ellos ni con los padres. El ren-
dimiento escolar se situaba por debajo de la media, nacional o provin-
cial. Los alumnos parecían no tener interés en aprender. En la otra es-
cuela el director se preocupaba por las actividades pedagógicas, mante-
nía reuniones con los maestros para discutir actividades y se reunía con
los padres. La institución parecía animada con otro “espíritu”: los alum-
nos estaban motivados y los rendimientos eran en general iguales o su-
periores a la media provincial.

Un segundo descubrimiento fue el contacto con maestras y maestros
que enseñaban en escuelas de “cuarta categoría” (o sea, rurales, margi-
nales, subequipadas, con grado único para chicos con distintas edades,
generalmente no más de veinte alumnos). En ese universo encontramos
más de una decena de docentes que lograban resultados sorprendentes:
sus alumnos aprendían a leer y escribir, obtenían resultados satisfacto-
rios por encima de la media provincial.

¿Qué factores estaban operando en estas experiencias exitosas? Ni la
modernidad del currículo ni el nivel de formación de los docentes pare-
cían ser decisivos. En cambio, descubrimos que la “motivación” (de di-
rectivos, docentes, padres y alumnos) aparecía como una constante. A
su vez, otro factor aparecía asociado: la creatividad o la capacidad para
introducir innovaciones de acuerdo con el contexto de los alumnos.

Estas observaciones nos llevaron a discutir las teorías y las expe-
riencias educativas que teníamos como referencia. Sin duda, nos pare-
cía justificado verificar los aprendizajes en lengua y matemáticas, dos
áreas de conocimientos básicos reconocidos universalmente. Pero no
podíamos admitir que los resultados logrados en estas disciplinas se
debieran a condiciones exclusivamente “cognitivas” (buenos programas,
docentes calificados). Decidimos organizar entonces un operativo de eva-
luación con dos enfoques: 1) utilizando las pruebas de rendimientos en
matemáticas y lengua, y 2) cuestionarios para indagar sobre actitudes y
relaciones en la escuela. Un problema teórico que inmediatamente se
nos presentó fue definir las “actitudes” que queríamos evaluar. El con-
cepto de motivación aparecía en primer lugar, aunque tenía diversas



179La importancia de las actitudes

significaciones. En la teoría conductista de Skinner se la puede enten-
der como “estímulo”; en el psicoanálisis, como “deseo” (deseo de apren-
der, deseo de enseñar: la “pulsión epistemofílica”); en la teoría crítica de
Habermas, como “interés”. Por nuestra propia experiencia y por el testi-
monio de muchos docentes sabemos que un docente motivado despierta
en sus alumnos el deseo de aprender. Esta “disposición” es decisiva, no
importa cuál sea el contenido que se quiera transmitir. Pero la motiva-
ción puede tener una base psicológica (la personalidad del docente que
elabora el “deseo” de enseñar), social (el estímulo salarial o el temor a la
descalificación profesional), moral (la enseñanza como deber o vocación)
o intelectual (el interés del profesor por lo que está enseñando).

Creímos conveniente utilizar el término “motivación”, aunque con-
notado por el “interés” intelectual y por la vocación para enseñar.3 Des-
de el punto de vista metodológico, ello nos pareció suficiente para los
fines que estábamos procurando.

Un segundo concepto que estimamos relevante fue el de creatividad.
Pronto nos dimos cuenta de que la creatividad es inobservable. Piaget,
junto con otros cognitivistas, habla de “actitud activa”. Howard Gard-
ner vincula la creatividad con la capacidad de innovación en distintos
modelos de inteligencia. En El espíritu creativo, Daniel Goleman aplica
este esquema en diversos tipos de actividades. Un profesor resultará
creativo si despierta actitudes activas del alumno, o sea, si crea una
condición esencial del aprendizaje. Paulo Freire ha insistido mucho en
la crítica a la enseñanza directiva o autoritaria que forma alumnos pa-
sivos. El concepto de inteligencia activa se encuentra hoy incorporado
como un paradigma en la psicología cognitiva. Todo indica que se trata
de una disposición esencial para los aprendizajes. Manteniendo el tér-
mino “creatividad” asociamos a él tanto el desarrollo de actitudes acti-
vas como el de procesos de innovación.

Una vez que destacamos los conceptos de motivación y creatividad,
nos parecieron “ideas reguladoras” para reinterpretar los rendimientos
educativos. Llegamos a pensar que allí donde están presentes estas cua-
lidades los rendimientos escolares y académicos tienen que ser satisfac-
torios. Esta hipótesis fue en gran medida confirmada por el operativo de
evaluación que realizamos.

Tratamos de profundizar un poco más en nuestro análisis para iden-

3. La teoría motivacional que comparten muchos especialistas no ha logrado llegar a
una concepción unificada. Véase Ramón González Cabanach, Antonio Valle Arias, Juan
Carlos Núñez Pérez y Julio González Prenda, “Una aproximación teórica al concepto de
metas académicas y su relación con la motivación escolar”, Psicothema, vol. 8, Nº 1,
1996, pp. 45-61.



180 Filosofía y educación para un nuevo mundo

tificar otros aspectos determinantes. Esto nos llevó a las relaciones
sociales en la escuela. Siguiendo con la teoría de Vigotsky (“nadie apren-
de solo”), pensamos que debíamos introducir la “socialidad” o la capa-
cidad para “aprender en equipo” como una disposición fundamental.
El concepto de “socialidad” que adoptamos apunta a descubrir, en efec-
to, si los directivos, docentes, alumnos y padres desarrollan estrate-
gias solidarias vinculadas con los aprendizajes. Sospechábamos, tam-
bién, que en un contexto donde predomina la cultura individualista, el
debilitamiento de la “socialidad” debe tener consecuencias negativas
en la educación.

Por último, encontramos otro aspecto asociado con el anterior: la “par-
ticipación” o el “compromiso” de los actores con el proceso educativo. Se
trata de una disposición ético-política que tiene sus consecuencias. Por
ejemplo: en escuelas donde los padres participan y están comprometi-
dos con los fines educativos, el rendimiento de los alumnos mejora. En
aquellas donde los directivos, los docentes y los padres no se involucran
con las actividades de los alumnos, los aprendizajes se resienten.

Llegamos a la conclusión, teórica, de que la presencia o la ausencia
de estas cuatro actitudes (motivación, creatividad, socialidad, compro-
miso) podría mejorar o debilitar las condiciones de los aprendizajes. Pero
lo más importante es que nos pueden orientar mejor para definir estra-
tegias superadoras o remediales. En efecto, si subestimamos el hecho de
que los docentes no están motivados para enseñar, imponerles cursos
de perfeccionamiento puede resultar improductivo. Tampoco los estí-
mulos económicos puede ser suficientes si no existen motivaciones pe-
dagógicas, intelectuales o morales.

Pensamos que una combinación adecuada de motivación, creativi-
dad, socialidad y compromiso puede dar excelentes resultados en cual-
quier proceso educativo. Lo hemos podido verificar en Catamarca con
los docentes exitosos de escuelas de “cuarta categoría”. Existen miles de
experiencias semejantes en escuelas de todo tipo en el mundo. Los alum-
nos que mejor aprenden se encuentran en instituciones con docentes
motivados, autoridades comprometidas con la educación, cultura soli-
daria.

El “Operativo de Evaluación de Rendimientos Educativos de Cata-
marca” se llevó a cabo en 1997 con 147 escuelas, 4.840 alumnos, 356
docentes, 147 directivos y 4.848 padres. Normalmente, como suele ha-
cerse todavía, sólo se aplicaban pruebas sobre contenidos de la enseñan-
za con alumnos de escuela primaria y secundaria. (Las pruebas PISA,
centradas en contenidos de matemáticas, lengua y ciencias, se realizan
en distintos países del mundo con estudiantes secundarios de alrededor
de quince años.) Como ya señalamos, en nuestro caso, además de las
pruebas cognitivas, se aplicaron cuestionarios y se realizaron entrevis-



181La importancia de las actitudes

tas con docentes, directivos, padres y alumnos para indagar sobre la
“motivación”, la “creatividad”, la “socialidad” y el “compromiso” de los
actores. Los resultados fueron concluyentes: allí donde estaban presen-
tes las cualidades que habíamos seleccionado, los rendimientos eran
mayores.

Un informe de Adalgisa Scaglia resume los resultados del operativo
de evaluación y las respuestas asociadas con las actitudes.4 Se compro-
bó que existe correlación entre los rendimientos de los alumnos y sus
actitudes hacia el aprendizaje. Los resultados no dependían del nivel
socioeconómico o de la categoría de las escuelas. Pero la “ausencia” de
los padres (en algunos casos trabajadores emigrados y en otros, padres
desinteresados) y las condiciones de pobreza mostraban su incidencia
en el comportamiento de los alumnos. En muchos casos la motivación
central para asistir a la escuela estaba dada por la posibilidad de comer.
Dados estos condicionamientos, resultaba muy llamativo que se encon-
traran núcleos de alumnos en contextos adversos con muy buenos ren-
dimientos y actitudes. Las actitudes favorables de los docentes y de los
directivos en estos casos parecían capaces de compensar las desventajas
sociales o familiares.

El “menú” de actitudes que seleccionamos (motivación, creatividad,
socialidad, compromiso) no pretendía definir un “canon” para la evalua-
ción psicosocial de los aprendizajes. En la psicología cognitiva se ha otor-
gado mucha importancia a los mecanismos de la memoria (o procesa-
miento de la información), a la capacidad para resolver problemas y la
metacognición (la autoconciencia de los procesos de aprendizaje) y al
conocimiento social (aspecto que consideramos dentro del concepto de
“socialidad”).5

En el epígrafe de este capítulo Howard Gardner habla de “una edu-
cación capaz de producir individuos disciplinados, capaces de sintetizar
información, creativos, respetuosos y éticos”.6 El autor asigna con razón
una gran importancia al aprendizaje de la autodisciplina intelectual, o
sea, a la capacidad para controlar los procesos de conocimiento, algo que
la mayoría de los especialistas consideran que está en crisis. En este

4. Véase María Adalgisa Scaglia, “Creatividad, psicoanálisis y educación”, en Augusto
Pérez Lindo (ed.), Creatividad, actitudes y educación, Buenos Aires, Biblos, 2004, pp. 85-
113. La misma autora, con otras colegas, realizó una investigación ulterior indagando
sobre la creatividad entre los docentes. Véase Nilda Aceñolaza, Adalgisa Scaglia y Nelly
Urquiza, Creatividad, Universidad Nacional de Catamarca, 2002.

5. Véase John T. Bruer, “Education”, en William Bechtel y George Graham, A Compa-
nion…, pp. 681-690.

6. Véase Howard Gardner, Las cinco mentes del futuro, Barcelona, Paidós, 2008, p. 37.



182 Filosofía y educación para un nuevo mundo

sentido, parece también congruente destacar la capacidad para sinteti-
zar información en un momento en que las tecnologías de la informa-
ción y la comunicación permiten un gran acceso a multitud de fuentes
para aprender. En cuanto a las cualidades de “respetuosos” y “éticos”,
nos parece que resultan congruentes con las actitudes de “socialidad” y
“compromiso” que nosotros destacamos.

Las actitudes que menciona Gardner tienen una gran importancia
en la vida social y la educación. Podrían combinarse con las categorías
que utilizamos en la experiencia de Catamarca. Lo importante desde
nuestro punto de vista es insistir en la necesidad de abordajes más inte-
grados de los procesos educativos donde los diseños curriculares no olvi-
den las condiciones de la escolarización, donde las preocupaciones por la
transmisión de contenidos no olviden las motivaciones, donde el interés
por la socialización no desdeñe la adquisición de las competencias cogni-
tivas. Desde este punto de vista, la valorización de las actitudes puede
ser un camino adecuado para contribuir al mejoramiento de los resulta-
dos educativos.



[ 183 ]

CAPÍTULO 5

Pensamiento sudamericano,
conciencia histórica y educación

La unidad de América Latina, que se ma-
nifiesta en la sincronía de sus procesos histó-
ricos, marca a las naciones del continente
como integrantes de un destino común.

Alcira Argumedo, Los silencios
y las voces en América Latina

Los ideales de una cultura que han de transmitirse a través de la
educación se explicitan por medio de la filosofía, según lo que entendían
Platón en República o Aristóteles en Política cuando definieron princi-
pios éticos y filosóficos ligados a la educación para la ciudadanía. ¿En
qué sentido el pensamiento sudamericano nos señala objetivos para una
educación emancipatoria? Para responder a esta pregunta debemos ex-
plorar las constantes de experiencia histórica sudamericana a través
del sistema de ideas y creencias.

1. Los enigmas del pensamiento sudamericano

“¿Existe un pensamiento hispanoamericano?”, se preguntaba José
Carlos Mariátegui en un artículo de 1925.1 La pregunta sigue inquie-
tando en foros y congresos. Algunos buscan allí la clave del destino sin-
gular de América del Sur. Otros, en cambio, consideran que no hay par-
ticularismo en filosofía, que el pensamiento es universal. Desde el inicio
de las luchas por la independencia en el siglo XIX todas las corrientes

1. José Carlos Mariátegui, “¿Existe un pensamiento hispanoamericano?”, Revista Mun-
dial, Lima, 1 de mayo de 1925.



184 Filosofía y educación para un nuevo mundo

ideológicas en Sudamérica estuvieron atravesadas por la tensión entre
los que intentaron pensar desde una visión universalista heredera de la
modernidad europea y los que trataron de interpretar el mundo a partir
del contexto histórico local o regional.

El problema de la identidad del pensamiento sudamericano encierra
varios enigmas: ¿qué tipo de coincidencias podemos encontrar en el sis-
tema de ideas y creencias para definir el pensamiento sudamericano?,
¿en qué sentido puede distinguirse lo singular de lo universal en la filo-
sofía sudamericana?, ¿qué relaciones existen entre las ideas filosóficas
y las luchas históricas de los pueblos de América del Sur? ¿Cuál puede
ser el fundamento de la conciencia histórica sudamericana?

Formalmente podríamos decir con José Ferrater Mora que lo “sud-
americano” puede referirse a personas que hacen filosofía en la región,
cualquiera fuera su orientación, o puede referirse a una temática común
que designa una identidad.2

En el primer sentido, puede decirse que existe una cultura filosófica
muy importante con numerosos centros académicos y filósofos que in-
vestigan y enseñan dentro o fuera de la región. En los últimos cincuenta
años, motivados por el deseo de igualar o trascender la herencia euro-
pea, se crearon centros de investigación y de enseñanza comparables a
los de Estados Unidos o Europa. En la actualidad, filósofos sudamerica-
nos enseñan en los cinco continentes y han ingresado en las tradiciones
filosóficas de las más diversas culturas. La filosofía académica sudame-
ricana existe, ha logrado una cierta madurez y mantiene intercambios
con todas las corrientes de pensamiento del mundo.

En cambio, resulta problemático afirmar que existe “una” filosofía
sudamericana que represente al “ser sudamericano”. No cabe duda de
que la actividad filosófica es amplia y diversa, y aunque predomine la
influencia europea, existen tendencias universalistas más amplias y
tendencias regionalistas. Los nutrientes culturales venidos de muchos
lugares del mundo han contribuido a crear un cosmopolitismo y una
actitud de diálogo con todas las culturas. El multiculturalismo, y en con-
secuencia la hibridación, es un signo distintivo de la filosofía en Améri-
ca del Sur.

La reflexión sobre el destino sudamericano forma parte de la auto-
conciencia histórica. Partimos del supuesto de que toda reflexión sobre
el ser humano contiene al mismo tiempo conceptos universales y visio-
nes singulares. En este punto distintas teorías (en sociología del conoci-

2. Véase José Ferrater Mora, Diccionario de filosofía, Barcelona, Ariel, s.v. “Filosofía ame-
ricana”, 1994, pp. 1284 ss.



185Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

miento, en historia de las ciencias o en antropología cultural) han de-
mostrado que la búsqueda del conocimiento objetivo siempre se cruza
con las condiciones históricas, sociales, culturales o subjetivas.

Siendo así, deberíamos evitar inclinarnos hacia visiones sesgadas,
sean del “universalismo abstracto” como del “particularismo etnocéntri-
co”. En última instancia, la oposición simplista entre “universalismo” y
“particularismo” es apenas un primer momento de la reflexión. Toda
creación humana es al mismo tiempo singular y universal.

Mi primera hipótesis es que el pensamiento sudamericano está liga-
do a los grandes desafíos históricos de los pueblos de la región. La segun-
da es que no existe un pensamiento sudamericano homogéneo y tampoco
una esencia del ser sudamericano. Nuestra identidad está asociada con
los aportes de distintas culturas y, por lo tanto, con la diversidad. En
otras palabras, nuestra “alteridad”, nuestra capacidad para “ser otros”,
es algo que nos distingue positivamente en un mundo global y multicul-
tural. Podemos hablar en este sentido de un cambio de perspectiva: no
es el “principio de identidad”, como esencia cristalizada de nuestro ser
cultural, lo que constituye el enigma de lo “sudamericano”, sino la capa-
cidad para sintetizar de una manera original la diversidad de los oríge-
nes culturales. Algunos consideran que esta cualidad versátil de la cul-
tura sudamericana constituye una debilidad, un síntoma de inmadurez.
Yo creo, por el contrario, que constituye un potencial de aperturas múl-
tiples al mundo global.

En Sudamérica hallamos pueblos, culturas e ideas diversas, lo que
es cierto también de todos los continentes. ¿Dónde encontrar el sentido
que nos permita comprender como una totalidad al pensamiento sud-
americano? Las ciencias sociales pueden definir, de acuerdo con la lógi-
ca de sus disciplinas, constantes comunes a las sociedades sudamerica-
nas. Pero no pueden enunciar la “esencia del ser sudamericano”. La filo-
sofía, por su lado, puede indagar sobre el sentido de nuestra experiencia
histórica, pero no puede afirmar a priori que exista una “esencia” de la
identidad regional. Estas limitaciones teóricas no han impedido sin
embargo que se haya definido o intentado definir infinidad de veces la
“esencia latinoamericana”.

Yo creo que el “sentido” de la experiencia histórica de los pueblos sud-
americanos se puede comprender a través de las ideas que acompañan
las luchas por la independencia, por la democracia, por la justicia social
y por el desarrollo. Obviamente, este “sentido” de la historia sudameri-
cana va a ser necesariamente complejo, dinámico, plural y hasta contra-
dictorio si tenemos en cuenta la diversidad de los contextos y de los
actores.

En principio, parece que la identidad del pensamiento sudamericano



186 Filosofía y educación para un nuevo mundo

se reconoce en las distintas raíces culturales que la nutren. Historiado-
res y filósofos, como Leopoldo Zea o Arturo Roig,3 han tratado de com-
prender la sociogénesis y la singularidad de los pensadores sudamerica-
nos. Lo que descubren son constantes temáticas, convergencias teóricas
o ideológicas, pero sería aventurado afirmar que exista una unidad de
propósitos, una unidad totalizadora. Estos y otros autores señalan, ade-
más, que la maduración de la autoconciencia filosófica en América del
Sur aparece a principios del siglo XX.

A partir de las guerras de la independencia a inicios del siglo XIX,
una parte de las elites inspiradas en el Iluminismo europeo pensó que la
“conciencia histórica correcta” implicaba adoptar las demarcaciones del
progreso frente a las sociedades y las culturas arcaicas que venían de la
época colonial. Las nuevas oligarquías, liberales y modernistas, pensa-
ban que había que suprimir al indio, al negro, a los gauchos, las tradi-
ciones hispánicas o portuguesas. Civilización o barbarie, como reza el
título de uno de los libros de Sarmiento. El positivismo en México, Bra-
sil o Argentina operó con estas delimitaciones. Las mismas culturas po-
pulares formaban parte de una cultura del pasado, tenían que desapa-
recer con la sociedad tradicional. Esta actitud se refleja claramente y es
denunciada en el poema Martín Fierro de José Hernández.

El reconocimiento de las diversidades culturales, como el opuesto del
etnocentrismo, es un fenómeno reciente. Incluso en las formulaciones
internacionales de los derechos humanos desde 1948 sólo tardíamente
se percibió que en nombre de la igualdad se estaban negando las diver-
sidades y las diferencias. Claude Lévi-Strauss con Raza e historia fue
uno de los que advirtió este problema ante la UNESCO. Hicieron falta
declaraciones adicionales sobre los derechos de los pueblos, de las muje-
res, de las culturas, de las minorías.

Desde una perspectiva que reconoce la diversidad cultural como un
aspecto de la creatividad humana y como un valor que debe preservarse
en el pluralismo político, consideramos que los pueblos sudamericanos
pueden tener un proyecto común sin que esto signifique que deban te-
ner una matriz cultural común. Con esta perspectiva nos alejamos tam-
bién de la idea del “crisol de razas” (melting pot) que se instaló en Esta-
dos Unidos, Brasil, Argentina y otros lugares para postular una fusión
armoniosa de las distintas corrientes inmigratorias. Las culturas no se
“funden” en un crisol como en un proceso industrial. La diversidad cul-

3. Leopoldo Zea, El pensamiento latinoamericano, Barcelona, Ariel, 1976; Arturo Andrés
Roig, Teoría y crítica del pensamiento latinoamericano, México, Fondo de Cultura Econó-
mica, 1981.



187Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

tural no sólo es propia de la identidad sudamericana sino que además es
una condición favorable para ocupar un lugar en el mundo global.

2. Los nombres de América del Sur

Normalmente, el nombre tiene que ver con la identidad. Pero en este
caso vamos a encontrarnos con distintas denominaciones. Los “próce-
res” de la independencia (Hidalgo, Bolívar, San Martín, O’Higgins, Arti-
gas, Belgrano, entre otros) hablaron de “América” o de “Sudamérica”. El
término “América Latina” fue inventado en la Revue des Races Latines
en París (1851-1860) y sirvió para legitimar la invasión de México por
Napoleón III que entronizó a Maximiliano como emperador.

Un ideólogo de la revolución mexicana, José Vasconcelos, decía en La
raza cósmica. Misión de la raza iberoamericana (1925) que somos porta-
dores de raíces europeas, indígenas y africanas.4 También se pronunció
en contra de la “latinización” pues la consideraba un error. Pero el nom-
bre “América Latina” hizo carrera diplomática y literaria a través de José
María Torres Caicedo (1830-1889), quien trabajó como representante de
Francia en Venezuela, Colombia y El Salvador. “América Latina”, “lati-
noamericanos”, “latinos”, son nombres que al correr del tiempo han teni-
do su curso y se han impuesto en el lenguaje común y académico.

Darcy Ribeiro propuso algunas categorías antropológicas para defi-
nir nuestras poblaciones: “pueblos testimonio”, “pueblos nuevos”, “pue-
blos trasplantados” y “pueblos emergentes”. Su visión reconoce el plura-
lismo cultural (aunque en el caso de Brasil destacará también como una
virtud la homogeneidad lusitana).5

Las culturas aborígenes son más de un centenar desde el sur del río
Bravo en México hasta el extremo sur de Chile. Algunos autores trata-
ron de definir el continente con el nombre de “Amerindia” o “Indoaméri-
ca”. También se cometía así el error de reducir a un componente étnico
particular la imagen de todo un continente. Los pueblos indígenas re-
presentan alrededor del 20 por ciento de la población sudamericana y
están compuestos a su vez por etnias diversas. En varios países los com-
ponentes afroamericanos son más importantes y en otros predominan
las raíces europeas.

No existe el “indio sudamericano” como un prototipo homogéneo, pues

4. José Vasconcelos, La raza cósmica. Misión de la raza iberoamericana, México, Austral,
1999.

5. Darcy Ribeiro, Las Américas y la civilización, Buenos Aires, Centro Editor de América
Latina, 1985.



188 Filosofía y educación para un nuevo mundo

las diversidades antropológicas y culturales son tan variadas como en
otras regiones. Por lo demás, algunas lenguas aborígenes fueron asumi-
das por los colonizadores e inmigrantes, como en el caso del guaraní en
Paraguay. En el noroeste argentino algunas comunidades hablan que-
chua porque fue la lengua vehicular que utilizaron los jesuitas para evan-
gelizar. También hay que contar con que hubo desplazamientos y coloni-
zaciones entre los pueblos originarios. Los incas y los aztecas integraron
o dominaron a muchos pueblos.

Como actitud reparadora frente al genocidio y los etnocidios que su-
frieron los pueblos aborígenes, algunos propusieron instituir el nombre
“Amerindia” al continente. Pero este gesto no resolvería el problema de
la identidad y tampoco superaría el legado de cinco siglos de coloniza-
ción y repoblamiento de América del Sur.

El nombre “Hispanoamérica”, sostenido por la diplomacia española y
por los criollos defensores de la tradición hispánica, plantea otras obje-
ciones. Ante todo, porque ignora la mitad de Sudamérica habitada por
los brasileños, de habla portuguesa, además de otros países de habla
francesa e inglesa. En segundo lugar, porque a los pueblos aborígenes
les resulta indigno llevar la identidad de los colonizadores. En tercer
lugar, porque entre los millones de inmigrantes europeos y asiáticos
encontramos procedencias tan diversas como las de Italia, Alemania,
Siria, Japón, Francia, Polonia, Rusia, etc. Finalmente, porque los afro-
americanos no pueden tampoco sentirse identificados como “hispano-
americanos”.

Otro nombre “diplomático” es el de Iberoamérica, que ha cobrado re-
levancia con la incorporación de España y Portugal a la Comunidad
Europea en los años 80. Estos países fueron escogidos como mediadores
naturales con América del Sur teniendo en cuenta sus vínculos históri-
cos. El nombre Iberoamérica nos evoca el Tratado de Tordesillas (1494)
que dividió el subcontinente entre España y Portugal. Reafirma la pro-
longación de Europa en América del Sur, algo que muchos comparten.

Nadie puede negar que lo “ibérico” dejó su marca en todo el continen-
te. Es verdad que existe una comunidad lingüística, poblacional y cultu-
ral muy importante de España y Portugal con la región. Pero una gran
parte de los pobladores actuales de América del Sur no han venido de la
península ibérica: aborígenes, africanos, italianos, árabes, japoneses,
alemanes, polacos, chinos, coreanos, etcétera.

La cuestión del “nombre” nos parece reveladora por dos razones: por-
que muestra que aún no se ha consolidado la identidad y porque mani-
fiesta la continuidad de la impronta colonial. (En la Argentina, y otros
lugares de América, se celebra el 12 de octubre de cada año el día de la
raza, que es un homenaje a la conquista española.) Mantener el nombre
“América Latina” significa prolongar un equívoco pues impide afirmar



189Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

la pluralidad explícita de un conjunto de culturas que hacen a la riqueza
de nuestro continente. Sin renegar del legado europeo y de la influencia
de las culturas ibéricas y latinas, es evidente que las sociedades sud-
americanas tienen también otros componentes culturales. (Sólo basta
con evocar los apellidos de algunos jefes de Estado de nuestros países en
las últimas décadas: Geiler, Fujimori, Menem, Kirchner, Bucaram, Gei-
sel, Evo Morales y de otros con orígenes africanos o indígenas para dar-
se cuenta de que no todos provienen de culturas latinas.)

El nombre de América del Sur, ligado a la geografía y a los movimien-
tos político-culturales desde el río Bravo en México hasta Tierra del Fuego
en la Argentina, se corresponde con los discursos de las luchas por la
independencia y designa un conjunto de pueblos que tienen afinidades
lingüísticas, históricas y culturales (aunque se hablan más de cincuenta
lenguas, las lenguas vehiculares más importantes son el castellano, el
portugués, el inglés y el francés). El concepto de América del Sur, en
este sentido, comprende naciones que están en el hemisferio norte, como
México, América Central y el Caribe. La música, la política, la cultura,
la danza o la literatura hacen que Cuba o Nicaragua estén tan próximas
de América del Sur como la Argentina, Brasil o Chile. (Esto de ubicarse
en el “norte” o en el “sur” también ha dependido de decisiones políticas
como las que hicieron que en los años 90 la Argentina entrara en la
OTAN, o que México, Perú o Chile formen parte del espacio económico de
América del Norte a través del NAFTA.)

En la perspectiva de la formación de bloques regionales los protoco-
los constitutivos del Mercosur hablan de América del Sur. En la Decla-
ración de Ayacucho, de diciembre de 2003, donde se acuerda el proyecto
de la Comunidad Sudamericana de Naciones, se hace alusión explícita a
la culminación de la gesta emancipadora de América del Sur. En 2008 se
constituyó Unasur, Unión de Naciones de América del Sur. El nombre
de “América del Sur” corresponde a un intento de integración regional
que tiene raíces históricas, políticas y culturales. Esta integración regio-
nal es un proyecto que tiene fundamentos en las luchas históricas.

3. La acción y la conciencia histórica

Los hechos sociales y las ideas se encuentran entretejidos de una
manera compleja que no siempre logramos inteligir. Uno de los prime-
ros pensadores que intentó descifrar el sentido de la historia fue el ára-
be Ibn Jaldun (1332-1406) a través de su obra Prolegómenos históricos.
Pero recién a partir de la Revolución Francesa de 1789 la Europa mo-
derna se plantea la posibilidad de encontrar una lógica o un sentido en
los acontecimientos políticos e históricos.



190 Filosofía y educación para un nuevo mundo

Estas y otras corrientes (entre las que cabe mencionar el evolucionis-
mo anglosajón) comenzaron a interpretar los acontecimientos, los acto-
res sociales y las ideas como partes de una trama más profunda y hasta
invisible que se encuentra en los procesos y las estructuras. El nacimiento
del historicismo, de la filosofía de la historia, del Iluminismo progresis-
ta, del evolucionismo, de las ciencias sociales en general, tiene que ver
con esta historia que la filosofía posmoderna actual pretende desandar
declarando el “fin de los relatos”, el “fin de la historia”, el “fin del progre-
so”, el “fin de los discursos emancipadores”.

Aunque fueron muchos los intentos por “naturalizar” la experiencia
social a través de teorías deterministas durante el siglo XX, el reconoci-
miento de la “acción” y de la “conciencia” en la vida social se ha vuelto
patente en el pensamiento actual. La “vuelta del sujeto”, de la que habla
Alain Touraine, tiene que ver también con la “historicidad”.6 Pero la
corriente “posmoderna”, ligada a otro momento de la experiencia histó-
rica europea, no sólo rechaza el discurso emancipatorio (progreso, libe-
ración) sino que también cuestiona el sentido de la historia.7

La negación de la “intencionalidad”, del “proyecto histórico” y de la
“acción colectiva” ha servido en distintos momentos para sostener el
determinismo sociológico, económico o cultural. En suma, para deslegi-
timar los intentos emancipatorios de los movimientos sociales de la re-
gión. En los años 90 muchos utilizaron el discurso del “fin de las ideolo-
gías” para justificar las políticas económicas que se hacían en el marco
de la ideología neoliberal y para eludir toda referencia a reivindicacio-
nes sociales o políticas.

La historización humana, y no la mera evolución, supone que los in-
dividuos construyen proyectos sociales e ideas con el fin de enfrentar
desafíos y, entre ellos, el problema central del bienestar individual y el
colectivo. En este sentido, proponemos descubrir las constantes del pen-
samiento sudamericano en torno a los grandes proyectos que aparecen
recurrentemente a través de los movimientos sociales y políticos: las lu-
chas por la independencia, la democracia, el desarrollo, la justicia so-
cial, la unidad de América del Sur. Podemos retomar, de manera am-
pliada, el concepto de “revoluciones inconclusas” que propone Orlando
Fals Borda.8

Un camino para indagar sobre la identidad en el pensamiento sud-

6. Alain Touraine, El regreso del actor, Buenos Aires, Eudeba, 1987.

7. Véanse Zygmunt Bauman, Modernidad líquida; Jean Baudrillard, La ilusión del fin.
La huelga de los acontecimientos, Barcelona, Anagrama, 1993.

8. Orlando Fals Borda, Las revoluciones inconclusas en América Latina, 1809-1968, Méxi-
co, Siglo Veintiuno, 1968.



191Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

americano podría ser el análisis de las cosmovisiones, las identidades
culturales, los modelos de pensamiento, las ideologías y las creencias
que se manifiestan en la región.

Al adoptar este enfoque suponemos que las ideas son la expresión de
los valores y las finalidades de individuos, grupos sociales y Estados,
pero también asumimos que son el correlato de los procesos políticos,
económicos o culturales. Podríamos retomar una definición de Morin al
respecto:

Cultura y sociedad mantienen una relación generadora mu-
tua y en esta relación no olvidemos las interacciones entre indi-
viduos que son, ellos mismos, portadores/transmisores de cultu-
ra: estas interacciones regeneran a la sociedad, la cual regenera
a la cultura.9

En otras palabras, no aceptamos ni el determinismo social ni el idea-
lismo cultural. Tampoco resulta aceptable el monismo según el cual los
sujetos de la acción social son únicamente los individuos (teoría liberal)
o únicamente los colectivos (el Estado o la clase social, como en el
marxismo). La pluralidad de sujetos (individuos, pueblos, grupos socia-
les, Estados) es una clave para entender las distintas fuentes de legiti-
midad que surge de la acción política en América del Sur.

Más allá del monismo, del reduccionismo o del determinismo, las cien-
cias sociales se inscriben hoy en el reconocimiento de un paradigma com-
plejo donde las ideas y las creencias forman parte del sistema social jun-
to con los actores, los procesos, las estructuras, los acontecimientos. En
este marco la conciencia, la intencionalidad, las creaciones simbólicas,
los valores, las normas, las creencias, la subjetividad, tienen una impor-
tancia decisiva para la sociedad. En este sentido, varios autores han
defendido en las últimas décadas la dimensión cultural del desarrollo.

En el contexto sudamericano el “sentido” de la historia depende en
gran medida de los proyectos colectivos. Ahora bien, en la medida
en que existen procesos económicos y estructuras sociales junto a lími-
tes materiales y naturales para cualquier acción, podemos comprender
los riesgos de una actitud voluntarista, ideologista o subjetivista. Los
procesos y las estructuras son aspectos insoslayables de la vida social.
Comte distinguía entre la “estática” y la “dinámica” social. El marxismo
hizo clásica la distinción entre factores objetivos y subjetivos.

El “sentido” de nuestros actos tiene que ver con proyectos e intencio-
nalidades. Así como la libertad supone el autoconocimiento, la acción

9. Edgar Morin, El método. 4. Las ideas, p. 19.



192 Filosofía y educación para un nuevo mundo

histórica supone la autoconciencia colectiva. Pero en la historia sud-
americana el “voluntarismo ideológico”, que registran el análisis políti-
co y la literatura, ha tendido a disociar el pensamiento de las condicio-
nes de realidad. Obras como Yo el supremo de Roa Bastos, El recurso del
método de Alejo Carpentier, Radiografía de la pampa, de Ezequiel Mar-
tínez Estrada, Cien años de soledad de Gabriel García Márquez y tan-
tas otras aluden entre otras cosas a este fenómeno.

La conciencia histórica implica la capacidad para reconocer las con-
diciones de la historicidad, el principio de realidad y los medios para
alcanzar los objetivos deseados. Reconocer los factores que intervienen
en la construcción de un proyecto colectivo y ser conscientes de las ideas
que se proponen son aspectos indisolubles de la acción histórica.

Los conflictos que han experimentado las sociedades sudamericanas
desde las luchas por la independencia nos permiten distinguir el “princi-
pio de negación” o de resistencia que las enfrenta a las dominaciones
coloniales, imperialistas, oligárquicas, militaristas y dictatoriales. En
cada caso estos antagonismos se han expresado de manera específica y
con distinta intensidad. Hacia 1980 la mayoría de los países pasaban
por dictaduras militaristas o autocráticas y al final de la década todas
las sociedades se habían encaminado hacia la restauración de la demo-
cracia.

Sin conciencia histórica y sin una acción colectiva coherente, los pro-
cesos sociales aparecen como fatalidades o como situaciones anómicas.
Los individuos se descubren como simples engranajes de las circunstan-
cias. A pesar del voluntarismo que trasuntan muchos acontecimientos
políticos y sociales, esto ha ocurrido con frecuencia en América del Sur.
La historia se experimenta como un destino incomprensible y por lo tan-
to se pierde la capacidad para ser sujetos de la propia historia. Las do-
minaciones extranjeras, oligárquicas, el caudillismo, el ideologismo, el
autoritarismo, el sectarismo, el individualismo, la explotación social
desenfrenada, el clientelismo, la corrupción, son algunas de las mani-
festaciones de una sociedad desarticulada donde aún no ha alcanzado
rango de consenso social generalizado la idea de una sociedad justa y de
un proyecto histórico.

La literatura sudamericana ha relatado magistralmente el destino
de personajes que oscilan entre la fatalidad y la pura discrecionalidad.10

En cuanto testimonio y conciencia del drama sudamericano, la literatu-
ra constituye una de las fuentes más interesantes para analizar las iden-
tidades y las negatividades de la experiencia social sudamericana. En

10. Véase, por ejemplo, Graciela Scheines, Las metáforas del fracaso. Desencuentros y
utopías en la cultura argentina, Buenos Aires, Sudamericana, 1993.



193Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

otro sentido, podemos considerarla también una manifestación profun-
da de la conciencia histórica sudamericana.

Desde otra perspectiva, cabe destacar la importancia del revisionis-
mo histórico en sus distintas corrientes historiográficas. Este movimiento
no sólo ha servido para denunciar los mistificaciones de las “historias
oficiales” sino también para valorar la importancia del conocimiento
histórico cono formador de una conciencia colectiva. Hay que señalar
como un hecho sintomático que aún no existe una historia de América
del Sur que sea aceptada por todos los países y por las comunidades
académicas respectivas.

En el siglo XIX se les reprochaba a las oligarquías liberales instituir
un “país legal” ajeno al “país real”. Es lo que denuncia el poema Martín
Fierro de José Hernández. En el siglo XX muchos critican el “doble dis-
curso” de los dirigentes políticos que anuncian algunos objetivos y reali-
zan otros. Desde el punto de vista sociológico, Alain Touraine señaló en
varios trabajos que el fondo del problema reside en la desarticulación
constante entre el pensamiento y la acción, entre la ideología y la políti-
ca.11 Las estructuras de la dependencia y las relaciones de dominación
social contribuyen a crear espacios económicos divorciados de la socie-
dad local, sistemas políticos que no responden a la voluntad popular.

El rechazo al conocimiento forma parte de las constantes de América
del Sur. Su génesis la podemos encontrar en el legado colonial ibérico
que llegó muy tardíamente a la Modernidad, que inculcó en las clases
dirigentes una filosofía escolástica antimoderna, que impuso una legali-
dad impostada sobre una realidad bien distinta a la europea. Pero los
movimientos independentistas no lograron saldar la brecha. Las oligar-
quías criollas, las elites burocráticas y los militares siguieron mante-
niendo un orden desgajado de la cultura popular. Y esto explica en parte
los fracasos de los distintos intentos de modernización.

En un contexto de desintegración social el ideologismo y la anomia
aparecen como epifenómenos inevitables. Y también la débil valoración
social de la cultura científica. Es que la racionalidad y la actividad cien-
tífica aparecen tardíamente como enclaves aislados de la evolución so-
cial. Hacia comienzos y hasta mediados del siglo XIX se carecía de cen-
tros de estudios de las matemáticas, la física o la química. Las universi-
dades comienzan a desarrollarse en Brasil en las primeras décadas del
siglo XX. Y todavía hacia 1978 podemos constatar que la dictadura mili-
tar prohibía la enseñanza de las matemáticas modernas en la Argenti-
na. La cultura del conocimiento constituye todavía un proyecto.

11. Alain Touraine, América Latina: política y sociedad, Madrid, Espasa-Calpe, 1989; tam-
bién Las sociedades dependientes, México, Siglo Veintiuno, 1978.



194 Filosofía y educación para un nuevo mundo

4. Cosmovisiones

En toda sociedad subyacen creencias, conscientes o inconscientes,
sobre la naturaleza, el mundo, la temporalidad, la corporeidad, el espí-
ritu, el bien o el mal. ¿Qué hay de común entre la cosmovisión de las
culturas de raíces indígenas, africanas y europeas en Sudamérica? La
idea de la naturaleza que recibimos de estas y otras influencias son di-
vergentes en varios sentidos.

Los pueblos originarios, que elaboraron variadas cosmovisiones, po-
seían sin duda una conciencia de la naturaleza y de la historia muy
distinta a la de los conquistadores europeos. Lo mismo podríamos decir
de los esclavos que fueron traídos de África. La conquista y la evangeli-
zación negaron el mundo simbólico de las culturas preexistentes, así
como negaron la dignidad de los indios y de los esclavos africanos.

La recreación del Estado español y del portugués en América fue una
especie de “institución imaginaria” de la sociedad. El Estado nació con-
tra la sociedad, es decir, contra las culturas preexistentes. Esta estruc-
tura sobrevivió mucho tiempo y aún hoy diversos pueblos y comunida-
des tratan de conquistar espacios de autonomía frente al poder del Es-
tado. Esta contradicción atraviesa toda la historia sudamericana y ex-
plica en parte el sentimiento de deslegitimación del Estado que atravie-
sa las sociedades de la región.12

La rearticulación de las relaciones entre el Estado y la sociedad es
una tarea pendiente. La memoria de los genocidios (de los pueblos origi-
narios, de los esclavos africanos), de las guerras civiles y las dictaduras
debería recordarnos la importancia del Estado de derecho y del respeto
a la dignidad de las personas.

Se podría decir que en el plano de las cosmovisiones prevalecen las
creencias del cristianismo occidental. Es verdad que estadísticamente
la mayoría de los sudamericanos se declaran católicos. Pero mientras
que el cristianismo europeo estaba anclado en tradiciones ancestrales y
en movimientos religiosos profundos, en América del Sur se impuso una
religión de Estado que operaba como una imposición ritualista. Gilberto
Freyre en Casa Grande e Senzala habla de una “liturgia social más que
religiosa”. (El ejemplo de los “requerimientos” que se les planteaban a
los aborígenes que no entendían el español para que aceptaran la obe-
diencia a la Iglesia Católica y al rey de España es una de las pruebas de
esto.) Los esclavos africanos y los pueblos aborígenes cumplían exterior-

12. Véase José Ignacio García Hamilton, Los orígenes de nuestra cultura autoritaria (e
improductiva), Buenos Aires, Albino y Asociados, 1990.



195Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

mente con los ritos coloniales mientras que en su intimidad conserva-
ban las cosmovisiones de origen. Esta dualidad se puede verificar aún
hoy en los pueblos andinos, en Brasil y en otros lugares.

El mestizaje y la miscigenación cultural crearon sincretismos que
mantuvieron el dualismo cultural. Los intentos de secularización
que vinieron con la independencia y la introducción de nuevas corrien-
tes inmigratorias con sus ideologías y culturas se amoldaron de manera
compleja a la nueva naturaleza, a las costumbres y a los tiempos del
nuevo mundo. Las oleadas inmigratorias produjeron nuevas síntesis.
Darcy Ribeiro resume esta experiencia en el concepto de “pueblos nue-
vos” y “pueblos trasplantados”.

En Europa occidental la cosmovisión racionalista moderna se impu-
so de manera categórica luego de varios siglos de conflictos con las tra-
diciones aristocráticas, religiosas y ancestrales. En América del Sur los
pueblos aborígenes todavía están luchando por recuperar sus tradicio-
nes, mientras que los descendientes de inmigrantes europeos discuten
en Buenos Aires sobre la posmodernidad (como si hubieran pasado por
los mismos eventos que singularizan este fenómeno en Europa).

 La idea de la naturaleza es objeto de muy diversas interpretaciones
que van desde el pensamiento mágico al cientificismo, pasando por las
cosmovisiones aborígenes, cristianas, ecologistas, marxistas, positivis-
tas y otras. Las tradiciones católicas, protestantes, árabes y judías apor-
taron doctrinas y creencias para interpretar el mundo, las relaciones
sociales, la historia o la naturaleza. En varios países la cultura afro-
americana es importante. Asistimos al renacimiento de las culturas abo-
rígenes. Los pueblos de la región reciben a través de la escolarización,
de la iniciación religiosa y los medios de comunicación diversas visiones
del mundo que no resultan coherentes entre sí.

América del Sur comparte la conciencia de pertenecer a la historia
del mundo occidental. Sin duda, el legado europeo y judeo-cristiano si-
gue siendo fundamental. Las culturas urbanas, aun las más pobres, tie-
nen como referentes reales o imaginarios los “bienes” de la vida moder-
na. Pero tenemos indios del Amazonas que viven en el Neolítico, comu-
nidades menonitas de la Argentina o Paraguay que hablan el alemán
anterior a Lutero, pueblos indígenas y poblaciones rurales excluidas que
viven al margen de la modernidad. Comunidades semejantes aisladas
de los centros poblados viven en tiempos diferentes mientras que en las
ciudades la televisión homogeneiza las percepciones del espacio, del tiem-
po, de la naturaleza, de la cultura, de la sociedad o de las tecnologías. Se
propagandiza la sociedad de consumo a pueblos que viven por debajo de
la línea de la pobreza, como en Haití. Muchos intelectuales hablan de la
posmodernidad en un contexto donde todavía no ha llegado la vida mo-
derna. La diacronía del pasaje de la sociedad tradicional a la sociedad



196 Filosofía y educación para un nuevo mundo

moderna no se produjo en América del Sur de la misma manera que en
Europa, y en algunos lugares no aconteció.

Todos estos elementos nos muestran cuán problemático resulta ha-
blar de una cosmovisión compartida. Mucho menos podemos hablar de
una metafísica sudamericana, dicho esto sin negar la posibilidad de una
teoría metafísica construida en suelo americano. Podemos reconocer que
casi todos los pueblos sudamericanos comparten la pertenencia al mun-
do occidental, la filiación judeo-cristiana, la conciencia de una cultura
que progresa a través de las técnicas, entre otras cosas. Pero si bien esto
define la cultura dominante en los países sudamericanos, en el interior
de esas culturas las creencias, las subjetividades, los actores sociales,
los tiempos históricos, la visión de la naturaleza, pueden ser muy dife-
rentes.

Resulta fácil constatar la inconmensurabilidad que se presenta en-
tre la cosmovisión española-portuguesa y las cosmovisiones aborígenes
o africanas. También resulta inconmensurable la cosmovisión positivis-
ta o modernista que la mayoría de la población ha recibido de los siste-
mas educativos con las teorías ecologistas que actualmente cuestionan
todo el legado industrial-capitalista.

No disponemos pues de una cosmovisión sudamericana homogénea o
coherente. Vivimos en un contexto de pluralismo metafísico. Convivi-
mos con distintas ideas sobre la naturaleza, la historia, las relaciones
sociales o las religiones. La coexistencia y la miscigenación de estas cos-
movisiones que algunos ven como un defecto constituye de hecho uno de
los aportes más valiosos de los pueblos de América en el mundo: el plura-
lismo cultural. Estamos viviendo nueva síntesis histórica, pero todavía
no nos reconocemos en ella. Esta característica de nuestra cultura es lo
que nos permite comprender el valor de otras culturas en la era de la
globalización. Y en este sentido América del Sur podría considerarse
mejor dotada que Europa, donde los conflictos étnicos y la xenofobia
afloran por doquier. En la era de la globalización la capacidad para com-
prender distintas culturas y para convivir con ellas es una condición
favorable para construir una visión universalista del ser humano. El
problema es que todavía no disponemos de una explicitación, de una
toma de conciencia histórica adecuada, para formular el nuevo paradig-
ma reconociendo las convergencias y las diferencias que nos identifican.13

13. El antropólogo Néstor García Canclini representa en este sentido uno de los más lúci-
dos esfuerzos por analizar las características de las culturas sudamericanas. Véanse, en-
tre otros, Culturas híbridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad, México,
Grijalbo, 1990: Latinoamericanos buscando un lugar en este siglo, Buenos Aires, Paidós,
2002



197Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

5. Modelos culturales

Todas las sociedades poseen modelos culturales que aseguran su iden-
tidad. El factor cultural ha sido revalorizado como un aspecto crucial del
desarrollo de los países y como una clave para entender muchos conflictos
actuales. Las tradiciones, la lengua, la religión, son algunos de los compo-
nentes de la cultura de cada pueblo. Los elementos que entran en el menú
de la identidad cultural suelen ser múltiples y no siempre explícitos.

La estructura del Estado-nación que nace en la Europa moderna buscó
deliberadamente someter las identidades locales y ancestrales a un pro-
yecto de comunidad nacional. En América del Sur este proceso llevó va-
rias décadas de conflictos, guerras civiles e inestabilidad durante el si-
glo XIX. La cultura nacional existe, tiene sus próceres, sus tradiciones,
sus tragedias, sus obras de arte, sus particularidades políticas, culina-
rias o lingüísticas.

Entre 1820 y 1930 las elites de la independencia y las oligarquías
liberales trataron de eliminar la cultura colonial, la tradición hispana,
las culturas indígenas, africanas o gauchescas. Etnocidios diversos y
negaciones múltiples. Las diversidades culturales querían ser homoge-
neizadas bajo el modelo del Estado-nación moderno. En Brasil es donde
las elites lograron más tempranamente imponer esta unidad desde la
época imperial.

En los países hispanos el correlato de estas tentativas fueron los
movimientos conservadores, restauradores, tradicionalistas. Todavía hoy
perdura en regiones de América del Sur la alternancia entre “liberales”
y “conservadores”, entre “blancos” y “colorados”, que disputan por los
valores de la tradición y la modernidad.

Las fronteras culturales no siempre coinciden con las fronteras polí-
ticas, como se puede apreciar en Bolivia y en otros lugares. La integra-
ción sudamericana en su avance institucional pondrá en evidencia algo
que acontece en Europa: en cuanto se debilitan las fronteras del Estado-
nación, renacen las identidades culturales ancestrales y singulares. Po-
demos prever entonces que las “identidades nacionales” sufrirán cam-
bios en la medida en que se intente construir una identidad transnacio-
nal, sudamericana.

Dentro de un mismo país coexisten diversos modelos culturales. Junto
a los fragmentos de la cultura colonial podemos encontrar la vigencia de
las culturas aborígenes, como en los países andinos. En la Argentina o
Uruguay encontramos fragmentos de las culturas europeas junto con
elementos de la cultura criolla, aborigen y afroamericana. Buenos Aires
es una ciudad cuyos barrios contienen representaciones de casi todos los
pueblos sudamericanos junto a descendientes de europeos y costumbres
norteamericanas.



198 Filosofía y educación para un nuevo mundo

El modelo patriarcal, patrimonialista o esclavocrático heredado de la
conquista todavía se puede apreciar en distintas regiones del continen-
te. El estilo semifeudal de relación con los dependientes o peones, el
respeto de la autoridad del patrón, la aceptación de la fatalidad y de las
tradiciones, son todos aspectos de la cultura colonial.

Los movimientos independentistas partieron de la ideología igualita-
ria de la Revolución Francesa, empezando por Haití que suprimió la es-
clavitud en 1806. Pero no encontraron amalgamas coherentes ni en lo
social ni en lo cultural. (En Brasil la independencia la decretó el empera-
dor Pedro I en 1816, pero la esclavitud fue abolida recién en 1888). En la
mayoría de los casos las clases populares se movilizaron en torno a las
consignas políticas de la independencia, de la libertad (de los ciudadanos,
de los esclavos negros, de los indios sometidos a servidumbre) o de la
justicia social. Miguel Hidalgo en México prometía tierras a los campesi-
nos; en el ejército de José de San Martín ocho ex esclavos negros alcanza-
ron el rango de coronel; Andresito, un jefe indio, fue comandante del ejér-
cito de José G. Artigas, quien además proponía una reforma agraria.

En ausencia de una fuerte amalgama racial, cultural o religiosa, los
pueblos de América del Sur encontraron en la voluntad política de un
proyecto de país los cimientos de su identidad colectiva. Países del “ma-
ñana”, “países proyectos”, como diría José Ortega y Gasset. Pero tam-
bién países con un alto grado de politización debido a la centralidad
cultural de lo político.

El modelo cultural subyacente, la tradición hispánica, era parte del
pasado que los independentistas se proponían abolir en Hispanoaméri-
ca, mientras que en Brasil se mantuvieron las tradiciones portuguesas
a través de la corte imperial. Las elites independentistas disponían de
las ideas de la Revolución Francesa y la Ilustración. Pero tenían que
inventar nuevas instituciones sin disponer de un capital simbólico pro-
pio. Los caudillos se convertían entonces en nuevos soberanos fundado-
res de repúblicas que apenas si tenían identidad. De ahí que la respues-
ta voluntarista o reaccionaria fuera con frecuencia el autoritarismo. Se
crearon sociedades imaginarias que fueron sacudidas por dictaduras que
buscaban conservar la cohesión social a cualquier precio. El realismo
mágico de Gabriel García Márquez, Mario Vargas Llosas y otros escrito-
res captó este fenómeno de manera magistral.

Los modelos y las identidades culturales que podemos encontrar en
América del Sur son muy variados: desde la cultura conservadora de
raíces coloniales ibéricas hasta las culturas consumistas de los jóvenes
influidos por las industrias culturales norteamericanas; desde las pau-
tas culturales europeas de las poblaciones venidas con la inmigración
hasta las culturas campesinas indígenas; desde las identidades africa-



199Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

nas en Haití, Cuba, Santo Domingo o el Nordeste de Brasil, hasta los
movimientos nacionalistas que atraviesan distintos países.

Los movimientos nacionales populares aparecen como agentes que
buscan la cohesión social en contextos en los que los pueblos tienen
que luchar contra dominaciones externas o contra las oligarquías loca-
les. Ernesto Laclau reivindica la cultura nacional-popular como un ve-
hículo para ampliar la ciudadanía a sectores que normalmente estaban
excluidos.14 Resulta sintomático que las formas que se denominan “po-
pulistas” hayan aparecido asociadas con partidos e ideologías de los más
diversos signos: liberalismo, nacionalismo, conservadurismo, socialis-
mo, radicalismo, etc. Esto revela que, más allá de las etiquetas y los
partidos, lo que importa es identificar los objetivos por los que se lucha
y las políticas que resultan de esa lucha.

Entendido de manera amplia, podemos decir que el populismo se ini-
cia con los movimientos reformistas liberales de principios del siglo XIX
y se prolonga en este formato hasta mediados del siglo XX, con partidos
revolucionarios o reformistas liberales en la Argentina, Paraguay, Uru-
guay, Colombia, Cuba y otros países. En este sentido podemos decir que
personajes como Mariano Moreno (de la Argentina), Benito Juárez (de
México), José Martí (de Cuba), Eliecer Gaitán (de Colombia) o Hipólito
Yrigoyen, de la Unión Cívica Radical en la Argentina, eran de ese cuño.
Pero más a menudo se asocia el populismo a líderes como Getulio Var-
gas (Brasil), Lázaro Cárdenas (México), Jorge Alessandri (Chile), Raúl
Haya de la Torre (Perú) y Juan Domingo Perón (Argentina). Esto mues-
tra que la ideología populista tiene en América del Sur una significación
muy difusa producto de la diversidad de fuerzas y motivos que la expre-
san en cada contexto.

La globalización cultural acelerada con los medios de comunicación y
la economía transnacional ha favorecido el consumismo, el individualis-
mo y la masificación. Pero, como sucede también en Europa y en otros
lugares, la globalización genera reacciones para recomponer las identi-
dades amenazadas. La desintegración social, evidente o latente en la
mayoría de los países sudamericanos, también suscita como respuesta
la afirmación de la identidad nacional y de la solidaridad social. El po-
pulismo reaparece recurrentemente como una respuesta a las amena-
zas de desintegración nacional o social.

En estos procesos no está en juego solamente la oposición entre las
culturas nacionales y la dependencia externa. Nuevos actores intervie-

14. Véase Ernesto Laclau, La razón populista, Buenos Aires, Fondo de Cultura Económi-
ca, 2005.



200 Filosofía y educación para un nuevo mundo

nen rebasando el marco de los partidos políticos: los movimientos de
defensa de los derechos humanos, los indigenistas, los piqueteros, los
sin tierra, las feministas, los ecologistas, los homosexuales, los villeros,
las Iglesias evangélicas, etc. El paradigma democrático liberal fundado
en la igualdad ante la ley parece insuficiente. Los nuevos actores recla-
man igualdad social y respeto de las diferencias. El mismo proceso de
integración sudamericana implica grandes desafíos como la creación
de instituciones supranacionales o la integración de los países hispano-
americanos con Brasil.

Las identidades culturales de América del Sur se encuentran en un
período de grandes turbulencias, mestizajes, confrontaciones, conver-
gencias. Sería, por lo tanto, aventurado afirmar que hoy existe en la
región un modelo cultural que representa la identidad sudamericana.
Marchamos hacia un modelo multicultural cuyo perfil todavía no pode-
mos definir. Somos sudamericanos y formamos parte de un conglomera-
do multicultural. Lo propio de estas formaciones culturales es que pre-
domina el mestizaje sobre la segregación.

6. Modelos de conocimiento

Las sociedades modernas occidentales se formaron en torno a la lu-
cha entre distintos paradigmas y modelos de conocimiento como el ra-
cionalismo, el empirismo, el marxismo, el humanismo, el positivismo, el
realismo, la teoría de sistemas, el pragmatismo, etc. Estos paradigmas
abrieron el camino a nuevas teorías científicas y sobre todo introdujeron
una manera de pensar compartida por el conjunto de la sociedad. Por
eso se puede hablar del “racionalismo francés”, del “empirismo británi-
co”, del “pragmatismo norteamericano” o del “totalismo alemán”. Estos
modelos de conocimiento facilitaron el progreso de las ciencias y sirvie-
ron para valorizar el uso social del conocimiento en contextos singula-
res. O sea, fueron creadores de políticas del conocimiento.

En América del Sur, la conquista coincidió con el intento de la Iglesia
Católica de producir una contrarreforma frente al protestantismo y frente
al modernismo. Esta política incluía la negación de la subjetividad (frente
al libre examen protestante de la Biblia), los derechos humanos (que se
proclamaron en la Revolución Francesa), el humanismo (como camino
al antropocentrismo sin Dios), el racionalismo y el experimentalismo
científico (que ponían en duda las verdades reveladas), las libertades
individuales (que afirmaban la soberanía popular y el fin de la monar-
quía), la cultura del trabajo, la industria, el capitalismo.

La escolástica medieval europea, como filosofía y como modelo pe-
dagógico, que impuso la conquista, fue transmitida como el único modo



201Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

posible de conocer la verdad, como el acceso válido a un pensamiento
universal. Fue la lucha de la independencia la que permitió introducir
el racionalismo y el experimentalismo moderno que demostraron que
la escolástica era un enfoque refutable y un arbitrario cultural. El pen-
samiento escolástico sobrevivió en distintos nichos eclesiásticos y edu-
cativos hasta el siglo XX. En el campo universitario fue la Reforma de
1918 (Córdoba) la que permitió abolir en América del Sur los reductos
más poderosos de una filosofía que era al mismo tiempo colonial y ana-
crónica.

Desde comienzos del siglo XIX los líderes de la independencia busca-
ron introducir modelos de conocimientos coherentes con las ideas del
Iluminismo, el liberalismo y el progresismo europeos. Los modelos vi-
nieron sobre todo de Francia, Inglaterra y Alemania. En Brasil, fue el
Imperio (1822-1889) el que introdujo el Iluminismo moderno y la oligar-
quía que lo sucedió en la República adoptó el positivismo francés y lo
reprodujo en las elites burocráticas y militares. “Orden y progreso” figu-
ra como consigna de la bandera de Brasil. En casi todos los otros países
de la región pugnaron por imponerse distintos modelos de la moderni-
dad europea. Pero las tentativas de restauración conservadora fueron
frecuentes. Los últimos seguidores de la ideología de la contrarrevolu-
ción francesa (De Maistre, De Bonald) influyeron en el terrorismo de
Estado que vivió la Argentina entre 1976 y 1983. En ese período se re-
primieron las teorías dialécticas, evolucionistas o revolucionarias. Tam-
bién la matemática moderna, el psicoanálisis, el humanismo cristiano y
casi todo lo que tuviera el signo de un modernismo avanzado.

El México, la dictadura de Porfirio Díaz (1884-1911) intentó inculcar
el pensamiento positivista y fracasó. En Brasil, en cambio, el trasvasa-
miento de las ideas del Iluminismo y del positivismo logró mantenerse
durante mucho tiempo a través de la oligarquía y de las elites de poder,
tanto civiles como militares. Intentos similares, con distintos resulta-
dos, tuvieron lugar en la Argentina, Chile, Perú, Colombia, etcétera.

A pesar de que hacia fines del siglo XIX parecía que se iban a imponer
las ideas modernas de Europa (liberalismo, progresismo, positivismo,
cientificismo), llegamos al final del siglo XX sin modelos de conocimiento
dominantes en la región. Fue el positivismo el que estuvo más cerca de
imponerse como cultura de las elites dominantes, tanto en Brasil como
en México, Argentina, Chile y otros países. Todavía hoy perdura en cen-
tros científicos y universitarios.

La reacción contra el modelo positivista en Europa y en América del
Sur provino de corrientes tan diversas como el humanismo, el fascismo,
el socialismo, el nazismo, el comunismo y el subjetivismo. En el mundo
artístico el surrealismo y otras corrientes se enfrentaron explícitamente
con la racionalidad positivista. En ese contexto surgen en América pen-



202 Filosofía y educación para un nuevo mundo

sadores como Alejandro Korn (Argentina), José Vasconcelos (México),
Alejandro Deustua (Perú), José Enrique Rodó (Uruguay) y otros que al
mismo tiempo que refutaban los límites del positivismo comenzaron a
plantear la necesidad de una filosofía sudamericana.

El positivismo llegó a tener una autoridad académica, cultural y po-
lítica entre 1850-1930 tan grande como la que había tenido la filosofía
escolástica en la época medieval. Pero el positivismo sudamericano, a
pesar de su pretensión cientificista, cayó en la misma tentación que la
escolástica: quiso perpetuarse como la única verdad, como el único mé-
todo válido, como la cultura científica universal. En algunas universida-
des todavía se defiende esta posición. La epistemología contemporánea
ahondó las críticas al positivismo y avaló el pluralismo epistemológico
que de hecho se impuso en América del Sur.

En el período que va desde finales de la Segunda Guerra Mundial
hasta la actualidad, distintos modelos de conocimientos compitieron por
imponerse en América del Sur: el neotomismo, el racionalismo, el prag-
matismo, el marxismo, el neopositivismo, la filosofía analítica, el huma-
nismo existencial, la teoría de sistemas, el estructuralismo, la fenome-
nología, la hermenéutica, el posmodernismo. Aunque las tensiones sec-
tarias siguen siendo muy importantes, se puede decir que el pluralismo
filosófico y epistemológico está consolidado en América del Sur. El precio
de esta coexistencia plural suele ser la incomunicación entre las distin-
tas teorías y también un cierto relativismo sobre el que ahonda la últi-
ma oleada del anarquismo epistemológico y el posmodernismo.

También en este período las universidades y los centros de investiga-
ción sudamericanos tuvieron una participación creciente en la produc-
ción científica y tecnológica. Hacia mediados del siglo XX había menos
de trescientos mil estudiantes universitarios en el continente y en la
actualidad más de diecisiete millones, tanto como en Estados Unidos o
Europa occidental. Miles de instituciones de educación superior con las
más variadas orientaciones y disciplinas indican que existe un bloque
científico-universitario que funciona como un sistema complejo, diversi-
ficado y pluralista.

En este contexto podemos apreciar que cada disciplina crea sus mé-
todos de acuerdo con el objeto de estudio y que no existe una relación
unívoca entre un modelo de conocimiento y la actividad científica, como
pretendió probar el cientificismo neopositivista. El pluralismo episte-
mológico se fue abriendo camino en medio de grandes debates y en este
sentido podemos decir que en América del Sur existe una gran apertura
a distintos modelos de conocimiento.

Cuando se compara esta situación con la coherencia académica y cul-
tural de países como Estados Unidos, Gran Bretaña, Francia, Japón,
China, Corea, Rusia y otros, se percibe que en todos ellos predomina



203Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

algún modelo de conocimiento: pragmatismo, empirismo, racionalismo,
marxismo, liberalismo, etc. ¿Podrá aprovechar América del Sur la di-
versidad de su pensamiento para posicionarse en un nuevo mundo com-
plejo, multicultural y global? ¿O, más bien, esta diversidad se vivirá como
una desventaja para lograr objetivos comunes y congruentes?

A pesar de las dictaduras, de los sectarismos ideológicos y de la de-
pendencia cultural, las sociedades sudamericanas pudieron mantener y
fortalecer su capacidad creadora desde perspectivas pluralistas. Ahora
sabemos que la argumentación y la experimentación científica no de-
penden tanto de modelos esquemáticos cuanto de métodos adecuados a
sus objetos. Pero también sabemos que las limitaciones a la creatividad
científica y tecnológica en América del Sur no dependen tanto de la au-
sencia de modelos de conocimiento cuanto de la escasa valoración del
conocimiento en la toma de decisiones públicas y en los proyectos de de-
sarrollo.

7. Filosofías

Las filosofías son interpretaciones de la realidad y del ser humano
que van más allá del pensamiento científico y que proponen conjeturas
sobre el universo, la sociedad, la naturaleza o la subjetividad humana.
En América del Sur las facultades de filosofía o de humanidades se en-
señan todas las escuelas filosóficas que se encuentran en la historia del
pensamiento occidental. El canon filosófico es eurocéntrico aunque en
algunas cátedras aisladas se enseñan filósofos árabes, africanos, asiáti-
cos. Ha crecido en las últimas décadas el interés por el estudio de pensa-
dores sudamericanos. Predomina muchas veces la exégesis de autores
sobre el estudio de temáticas originales ligadas al estado de las ciencias,
del mundo o de las sociedades sudamericanas. La producción filosófica
todavía no ha encontrado su concepto en la experiencia histórica concre-
ta, como diría Hegel.

Se trata de un problema que ya en 1830 había planteado Juan Bau-
tista Alberdi en sus Ideas para un curso de filosofía contemporánea don-
de, entre otras cosas, decía:

Cada país, cada época, cada filósofo, ha tenido su filosofía pe-
culiar, que ha cundido más o menos, porque cada país, cada época
y cada escuela han dado soluciones distintas a los problemas del
espíritu humano.

También agregaba algo que consideramos esencial:



204 Filosofía y educación para un nuevo mundo

De aquí que la filosofía americana debe ser esencialmente po-
lítica y social en su objeto; ardiente y profética en sus instintos;
sintética y orgánica en sus métodos; positiva y realista en sus pro-
cederes; republicana en su espíritu y destinos.15

La filosofía en América del Sur se desenvuelve hoy en el ámbito aca-
démico y en menor medida trasciende a ciertos círculos intelectuales.
No forma parte del “ágora” popular donde reina el discurso de los me-
dios de comunicación masivos. Actualmente podemos decir que sus áreas
más relevantes son la epistemología, la historia de la filosofía, la filoso-
fía política y la ética. La exégesis de autores europeos y norteamerica-
nos ocupa un lugar preponderante.

Entre las filosofías que han tenido mayor influencia en los últimos
cincuenta años y por distintos caminos podemos citar al marxismo en
sus diversas corrientes, al neotomismo, impulsado por los católicos, el
existencialismo y la fenomenología, el neopositivismo y la filosofía ana-
lítica vinculada a la tradición anglosajona, el pragmatismo, la filosofía
de la liberación, la hermenéutica y el posmodernismo. Existe poca con-
frontación y poco diálogo entre las diversas tendencias. Por lo tanto, los
intercambios filosóficos son escasos.

Varias generaciones de pensadores han tratado de estudiar la filoso-
fía sudamericana desde mediados del siglo XX. Autores como Leopoldo
Zea, Arturo Roig, José Luis Romero, Yamandú Acosta, Enrique Dussel,
Abelardo Villegas, entre otros, han planteado la cuestión de la identi-
dad filosófica regional. Se han organizado congresos y foros para deba-
tir el tema. La corriente de la filosofía de la liberación, conectada a su
vez con la teología de la liberación, fue la que mayor articulación ha
tenido con movimientos sociales, sobre todo en Nicaragua y Brasil.

Es importante destacar que desde el comienzo de las restauraciones
democráticas en los años 80 los profesores de filosofía se han preocupa-
do por los temas de la democracia, de la ciudadanía, de la ética pública,
de las discriminaciones culturales y sociales, de la educación transcul-
tural y de la ecología. En Brasil se restableció la enseñanza de la filoso-
fía en la escuela secundaria a partir de 2004 y se la asoció con el objetivo
de fortalecer la ciudadanía. La agenda de los foros y congresos de filoso-
fía se ha enriquecido mucho. Del mismo modo, se ha fortalecido el con-
senso en torno al pluralismo filosófico.

15. Citado por Leopoldo Zea (comp.), Pensamiento positivista latinoamericano, Madrid,
Biblioteca Ayacucho, 1980, t. I, pp. 61, 65.



205Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

8. Ideologías

El concepto de ideología hace referencia a discursos que quieren legi-
timar posiciones particulares en nombre de principios universales. En
América del Sur los discursos políticos ya no llegan tan lejos y muchas
veces se han convertido en meros instrumentos para alcanzar el poder.
Sin embargo, existe una cultura política más amplia que recurre a justi-
ficaciones filosóficas para la acción.

El mapa de las ideologías políticas es muy variado. No siempre coin-
cide con los rótulos de los partidos políticos. Denominaciones idénticas
pueden sufrir connotaciones ideológicas diferentes en los distintos paí-
ses. Un breve catálogo de ideologías más notorias podría comprender el
liberalismo, el marxismo, el peronismo, el socialcristianismo, la social-
democracia, el liberalismo democrático, el comunismo, el trotskismo, el
comunitarismo, el anarquismo, el nacionalismo, el conservadurismo,
el ecologismo. Algunas de estas corrientes tienen proyecciones en varios
países, otras son exclusivamente nacionales. Las alianzas, las coalicio-
nes y los frentes se han convertido en moneda corriente. En casi todos
los países gobiernan bloques de esta naturaleza, lo que muestra que no
existen hegemonías ni discursos unívocos.

En virtud de la desarticulación entre la ideología y la política, no
siempre existe coherencia entre los discursos y la acción. Esto quiere
decir que no siempre existe correspondencia entre la denominación ideo-
lógica y las prácticas políticas. Por eso, la delimitación clásica europea
entre la izquierda y la derecha resulta inadecuada para comprender el
sentido de la praxis política en la América del Sur. Los partidos políticos
no siempre se fundan en una concepción filosófica.

Algunos partidos se definen exclusivamente por sus vínculos con la
realidad nacional. Otras, como el socialismo, la democracia cristiana,
la socialdemocracia, el marxismo o el ecologismo, se sitúan en relación
con los contextos internacionales. Varias de las corrientes ideológicas
mencionadas forman parte de organizaciones mundiales como la In-
ternacional Socialista, la Internacional Liberal, la Internacional De-
mocristiana.

Vivimos una crisis de los partidos políticos que tiene su correlato en
la crisis de las ideologías. La globalización, el neoliberalismo, el derrumbe
de los sistemas comunistas, la masificación cultural, la corrupción, el
consumismo y el individualismo, son todos factores que han contribuido
a erosionar las ideologías políticas. La militancia política inspirada en
fundamentos dogmáticos es minoritaria; a veces sectaria y escatológica.
Los grandes partidos se han convertido en aparatos de poder que procu-
ran movilizar a operadores o gestores capaces de aportar votantes o clien-



206 Filosofía y educación para un nuevo mundo

tes para la construcción del poder. Es evidente la necesidad de recupe-
rar el fundamento ético-filosófico de la política.

La actividad política se ha vuelto pragmática. Pero en los comienzos
del siglo XXI América del Sur presenta también el resurgimiento de uto-
pías y de ideologías políticas en varios países. Los nuevos movimientos
sociales y las alternancias en los gobiernos de América del Sur son un
ejemplo. Los discursos indigenistas y ecologistas han ganado audiencia.
Los principios de los derechos humanos se han incorporado a las insti-
tuciones públicas. El pluralismo y el consenso democrático parecen ha-
berse consolidado, lo que constituye un avance histórico significativo.

9. Religiones

El hispanismo tradicionalista y el nacionalismo católico han tratado
de amalgamar la identidad de América del Sur con el catolicismo. ¿Cuánto
hay de verdad en esta aseveración? Por de pronto, a diferencia de lo que
pasó en varios países europeos (Irlanda, Polonia, España), la Iglesia no
apoyó las luchas de la independencia y defendió la unidad con España.
En Brasil, el Imperio independiente con Pedro I se instaló instituyendo
la separación del poder eclesiástico. Por otra parte, la mayoría de los
nuevos líderes independentistas estaban vinculados con el Iluminismo
y la masonería partidarios de la laicidad.

Sin embargo, la religiosidad popular tiene raíces en el salvacionismo
cristiano que se manifiesta en múltiples formas. Cuando Benito Juárez
impuso la Reforma de 1859 en México consagrando la separación de la
Iglesia e imponiendo la escuela pública laica, estalló la revuelta de los
cristeros. En Brasil en el siglo XIX estallaron también revueltas milena-
ristas, entre otras la guerra de los canudos. Lo cierto es que en toda
Sudamérica existen desde antes de la independencia movimientos so-
ciales étnico-religiosos que contienen elementos cristianos, aborígenes
y africanos.

Pese a los intentos reiterados de evangelización ritual del catolicis-
mo, las creencias míticas, animistas, milenaristas y mágicas siempre
fueron muy fuertes. En las últimas décadas, junto con el crecimiento de
las Iglesias evangélicas, proliferaron las congregaciones y las sectas. El
mapa de las creencias es muy complejo. La base cultural heterogénea de
creencias hizo posible todo tipo de implantes y sincretismos. La astrolo-
gía compite con las religiones. El psicoanálisis se mezcla con la new age.
El animismo se mezcla con movimientos sociopolíticos (como el vudú en
Haití).

El mapa de las creencias religiosas es mucho más variado de lo que



207Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

se piensa. Junto al catolicismo podemos mencionar las Iglesias protes-
tantes tradicionales y las nuevas Iglesias evangélicas y pentecostales
que han crecido enormemente. Existen importantes colectividades ju-
días e islámicas con sus cultos respectivos. En los países andinos rena-
cen las religiones aborígenes. En el Nordeste de Brasil y particularmen-
te en el Caribe, prevalecen creencias y ritos africanos.

La teología de la liberación, inspirada por filósofos y teólogos católi-
cos y protestantes, tuvo en las últimas décadas del siglo XX una gran
influencia en distintos países sudamericanos. Los padres Camilo Torres,
Ignacio Ellacuría, Leonardo Boff, Enrique Angelelli y tantos otros fue-
ron perseguidos o asesinados por defender las luchas emancipadoras.
La obra filosófica de Enrique Dussel está asociada a la filosofía de la
liberación.16

En América del Sur se impuso la libertad de conciencia y la diversi-
dad de cultos. Países como Brasil, México y Uruguay adoptaron posicio-
nes laicistas o anticlericales desde la primera mitad del siglo XX. En
algunos casos, como la Argentina, la Constitución sostiene el culto cató-
lico junto con la libertad de conciencia. En casi todas las Constituciones
se preserva la libertad de conciencia.

En las últimas décadas los congresos mundiales de las religiones
afirmaron la convergencia de sus principios con las declaraciones in-
ternacionales sobre derechos humanos (Chicago, 1993; Ciudad del Cabo,
1999). En América del Sur tanto la Iglesia Católica como las Iglesias
protestantes y evangélicas mostraron tendencias divididas en torno a
las dictaduras militares y la defensa de los derechos humanos entre
1960-1990. A comienzos del siglo XXI todas las Iglesias manifiestan su
apoyo a la democracia y al respeto de los derechos humanos. Dada la
diversidad de cultos y las creencias, sería abusivo establecer la amal-
gama entre una religión y el pensamiento sudamericano. Sin embar-
go, cabe destacar la importancia que han tenido la democracia cristina
y el socialcristianismo en casi todos los países de la región. Un obispo
es presidente de Paraguay en 2008; un ex sacerdote, Jean Aristide, fue
presidente de Haití hasta 2006. En Guatemala, Perú y otros lugares
las Iglesias evangélicas han tenido un gran peso en la designación del
presidente. Pero lo que deseamos subrayar es que resultaría injustifi-
cado afirmar que el pensamiento sudamericano se identifica con algu-
na religión en particular.

16. Enrique Dussel, Ética de la liberación en la edad de la globalización y la exclusión,
Madrid, Trotta, 1998.



208 Filosofía y educación para un nuevo mundo

10. De la conciencia histórica a las políticas educativas

El pensamiento sudamericano está ligado a la conciencia histórica,
más que al desarrollo de la ciencia o a los problemas metafísicos. A su
vez, la conciencia histórica sudamericana está atravesada por desafíos
reiterados, como las luchas por la democracia, la defensa de la sobera-
nía nacional, la búsqueda de la igualdad social y la construcción de un
desarrollo sustentable.

Las políticas educativas tienen que ser congruentes con los objetivos
que han venido procurando los pueblos sudamericanos. La misión social
de la filosofía en este contexto sería la de explicitar los fines de la educa-
ción y el currículo adecuado. La formación de ciudadanía democrática,
la construcción de sociedades igualitarias, la búsqueda de una cierta
autonomía a través de la integración regional y la formación de compe-
tencias para el desarrollo son temas que se han ido incorporando a las
leyes de educación de los países de América del Sur. Esto muestra clara-
mente que la autoconciencia histórica está avanzando.

Desde la perspectiva del pensamiento sudamericano, nos parece im-
portante destacar algunas conclusiones. No existe un pensamiento sud-
americano homogéneo, es decir, no hay una creencia o una idea que
unifique la producción filosófica e ideológica regional. La diversidad
cultural es un dato de la realidad y el pluralismo filosófico forma parte
de las luchas por la libertad de pensamiento que tiene vigencia en casi
todos los países de la región. El pluralismo filosófico y de la enseñanza
aparece reconocido en la casi totalidad de la legislación educativa y
constitucional. Por lo tanto, reconocer la pluralidad y la complejidad
del pensamiento sudamericano no sólo es el camino para definir la
identidad sino también una manera de construir una autoconciencia
histórica adecuada.

Universalismo y singularidad son dos dimensiones profundas del
pensamiento sudamericano. Podemos encontrar tendencias cosmopoli-
tas del mismo modo como podemos encontrar fuertes corrientes particu-
laristas. Esta tensión no va a desaparecer y resulta saludable que exis-
ta. Para integrarse al mundo global, hay que pensar desde la identidad
local y desde lo universal.

El pensamiento sudamericano se ha vuelto transnacional. Filósofos y
pensadores sudamericanos trabajan en los cinco continentes. Revirtien-
do el flujo del proceso colonizador del continente, ahora existe una diás-
pora de intelectuales sudamericanos comprometidos con los problemas
más diversos de la humanidad. El pensamiento sudamericano se ha
mundializado al mismo tiempo que conserva su identidad.

Una gran parte de la producción de filósofos, escritores y creadores
culturales se encuentra vinculada con las luchas históricas por la inde-



209Pensamiento sudamericano, conciencia histórica y educación

pendencia, la democracia, la justicia social, los derechos humanos y el
desarrollo. Es decir, comparten una “ideología emancipadora”, aunque
con signos diversos. La filosofía de la liberación ha tratado de sintetizar
la conciencia emancipadora pero no es la única que expresa esta inten-
cionalidad. Las preocupaciones ético-políticas alcanzan a las corrientes
más diversas. La misión histórica de la filosofía sería la de fundamentar
la praxis política, la de señalar las condiciones de éxito de un proyecto
liberador y la de criticar los límites de la acción.

La identidad sudamericana no tiene como soporte dominante una
forma religiosa, una identidad racial, étnica, geográfica o lingüística,
aunque cada una de estas dimensiones nutre profundamente las cultu-
ras de la región. La diversidad es la regla; podemos hablar de socieda-
des multiculturales y pluralistas.

En América del Sur es la praxis política la que sostiene un proyecto
de sociedad y la que asegura la continuidad de un proyecto liberador.
Esto explica la politización de las sociedades. Ahora bien, esta centrali-
dad de lo político tiene también como consecuencia la hipertrofia del
discurso político y del voluntarismo ideológico.

En la medida en que el pensamiento sudamericano se encuentra li-
gado a un proyecto emancipador que procura la plena realización huma-
na, se puede decir que constituye un humanismo histórico. Éste sería el
paradigma que engloba las diferentes tendencias que procuran una so-
ciedad justa.

La unidad de América del Sur no es una realidad en acto sino un
proyecto que se está construyendo a través de la integración regional.
Las tesis “esencialistas” respecto de las “identidades nacionales” apare-
cen a veces como un obstáculo para la búsqueda de la integración sud-
americana. La “argentinidad”, la “chilenidad” o el “espíritu brasileño”,
por ejemplo, pueden ser esgrimidos para mantener visiones históricas
incompatibles. No resulta casual que todavía no se haya logrado en el
Mercosur crear órganos jurídicos y políticos supranacionales.

La historicidad sudamericana en construcción depende de la conver-
gencia de los actores sociales tanto como de los Estados. La inclusión
social, la formación de la ciudadanía democrática, la convivencia plural
de las distintas culturas, la búsqueda del bien común, la construcción
de sociedades justas, son desafíos que implican el consenso y la acción
política de los Estados, de los pueblos, de las comunidades, de los movi-
mientos sociales. Crear una poliarquía regional es el desafío más pro-
fundo que enfrenta la unión sudamericana.

Estados ineficientes, institucionalidad democrática débil, estructu-
ras sociales fragmentadas, muestran la relativa indeterminación de la
praxis política respecto de estructuras y procesos que podrían asegurar
la coherencia de los proyectos de desarrollo y liberación. Siempre sub-



210 Filosofía y educación para un nuevo mundo

17. Véanse los documentos del sector educativo del Mercosur en www.me.gov.ar/dnci/
merc_index.html. El sitio del Portal Educativo do Mercosul administrado por Brasil se
puede encontrar en www.sic.inep.gov.br.

sisten amenazas de deslegitimación (de los Estados, de los partidos), de
crisis, de fracturas. La facticidad, el decisionismo político, el voluntaris-
mo ideológico, generan inestabilidad. Construir organizaciones sociales
sólidas e instituciones congruentes sigue siendo un desafío histórico.
Las contradicciones recurrentes entre las normas y las prácticas socia-
les, entre la institucionalidad y el poder político, impiden formular es-
trategias comunes hacia el futuro. La búsqueda de consensos intersub-
jetivos, para evitar hegemonismos, se ha incorporado a las prácticas
políticas.

La desarticulación entre el pensamiento y la acción, la incoherencia
entre los distintos aspectos del proyecto emancipatorio (autodetermina-
ción, democracia, justicia social) y el rechazo al conocimiento, constitu-
yen las amenazas permanentes de la praxis política. La construcción de
sistemas institucionales coherentes es una condición fundamental para
el desarrollo regional. Los sistemas educativos pueden ser un instru-
mento eficaz para lograr este objetivo.

Con respecto al problema de la identidad del pensamiento sudameri-
cano, podríamos decir que nuestro modelo de pensamiento común se
funda en la autonomía de los individuos y en la autodeterminación de
los pueblos, principios indisolubles de los derechos humanos. En este
sentido, podemos hablar de un “humanismo histórico” sudamericano.
En la ética de la liberación la búsqueda de la felicidad no depende de
una idea de la naturaleza, de una idea religiosa o de un modelo científi-
co, aunque muchos encuentren en estos referentes su fundamento. Tam-
poco se agota en una concepción individualista. La realización de los
pueblos sudamericanos depende de un proyecto de desarrollo que tenga
en cuenta las luchas por la autodeterminación, la democracia y la igual-
dad. Las políticas educativas, como lo reconocen los protocolos del Mer-
cosur, tienden a asumir esos objetivos.17



[ 211 ]

CAPÍTULO 6

Diversidad cultural, biopolíticas y educación

¿Cómo podemos alejar, simultáneamente,
los peligros del universalismo pervertido (del
etnocentrismo, al igual que del cientificismo)
y los del relativismo? No podremos hacerlo
más que si logramos dar un nuevo sentido a
la exigencia universalista. Es posible defen-
der un nuevo humanismo siempre y cuando
se tome la precaución de evitar las trampas
en las que cayó la doctrina del mismo nombre
en el curso de los siglos pasados. Podría ser
útil hablar, a este respecto, y para marcar bien
la diferencia, de un humanismo crítico.

Tzvetan Todorov, Nosotros y los otros

En el artículo 1º de la Declaración Universal de la UNESCO sobre la
Diversidad Cultural (aprobada el 2 de noviembre de 2001) se afirma
que “la diversidad cultural es, para el género humano, tan necesaria
como la diversidad biológica para los organismos vivos”. Resulta enton-
ces pertinente vincular las políticas culturales con las biopolíticas.

La comunidad internacional ha llegado a un consenso en cuanto a
que los derechos humanos son los garantes de la diversidad cultural
(artículo 4º de la citada Declaración). Ahora bien, en la medida en que
los derechos humanos constituyen principios para asegurar una vida
digna a todos los seres humanos, parece adecuado recurrir al concepto
de “biopolíticas” para enmarcar ambos aspectos. Esto nos permitiría
pensar un cambio de perspectivas en las políticas sociales.

En efecto, de acuerdo con los convenios internacionales, resultaría
coherente asumir que las políticas públicas (desarrollo económico, res-
peto de los derechos humanos, desarrollo social, políticas culturales,
protección del medio ambiente, etc.) tienen como finalidad intrínseca el



212 Filosofía y educación para un nuevo mundo

mejoramiento de la calidad de vida de los individuos. Por lo tanto, no
basta con la ausencia de violaciones de los derechos sino que es preciso
que los gobiernos y las sociedades aseguren una vida digna a los indivi-
duos. Esto implicaría redefinir las políticas públicas como “biopolíticas”.

Michel Foucault entendía que las reglas sociales podían considerar-
se “biopolíticas” que estaban destinadas a integrar, disciplinar o eman-
cipar a los individuos: “El hombre occidental aprende poco a poco lo que
significa ser una especie viviente en un mundo viviente, tener un cuer-
po, condiciones de existencia, probabilidades de vida, una salud indivi-
dual y colectiva, fuerzas que se pueden modificar”.1 Este autor llama la
atención sobre la necesidad de desplazar el análisis del poder desde lo
político hacia la manipulación de los cuerpos, hacia el control de la vida.

 El concepto de “biopolítica” cobra nuevos significados con la irrup-
ción de los movimientos ecologistas y ambientalistas. Los ecologistas
desde mediados del siglo XX vienen planteando la necesidad de definir
políticas que protejan a la humanidad contra la destrucción del medio
ambiente. El “núcleo duro” de la tesis ecologista defiende la idea de una
“biopolítica” orientada a la defensa de la naturaleza agredida por las
innovaciones tecnológicas e industriales. En este caso, el “sujeto” deja
de ser el ser humano y pasa a ser el planeta (que Lovelock concibe como
un ser viviente).2 Esta concepción vuelve a afirmar la antinomia entre el
“humanismo” y el “naturalismo” que los románticos habían sostenido en
el siglo XIX.

Con el nacimiento de las “biotecnologías” también aparece el nuevo
campo de la “bioética” que se preocupa por comprender y delimitar los
alcances de las intervenciones técnicas sobre el cuerpo de los indivi-
duos. El espectacular avance de las biotecnologías no sólo en las inter-
venciones médicas y agropecuarias sino en la capacidad para descifrar y
reproducir la vida obliga a reconocer que estamos en los umbrales de
una civilización que puede convertir la producción de la vida en un he-
cho cultural y económico. Frente al nuevo contexto de la “biotecnópolis”,
aparece la necesidad de pensar en la “bioética” y en las “biopolíticas”.3

La comunidad internacional ha venido registrando estos cambios a
través de congresos, estudios científicos y manifestaciones públicas de
todo tipo. Estas preocupaciones convergentes dieron lugar a una serie
de declaraciones, convenciones y protocolos internacionales que pode-

1. Michel Foucault, La volonté de savoir, París, Gallimard, 1976, p. 187.

2. James Lovelock, Gaia. Una nueva visión…

3. Véase Juan Carlos Tealdi (ed.), Diccionario latinoamericano de bioética, Bogotá, Uni-
versidad Nacional de Colombia, 2008.



213Diversidad cultural, biopolíticas y educación

mos considerar como el marco actual de las “biopolíticas mundiales”.
Entre estos documentos podemos destacar la Convención sobre Cambio
Climático (1992), la Convención sobre Diversidad Biológica (1992), el
Protocolo de Kyoto (1997) y la Declaración sobre el Genoma y los Dere-
chos Humanos (1997).

Como se afirma al principio de este apartado, la Declaración de la
UNESCO sobre Diversidad Cultural afirma en su artículo 1º que la mis-
ma se corresponde con la idea de la diversidad biológica. Esto nos lleva
a pensar que los fenómenos de uniformización cultural, que se manifies-
tan en la desaparición de lenguas o de identidades culturales, tienen un
significado equivalente a la desaparición de millones de hectáreas de
bosques, de especies animales y vegetales cada año.

En la historia de la humanidad siempre han existido tensiones entre
la singularización y la universalización de los grupos humanos. Por ejem-
plo, el proceso de individuación que surge con la sociedad burguesa mo-
derna y que se extiende hasta nuestros días tuvo su contrapartida en los
regímenes autoritarios, el fascismo, el comunismo o en las tendencias
uniformizadoras del capitalismo. Los Estados-nación modernos busca-
ron desterrar los particularismos y las culturales locales, con sus len-
guas y costumbres, en nombre de la igualdad de derechos ciudadanos.

Las “biopolíticas genocidas” practicadas por el nazismo en Europa,
particularmente el “holocausto” del pueblo judío, dieron lugar a la bús-
queda de nuevos principios de convivencia que se plasmaron en la De-
claración Universal de los Derechos Humanos de 1948. Pero el extermi-
nio de pueblos y culturas en distintos continentes es un fenómeno que
se prolonga desde antes de las guerras europeas y en contextos políticos
diferentes: dominaciones coloniales, esclavitud y apartheid africano,
exterminio de los aborígenes en América, genocidio armenio, colectivi-
zación soviética, imperialismo estadounidense, etcétera.

Luego de la Segunda Guerra Mundial (1939-1945) las luchas antico-
loniales y los movimientos de liberación dieron lugar a nuevas identida-
des nacionales y al resurgimiento de las identidades culturales ances-
trales. La trágica experiencia de África a partir de 1960 muestra que la
confusión entre “ciudadanía” e “identidad cultural” puede conducir a
guerras civiles, etnocidios y genocidios.

Los cambios que se producen en las últimas décadas vienen a compli-
car el análisis, pues los procesos de revalorización de las identidades y
la construcción de “biopolíticas” obligan a repensar los esquemas con
que se han venido interpretando las relaciones sociales.

 Europa ha asistido entre 1970 y 2000 al renacimiento de las identi-
dades regionales y étnicas con manifestaciones de terrorismo (Irlanda
del Norte, País Vasco, Chechenia, Córcega, etc.) y desmembramientos
nacionales (Yugoslavia, Checoslovaquia, Unión Soviética, etc.). En va-



214 Filosofía y educación para un nuevo mundo

rios de estos procesos la reivindicación de la identidad ancestral se pre-
senta como un “caso de vida o muerte”, legitimando de este modo el
exterminio del “otro”. En los casos incruentos las discriminaciones ad-
ministrativas a partir de las políticas lingüísticas sirven a los efectos de
producir la depuración étnica buscada.

En todos los continentes sin excepción se pueden observar conflictos
étnicos de distinta intensidad. En América del Sur las comunidades abo-
rígenes llevan más de quinientos años reivindicando sus derechos fun-
damentales. Los procesos de miscigenación con los conquistadores e in-
migrantes dieron lugar, por su lado, a sociedades multiculturales. Se
puede hablar de “culturas híbridas” o de “entidades multiculturales”.
Sin embargo, sobreviven muchas comunidades aborígenes que reivindi-
can el reconocimiento de sus derechos ancestrales y de su identidad cul-
tural para acceder a una vida digna. En diversos países de América del
Sur y del Caribe las discriminaciones étnicas tienen serias consecuen-
cias sociales y políticas. La cuestión del reconocimiento de las diversida-
des culturales converge con la lucha por los derechos sociales y tiende a
redefinir la naturaleza de los conflictos políticos tradicionales.

Desde el punto de vista ético-político, las convenciones de Naciones
Unidas sobre Derechos Culturales y de la UNESCO sobre las diversidades
culturales resumen los nuevos consensos internacionales. Las declara-
ciones sobre derechos humanos y sociales a partir de 1948 se habían
inscripto dentro del principio de “igualdad ante la ley” que los Estados
debían custodiar. Se prolongaba de este modo el paradigma del igualita-
rismo racionalista surgido en la Revolución Francesa. A partir de las
declaraciones sobre los derechos a la autodeterminación de los pueblos,
los derechos culturales y sobre las discriminaciones contra la mujer, se
incorpora un nuevo paradigma ligado al derecho a las diferencias.

Se habla entonces de varias “generaciones” de derechos humanos a
partir de 1948. Analizando desde antes el proceso histórico, podemos
distinguir tres grandes transformaciones. En una primera etapa las re-
voluciones liberales (Gran Bretaña, Estados Unidos, Francia) que lu-
charon contra el orden feudal pusieron el acento en los derechos indivi-
duales, la propiedad y el Estado de derecho en el marco de un sistema
internacional que tenía como referente al Estado-nación.

En una segunda etapa las revoluciones y reformas socialistas del
siglo XX (Rusia, China, Cuba, Suecia y otros) pasaron de la igualdad
jurídica a la búsqueda de la igualdad social. El ciudadano tiende a ser
desplazado como sujeto por el trabajador. La ciudadanía no depende en
este paradigma de la propiedad o de los atributos singulares sino de la
universalización de los derechos sociales. Las discriminaciones contra
la mujer parecían resolverse con la aplicación del principio “a igual tra-
bajo, igual salario”.



215Diversidad cultural, biopolíticas y educación

En una tercera etapa tanto la lucha de los pueblos colonizados como
la de las mujeres por su emancipación pusieron de manifiesto la necesi-
dad de considerar las “diferencias”. Los negros eran discriminados por
su color, las mujeres por el género, los aborígenes por su identidad cul-
tural. Durante las últimas décadas esto obligó a explicitar las situacio-
nes particulares, a establecer convenciones para valorar las identidades
culturales y para condenar todo forma de discriminación por el género,
el color, la posición social o las creencias de los individuos.

La evolución del Código Internacional sobre Derechos Humanos a
partir de 1948 recoge los consensos éticos y las luchas de las distintas
etapas de la historia. Podemos considerar que en el contexto de los dere-
chos a la igualdad a partir de las diferencias se patentiza algo que va
más allá de los derechos políticos y sociales, a saber, la afirmación de las
identidades y la búsqueda de igualdad de oportunidades en la calidad
de vida. Los derechos de la mujer en el uso de su propio cuerpo, los
derechos ambientales o los derechos de los niños se inscriben en este
paradigma.

Se puede afirmar que hemos llegado a un punto en que el consenso
ético internacional sobre el respeto a las diversidades culturales es muy
amplio, permitiendo así establecer “biopolíticas” que no sólo tomen en
cuenta la creatividad de los pueblos sino también sus condiciones de
vida. Esto no resulta trivial si tenemos en cuenta que diversos países
deAmérica del Sur (desde el río Grande hasta T ierra del Fuego) tienden
a relegar, confinar o excluir a comunidades aborígenes, campesinos, ha-
bitantes de “villas miserias”, etc. La integración social en un plano de
igualdad sería parte de una verdadera “biopolítica” coherente con los
tratados internacionales sobre derechos humanos que todas las nacio-
nes se han comprometido a respetar. Desgraciadamente, las políticas
sociales no sólo pueden resultar equivocadas o insuficientes sino que
además suelen omitir las identidades culturales y las condiciones de
vida de los sectores socialmente vulnerables. Derechos humanos, diver-
sidad cultural y vida digna son aspectos indisolubles, como lo resaltan
las declaraciones internacionales.

La diversidad cultural, como la diversidad biológica, constituye un
patrimonio de la humanidad pero esto no quiere decir que su dinámica
se presente sin conflictos y sin contradicciones. Aun contando con el con-
senso de las partes, no siempre resulta fácil armonizar los contextos y
los legítimos intereses en juego. Las políticas culturales y las biopolíti-
cas ponen en escena la complejidad del devenir humano. Por lo tanto,
requieren un abordaje complejo y mecanismos de arbitraje como los que
proponen Naciones Unidas y UNESCO en sus distintos protocolos.

Además del consenso y de los mecanismos jurídicos de implementa-
ción, se requiere un proceso de educación permanente para que los acto-



216 Filosofía y educación para un nuevo mundo

res aprendan a compartir un destino común valorando la diversidad y
las diferencias. El éxito de una sociedad multicultural e igualitaria de-
pende en última instancia de cómo los individuos asumen al “otro”.



[ 217 ]

CAPÍTULO 7

Posmodernidad y educación global

La incertidumbre acerca del sentido y el
valor de la modernidad deriva no sólo de lo
que separa a naciones, etnias y clases, sino de
los cruces socioculturales en que lo tradicio-
nal y lo moderno se mezclan.

[…] otro modo de concebir la moderniza-
ción latinoamericana: más que como una fuer-
za ajena y dominante, que operaría por susti-
tución de lo tradicional y lo propio, como los
intentos de renovación con que diversos secto-
res se hacen cargo de la heterogeneidad mul-
titemporal de cada nación.

Néstor García Canclini,
Culturas híbridas

Al finalizar su Historia de las ideas pedagógicas, Moacir Gadotti se-
ñala:

En la actualidad hay un gran debate relacionado con la teoría
de la educación, en varios países del mundo. Y el gran tema es la
llamada educación posmoderna y multicultural.1

Podríamos establecer, siguiendo a este y otros autores, una serie de
oposiciones que caracterizarían mejor los rasgos de la educación posmo-
derna:

1. Moacir Gadotti, Historia de las ideas pedagógicas, México, Siglo Veintiuno, 2000, p.
346.



218 Filosofía y educación para un nuevo mundo

• la defensa de la diversidad cultural contra las tendencias etnocéntri-
cas;

• la defensa de la subjetividad contra el monopolio de la racionalidad;
• la valoración de las individualidades y de los grupos sociales contra

las hegemonías mayoritarias; o sea, la diversidad contra la unidad, y
• la defensa del pluralismo filosófico y la diferencia contra los paradig-

mas que buscan la uniformidad de pensamiento o la hegemonía so-
cial y política.

También se asocian con la posmodernidad las tesis sobre el “fin de los
discursos emancipatorios”, la crisis de las certezas y la admisión del
principio de incertidumbre, la deslegitimación teórica de los saberes y
su orientación pragmática, la crítica al racionalismo occidental y al ins-
trumentalismo de la ciencia, la defensa del relativismo cultural y del
subjetivismo.2

Las demarcaciones entre el fin de una era y el comienzo de otra son
siempre difíciles. Las historias y las culturas no se dividen de un día
para el otro con la coherencia que supone la vida académica. Por eso
conviene definir algunos criterios para situar la educación del futuro en
el contexto de un nuevo mundo.

La demarcación histórica entre moderno-posmoderno aparece en el
seno de la cultura occidental. Se extiende sobre todo a partir de las crea-
ciones culturales desde mediados del siglo XX hacia todo el mundo. Cul-
turas que aún viven en las condiciones del Neolítico o de la Edad Media
pueden vincularse con lo posmoderno a través del cine, la música, los
videos o internet. Esta “hibridación” crea múltiples ilusiones massme-
diáticas que recrean la “globalización imaginaria”.3 Pero, ¿qué pasa con
las historias reales?

Todavía encontramos culturas que viven en tiempos diferentes: co-
munidades, pueblos, aldeas, grupos humanos, países, que viven condi-
ciones para los cuales ni siquiera llegó la modernidad. Los podemos en-
contrar en América del Sur, en África, en el mundo árabe, en Asia u
Oceanía, pero también en sectores aislados, marginados o excluidos de
América del Norte o Europa. En este sentido, no podríamos hablar
de una demarcación moderno-posmoderno que divida a las sociedades
en una transición homogénea o que tenga una significación equivalente
para los actores implicados.

En un extremo podemos encontrar comunidades del Amazonas que

2. Véanse Jean-François Lyotard, La condición…; Nicolás Casullo (comp.), El debate…;
David Harvey, La condición de la posmodernidad, Buenos Aires, Amorrortu, 1998.

3. Véase Néstor García Canclini, La globalización imaginada, Buenos Aires, Paidós, 1999.



219Posmodernidad y educación global

viven como en el Neolítico o Haití, que vive fuera de la modernidad. En
el otro extremo las ciudades cosmopolitas que despliegan todos los re-
cursos de las tecnologías más avanzadas. Pero en el medio encontramos
países como Arabia Saudí que poseen los atributos de las riquezas mo-
dernas en un contexto cultural conservador, o países africanos donde lo
moderno y lo tribal se entrelazan, o países como India donde las tradi-
ciones milenarias se mezclan con la cultura informática. ¿Viven los paí-
ses islámicos en la modernidad o en la posmodernidad? ¿En qué período
de la historia viven los pueblos indígenas de América del Sur, o los tibe-
tanos o los afganos o los gitanos?

Es importante definir el contexto histórico en la medida en que la
educación contribuye a definir la historicidad. Muchos autores han se-
ñalado que el fracaso de las reformas educativas modernas en América
del Sur, con sus principios racionalistas, cientificistas o positivistas, tu-
vieron que ver con el desajuste entre las culturas locales y esos princi-
pios que se creían universales. La literatura latinoamericana está llena
de testimonios en ese sentido: Yo el supremo de Augusto Roa Bastos, El
recurso del método de Alejo Carpentier, La guerra del fin del mundo de
Mario Vargas Llosa, Facundo de Domingo F. Sarmiento o Martín Fierro
de José Hernández, describen en obras magistrales la tensión profunda
entre las culturas locales y el intento de imponerles una racionalidad
importada.

Si la “modernidad” trasplantada sufría de una falta de “contextuali-
zación”, lo mismo podemos decir del concepto de “posmodernidad”. En
primer lugar, porque pretende instalar una demarcación histórica “uni-
versal” que en realidad tiene que ver con la historización occidental. En
este sentido, la crítica al “etnocentrismo”, que comenzó a mediados del
siglo XX, ha dado lugar al intento de crear un “pensamiento poscolo-
nial”.4

Los movimientos independentistas que comenzaron en el siglo XIX en
América, los procesos de descolonización en África y Asia durante el
siglo XX y los movimientos autonomistas, regionalistas y comunitaris-
tas que todavía hoy se manifiestan en todas partes, marcan de manera
dramática la importancia del reconocimiento de las identidades cultu-
rales. Este proceso es paralelo, y a veces contradictorio, con el movi-
miento surgido en la Revolución Francesa de 1789, por el reconocimien-

4. Véanse Samir Amin, El eurocentrismo. Crítica de una ideología, Buenos Aires, Siglo
Veintiuno, 1989; Edgardo Lander (comp.), La colonialidad del saber. Eurocentrismo y cien-
cias sociales, Buenos Aires, CLACSO, 2000; Walter Mignolo, Capitalismo y geopolítica del
conocimiento, Buenos Aires, Del Signo, 2001.



220 Filosofía y educación para un nuevo mundo

to de los derechos humanos individuales y políticos, al cual se agregan
desde el comienzo del siglo XIX las luchas por los derechos sociales im-
pulsados por el socialismo, el anarquismo y el comunismo.

En la actualidad muchos de los valores y los principios que animaron
estos movimientos han sido consensuados y sintetizados en las grandes
declaraciones sobre derechos humanos individuales, sociales, cultura-
les, económicos y ecológicos a partir de 1948 a través de Naciones Uni-
das. Aquí debemos subrayar algo que suele quedar soslayado y es el he-
cho de que la globalización actual tiene una base ética universal a partir
del código internacional de derechos humanos que se viene instituyendo
desde mediados del siglo XX. En efecto, es sólo a partir de estos acuerdos
que surge la idea de una humanidad universal, de una idea común de la
dignidad humana.

Tomando en cuenta este horizonte podemos sostener que la “educa-
ción global” tiene como punto de partida la idea de la dignidad humana
que surge de las declaraciones universales de los derechos humanos
aprobadas por el conjunto de las naciones a partir de 1948.

Esta premisa no supera automáticamente todas las diferencias que
pueden existir entre un ideal educativo universal y las condiciones his-
tóricas, sociales o culturales particulares. En el capítulo 6 de esta parte
tratamos de plantear algunas condiciones para relacionar los principios
de Naciones Unidas con las diversidades culturales. En el capítulo 5
planteamos la especificidad de las sociedades sudamericanas en su pro-
ceso emancipatorio.

Para nosotros, la “era global” tiene que ver por un lado con un pro-
yecto moral, la emancipación de la humanidad, entendida ésta a partir
del concepto de dignidad humana que surge con las declaraciones sobre
derechos humanos. Por otro lado, lo “global” se nos aparece como un
contexto económico, tecnológico, político y cultural, que implica la inter-
dependencia de todos los pueblos del mundo.

Este punto de vista implica el rechazo a las demarcaciones “moder-
no-posmoderno” para definir la educación del futuro. También implica
refutar y rechazar la tesis del “fin de los discursos emancipatorios”, pues
lo que estamos afirmando es que la emancipación de la humanidad, en
la cual tiene mucho que hacer la educación, aún no ha terminado. Asi-
mismo, desde la perspectiva universalista de los derechos humanos, tam-
bién criticamos tanto el subjetivismo egocéntrico de los que niegan la
posibilidad de un proyecto colectivo como el comunitarismo etnocéntrico
que sostiene la inconmensurabilidad de las culturas.

Nos parece también evidente que la metáfora de la “aldea global”
que inventara Marshall McLuhan no puede reducirse a la diseminación
de las tecnologías de la comunicación y de la información. No somos más
“universales” porque escuchamos radio, vemos televisión o utilizamos



221Posmodernidad y educación global

la computadora. Más bien, podría decirse que podemos compartir las
informaciones y las tecnologías porque tenemos una educación “global”.
Antes que los cables y la electricidad, fue la palabra la que permitió
extender las intercomunicaciones.

La globalización de los mercados es otra de las amalgamas que nos
parecen equivocadas. Es cierto que ya desde 1848 Marx y Engels adver-
tían en el Manifiesto comunista que la mundialización de los mercados
obligaba a pensar en la internacionalización de las luchas sociales. Pero
no debemos olvidar que luego del descubrimiento de América en 1492
los jesuitas se propusieron organizar un sistema de escuelas y bibliote-
cas en los cinco continentes. Mucho antes de que el colonialismo y el
capitalismo llegaran a la India o a China, ya existían intercambios que
hicieron posible que Europa aprovechara los conocimientos acumulados
en Oriente: el número “cero” de los indios, la matemática árabe, la medi-
cina china y otros saberes se incorporaron así al progreso de Occidente.

Tanto en discursos neoliberales como en los “globalifóbicos” se ha
repetido reiteradamente la idea de que la “globalización” está determi-
nada por la difusión del libre mercado en todo el mundo. Esta tesis
economicista podría contrastarse con la crisis financiera actual en la
que se descubre que no existe un “capitalismo global” sino una serie de
metrópolis y enclaves financieros que escapan a todo control nacional
y mundial. A su vez, la crisis desnuda la asimetría con la que se com-
portan las agencias financieras mundiales que exigen una “racionali-
dad de libre cambio” a los países periféricos y al mismo tiempo se com-
portan con códigos de acumulación que sólo responden a intereses per-
sonales o locales. Lo que ahora exigen los países capitalistas es que se
establezcan normas y procedimientos que permitan avanzar hacia un
“capitalismo global”, lo cual a su vez supone que exista un modelo de
desarrollo mundial.

Fuera de la humanidad, no hay salvación. Sin los procesos acumula-
tivos que produjeron nuestros ancestros a partir del Homo sapiens sa-
piens, no hubiéramos llegado a sobrevivir y mucho menos a vivir en las
condiciones de bienestar actuales. Ningún individuo aislado es capaz de
crear un lenguaje y tampoco llega siquiera desplegar su inteligencia
humana. Las observaciones antropológicas lo han probado. Las ciencias
cognitivas lo han verificado. Ningún pueblo aislado hubiera podido ad-
quirir los atributos que hoy identificamos con la “humanidad”. Existe
una “civilización humana” y es el producto, complejo y contradictorio, de
la interacción y el aprendizaje de millones de individuos y de miles
de culturas a través del tiempo.

Vivimos sin duda en una nueva era que se caracteriza por una serie
de crisis e innovaciones cuyos alcances no logramos interpretar profun-
damente. La “globalización”, tanto como la “informatización”, o la “con-



222 Filosofía y educación para un nuevo mundo

temporaneidad de las culturas”, o el “cambio climático”, o el desarrollo
de capacidades para producir y reproducir la vida, son algunas de las
manifestaciones de una mutación que afecta a las sociedades y a los
individuos.

Todos estos fenómenos plantean a la educación una revisión perma-
nente del “principio de realidad” en la medida en que pretende sociali-
zar a los individuos en el mundo real. El educador tiene que plantearse
todos los días cuál es la visión del mundo que se puede brindar a los
alumnos. La capacidad de reflexión y de interpretación de los educado-
res se ha convertido en una competencia crítica para que la educación
pueda ofrecer una conciencia histórica adecuada.



[ 223 ]

EPÍLOGO

Educar para un mundo nuevo

La reforma de la enseñanza debe con-
ducir a la reforma del pensamiento y la
reforma del pensamiento debe conducir a
la reforma de la enseñanza.

Edgar Morin, La cabeza bien puesta

No hay palabra verdadera que no sea
una unión inquebrantable entre acción y
reflexión y, por ende, que no sea praxis. De
ahí que decir la palabra verdadera sea
transformar al mundo.

Paulo Freire, Pedagogía del oprimido

1. La mirada prospectiva

Imaginemos que en un futuro próximo se avanza hacia la formación
de un sistema económico mundial, que la globalización se convierte en
un nuevo modelo de desarrollo congruente con las necesidades de la
humanidad. Imaginemos que las innovaciones biotecnológicas nos per-
miten conectar el cerebro de los individuos con las computadoras sim-
plificando el proceso de transmisión y de memorización de información
que normalmente ocupa la mayor parte del tiempo del aprendizaje en la
actualidad. Maestros y alumnos dispondrán de más tiempo para apren-
der a pensar, para interactuar, para aplicar los conocimientos, para ela-
borar nuevas ideas o proyectos, para desarrollar competencias estéti-
cas, sociales o deportivas. Imaginemos que las redes de información,
que avanzan en ese sentido, ofrecen a través de cualquier tipo de termi-
nales (teléfonos, computadoras, televisores interactivos y otros medios)
cursos de cualquier temática y nivel educativo, bibliotecas y paquetes



224 Filosofía y educación para un nuevo mundo

de documentación preseleccionados para aprender desde cualquier lu-
gar del mundo.

Algunos pensarán que estamos actualizando el utopismo tecnocráti-
co y socialista del conde de Saint-Simon (1760-1825), o que estamos rees-
cribiendo un relato de Ray Bradbury, o que, siguiendo el camino de Al-
vin Toffler, estamos desplegando la idea de la “cuarta ola” de la sociedad
educativa. Por supuesto, en toda proyección del futuro nos alimentamos
con toda clase de antecedentes o de visiones futuristas. Reconocemos
tendencias pero, sobre todo, alimentamos la expectativa de un mundo
mejor fundado en el uso intensivo del conocimiento y de la educación.
Tentación “utópica”, “iluminista” o “pedagógica” de todos los tiempos,
que es menos grave que la tentación de consolidar o reproducir un mo-
delo que no resuelve los desafíos de la humanidad o que declarar el “fin
de la historia” o de las utopías.

Los administradores de la educación, los maestros y los profesores,
se enfrentan en la realidad cotidiana con problemas concretos que los
vuelven pragmáticos, escépticos o resignados. Muchos olvidan que el
proyecto de la “instrucción pública” que fuera inventado en el curso de
la Revolución Francesa en 1792 proponía crear una educación que sus-
trajera a los alumnos de la cultura de sus padres para prepararlos para
una república fundada en el conocimiento científico y en el respeto de
los derechos humanos, una república igualitaria que no existía. Por lo
tanto, su proyecto educativo significaba formar individuos “inadapta-
dos” al sistema vigente porque los preparaba para un mundo nuevo. Los
sistemas educativos modernos crecieron entre estas dos perspectivas: la
pragmática de la gestión cotidiana de las escuelas y la utópica de nue-
vas actitudes y conocimientos. Y pese a todas las contradicciones, la edu-
cación moderna creó nuevos ciudadanos, más autónomos, más libres,
más instruidos, más conscientes de sus relaciones sociales.

En muchas experiencias de mi vida académica me he ocupado de la
gestión educativa y sobre todo de la gestión universitaria buscando po-
sibilidades de mejoramiento en medio de los problemas y los cambios
que las instituciones deben afrontar todos los días.1 Siempre me ha sor-
prendido el hecho de que en los medios universitarios muy pocos se atre-
ven a proyectar el futuro. Una pequeña encuesta entre consejeros de
quince universidades argentinas me permitió constatar que sólo entre
el 1 y el 3 por ciento del tiempo de reunión de los consejos superiores,

1. Véase Augusto Pérez Lindo, Universidad, política y sociedad, Buenos Aires, Eudeba,
1985; La batalla de la inteligencia, Buenos Aires, Cántaro, 1989; Universidad, conoci-
miento y reconstrucción nacional, Buenos Aires, Biblos, 1993.



225Educar para un nuevo mundo

alrededor de 1990, estaba dedicado a discutir estrategias de mejora-
miento (programas de investigación, reformas académicas, innovacio-
nes pedagógicas, etc.). Podemos explicar este hecho con la teoría de la
reproducción de Pierre Bourdieu y Jean-Claude Passeron. La crisis
mundial y, con ella, la de los sistemas educativos, han inducido sin em-
bargo la necesidad de repensar la función de los productores de conoci-
miento y de los agentes educativos en la construcción de nuevos futuros.

Como vimos en el capítulo 4 de la Segunda Parte, entre 1996 y 1998
tuve la oportunidad de coordinar en la provincia de Catamarca la orga-
nización del Sistema de Evaluación de los Rendimientos Educativos (SE-
REC) que abarcó a 147 escuelas primarias y secundarias. Una de las
experiencias más significativas fue para nosotros descubrir que en es-
cuelas de “cuarta categoría” (grado único, escuela rural, maestro único)
algunas maestras lograban rendimientos superiores en un 20 por ciento
a la media de la provincia. ¿Cuál era la razón de estos buenos rendi-
mientos en contextos adversos? Para saberlo organizamos un taller donde
los docentes “exitosos” expusieron sus estrategias. Descubrimos como
factores determinantes la “motivación”, la “creatividad” y el “compromi-
so” de los docentes. Pero, sobre todo, la capacidad para trascender con
propuestas originales un medio adverso donde sus alumnos estaban con-
denados a repetir sus limitaciones culturales si los docentes se atenían
al currículo establecido o a las condiciones materiales de su desempeño.
Esta capacidad para trascender positivamente las limitaciones del pre-
sente supone un proyecto, un ideal pedagógico, que era el motor subjeti-
vo de estas maestras.2

El futuro es inherente a todo proyecto educativo porque prepara in-
dividuos para afrontar situaciones que van más allá de su presente in-
mediato. Si lo pensamos desde la perspectiva de la sociedad o de la hu-
manidad en general, es evidente que no podemos limitarnos a mejorar o
adaptar los sistemas educativos vigentes porque esto nos condenaría a
reproducir un mundo que consideramos insatisfactorio.

Repensar la educación mirando al futuro implica partir de algunos
principios que pueden orientarnos para trascender los desafíos del pre-
sente.

2. Véase Augusto Pérez Lindo (ed.), Creatividad, actitudes y educación, Buenos Aires,
Biblos, 2004, donde presentamos con varios especialistas un relato de esta experiencia y
algunas consideraciones teóricas respecto de la creatividad.



226 Filosofía y educación para un nuevo mundo

2. Educación para construir un nuevo mundo

El pluralismo filosófico y epistemológico es la condición normal de un
sistema-mundo cada vez más interconectado. Es el equivalente de la
biodiversidad. Los sistemas educativos necesitan la diversidad y el plu-
ralismo para cumplir con sus múltiples objetivos.

Fuera de la humanidad, no hay salvación. El proceso de generaliza-
ción de la educación que comienza en el siglo XIX puede interpretarse
como un intento por definir una humanidad universal. Los enfoques
elitistas, sectarios, etnocéntricos o sociocéntricos tienden a formar mi-
norías o elites excluyentes. La educación tiene que preparar ciudadanos
para asumir responsabilidades y derechos en un sistema mundial en
formación.

La educación para la era planetaria ha de ser multicultural y univer-
salista. Esto significa, desde el punto de vista filosófico y pedagógico,
que la formación de la “conciencia de sí” (principio de identidad) tiene
tanta importancia como la formación del “ser-para-otro” (principio de
socialidad o de alteridad). La negación del “otro” se encuentra en la base
de todas las relaciones de dominación.

La naturaleza, nuestro medio vital, está en peligro. Hemos desarro-
llado una tecnoestructura y una economía para mejorar las condiciones
de vida civilizada. Pero el crecimiento descontrolado ha creado condicio-
nes indeseables para la supervivencia. La educación puede ayudarnos
creando una ciudadanía ecológica. La ecopedagogía aparece como una
dimensión necesaria de nuestra cultura del siglo XXI.

No somos solamente individuos, ni solamente actores colectivos, so-
mos individuos, pueblos, grupos sociales, comunidades, estados, cultu-
ras. La educación tiene que preparar ciudadanos capaces de interactuar
con múltiples actores. En el mundo subsisten muchos conflictos debido
al desconocimiento de las identidades y de los sujetos. Muchas de estas
situaciones fueron creadas a partir de modelos homogeneizadores (so-
ciales, lingüísticos, ideológicos, religiosos, políticos) que pretendían ci-
mentar la cohesión social sobre la base de una identidad absoluta.

Todas las culturas invocan fundamentos trascendentes: Dios, la na-
turaleza, la humanidad, la sociedad, la identidad cultural, la religión, la
libertad, la ciencia. El propósito de imponer un mismo principio a todo
el mundo generó en el pasado, y aun en el presente, guerras, dominacio-
nes, conflictos. Asumimos la pluralidad de las creencias y tenemos que
aprender a convivir con ellas

El conocimiento racional y científico es uno de los pilares de la educa-
ción. Educar significa buscar la verdad y formar la inteligencia para
conocer objetivamente la realidad. La “hominización” o “finalización”
del ser humano implica el pleno despliegue de su inteligencia. Asimis-



227Educar para un nuevo mundo

mo, el dominio de las competencias cognitivas (saber pensar, saber re-
solver problemas, conocer una disciplina o una especialidad) es el pasa-
porte indispensable para transitar la “sociedad del conocimiento”. Aho-
ra sabemos que el desarrollo de la inteligencia no pude separarse de la
búsqueda de la dignidad humana.

La formación de la inteligencia humana no está determinada exclusi-
vamente ni por los genes, ni por las estructuras innatas, ni por los estí-
mulos del medio, ni por los deseos subjetivos. Ni el innatismo, ni el subje-
tivismo, ni el biologismo, ni el conductismo, ni el empirismo, ni el raciona-
lismo, ni el sociologismo, pueden fundamentar satisfactoriamente la for-
mación de la conciencia humana, o sea, la educación. La naturaleza, la
subjetividad, el lenguaje, las relaciones sociales, son factores que inter-
vienen de manera compleja en la construcción del conocimiento.

Toda educación científica supone una teoría del conocimiento. Y todo
conocimiento es acción, como lo demuestran las ciencias cognitivas. Para
aprender y para enseñar, la memoria y la inteligencia de los individuos
tienen que tener una actitud activa (Piaget, Dewey, Assubel, Rogers,
Brunner, entre otros).

La conciencia de sí, la conciencia de lo que conocemos, la del otro y la
del mundo, son todos aspectos decisivos para una educación liberadora.
Educar implica concientizar. La conciencia de sí, la del otro y la del mundo
nos pueden conducir a la liberación (Paulo Freire)

Desde el punto de vista ontológico, la conciencia humana emerge en
el mundo como una potencia que busca la libertad (Jean-Paul Sartre).
Unos de los fines de la educación es formar individuos con el máximo de
autonomía y responsabilidad. La educación para la libertad tiene fun-
damentos biológicos, morales y políticos.

La libertad y la conciencia de sí nunca han sido suficientes para for-
mar individuos responsables frente a los demás. La “negación del otro”
siempre acecha en las bases biológicas de la agresividad o en las formas
sociales de la dominación. El ser humano aprende a convivir, crea nor-
mas morales o jurídicas para respetar la socialidad. La socialidad forma
parte del aprendizaje evolutivo humano. Esto vale más allá del debate
entre las tesis de la “agresividad natural” y de la “sociabilidad natural”.

La división entre criterios explicativos (para las ciencias naturales)
y criterios de comprensión (para las ciencias humanas) resulta insufi-
ciente. Los fenómenos sociales, como la educación, pueden ser explica-
dos y comprendidos científicamente. Involucran procesos naturales y
culturales que pueden ser estudiados con métodos cuantitativos y cuali-
tativos, empíricos y formales, hermenéuticos o causales.

Hay que terminar con la separación entre las ciencias naturales, las
matemáticas, las humanidades y las ciencias sociales. En los sistemas
educativos esto implicaría reformular los programas de formación do-



228 Filosofía y educación para un nuevo mundo

cente que descuidan la complejidad del pensamiento científico y de la
realidad humana. En este sentido, tienen plena vigencia las ideas ex-
puestas por Edgar Morin en Los siete saberes necesarios para la educa-
ción del futuro.

La interiorización de los principios de los derechos humanos es lo
que nos puede preservar de la reproducción de las relaciones de domina-
ción. La humanidad ha logrado el máximo consenso moral a través de
las declaraciones internacionales sobre derechos humanos, que compren-
den los derechos individuales, sociales, económicos y ecológicos. Una de
las funciones de la educación consiste en explicitar e internalizar estos
principios de la dignidad humana para crear un modelo mundial de de-
sarrollo coherente con ellos.

Desde el punto de vista biológico, el aprendizaje en la especie huma-
na resulta crucial para asegurar la supervivencia. Pero el proceso edu-
cativo no puede entenderse sólo como adaptación o como preparación
para competir por la supervivencia. La ecopedagogía debe preparar para
adaptarse al medio, para transformarlo de acuerdo con las necesidades
comunes y para conservar el equilibrio con la naturaleza.

La educación desarrolla el lenguaje y las capacidades simbólicas de
los individuos. Con ello asegura la continuidad del proceso evolutivo
hacia la humanización. La adquisición de competencias lingüísticas y
técnicas resulta crucial en todos los niveles de la educación. La homoge-
neización mental a través de la televisión y de internet está expandien-
do como un virus el analfabetismo funcional. Defender la diversidad de
las lenguas y la riqueza del capital lingüístico es un desafío equivalente
a la defensa del medio ambiente.

La función social de la educación es esencial, no accesoria. Contribu-
ye a completar la individuación de las personas, integra a los individuos
en un sistema social y promueve la igualdad de oportunidades. En la
actualidad, socializar a los niños y a los jóvenes se ha convertido en un
problema crítico de las escuelas. La universalización de la escuela tiene
que está acompañada del propósito de crear una ciudadanía mundial.
Este objetivo implica, obviamente, la necesidad de implementar un mo-
delo de desarrollo que brinde condiciones de vida digna a todos los seres
humanos.

En las sociedades actuales coexisten una multitud de modelos edu-
cativos. Podemos distinguir fundamentalmente tres: los que privilegian
la formación en valores (religiosos, morales, políticos), los que valori-
zan la instrucción cognitiva y los que capacitan para el desempeño labo-
ral. Estas divisiones suelen corresponder a una división social del tra-
bajo y de las clases sociales. Una educación para todos debe proponerse
al mismo tiempo aprender a ser, a hacer, a pensar, a convivir, como pro-
pone la UNESCO.



229Educar para un nuevo mundo

La teoría de las inteligencias múltiples de Gardner puede ser enten-
dida como corolario y como justificación de la diversidad de funciones
que asume la educación. En este sentido, también hay que rescatar la
importancia de las “actitudes” en el sentido de la psicología humanista.
La creatividad, la motivación, el compromiso, pueden ser motores tan
importantes del aprendizaje como el buen uso de la memoria y de la
inteligencia racional.

Los sistemas de información y la educación virtual han creado una
variedad de nuevas posibilidades de interacción simbólica, de aprendi-
zaje, de comunicación, de acceso a la información científica. En todas
partes se están aprovechando las nuevas tecnologías de la información
y la comunicación (NTIC) para democratizar el acceso a la educación y
para crear nuevos caminos de aprendizaje. La enseñanza “virtual” y
“bimodal” (blended) ya pueden mostrar que los alumnos aprenden me-
jor con esas experiencias. Pero hacen falta más investigaciones para
evaluar los alcances pedagógicos, sociales y culturales de las experien-
cias de educación virtual.

Al mismo tiempo que el mundo marcha hacia la escolarización masi-
va de las poblaciones, también la desescolarización avanza como alter-
nativa. Este fenómeno surge en parte por la crisis de los sistemas for-
males de instrucción y en parte como corolario de la generalización de la
educación. Se expande la educación virtual. Crecen las redes de home
schoolling. Crece el rechazo a la institución escolar, como ya lo había
diagnosticado Iván Illich. Las instituciones educativas de todos los ni-
veles necesitan relegitimarse. Necesitan volver a ofrecer las condiciones
de una comunidad educativa brindando conocimientos básicos y formando
ciudadanos. Las nuevas formas de religación pedagógica seguirán cre-
ciendo de manera autónoma aprovechando las posibilidades que ofre-
cen las NTIC. Las políticas educativas tienen que ser capaces de recono-
cer estas alternativas para integrarlas en un proyecto global. (En Amé-
rica del Sur, Brasil ha tomado la delantera creando una secretaría de
educación a distancia.)

La razón de ser pedagógica de la educación reside en el método. Los
sistemas de aprendizaje, desde los tiempos primitivos, exigen métodos
adecuados. Las ciencias cognitivas pueden ofrecernos conocimientos
probados sobre las maneras más eficaces para desarrollar la memoria,
la inteligencia, las competencias lingüísticas o el pensamiento científi-
co. Pero no podemos reducir el “método pedagógico” a una teoría cientí-
fica. Todos hemos conocido al “buen maestro” capaz de superar sus limi-
taciones y fallas del contexto con estrategias adecuadas y creativas. El
ambiente del aprendizaje depende no sólo de los contenidos y de los re-
cursos técnicos sino también de las actitudes de los actores.

Muchas reformas educativas se han realizado sin suficiente funda-



230 Filosofía y educación para un nuevo mundo

mento metodológico y por eso fracasaron. La pedagogía actual precisa
más que nunca una base científica. Pero, para no recaer en los errores
del positivismo y el cientificismo pedagógico del pasado, es preciso adop-
tar un modelo epistemológico pluralista y complejo que tome en cuenta
a los actores y sus contextos.

Los sistemas de evaluación de la calidad educativa han puesto el
acento en la pertinencia de los planes de estudio, en los logros de apren-
dizajes lingüísticos o matemáticos, en la organización institucional. En
todas partes se constata que se pierden competencias lingüísticas y dis-
ciplinarias. Muchos jóvenes terminan la escuela media sin saber leer,
escribir, comprender un texto o resolver un problema matemático sim-
ple. De esto resulta que muchos pongan el acento en el fortalecimiento
de los saberes disciplinarios básicos.

Pero para resolver el problema de los bajos rendimientos escolares y
académicos, hay que tener en cuenta también las actitudes. No suelen
tomarse en cuenta las actitudes que condicionan el éxito de cualquier
aprendizaje. Sabemos por variadas experiencias que en las escuelas o
en los cursos donde se desarrolla la motivación, la creatividad y compro-
miso entre los docentes y los alumnos el rendimiento escolar siempre se
encuentra por encima de la media. El mejoramiento de los aprendizajes
tiene que apuntar simultáneamente a los saberes disciplinarios y a las
actitudes de los alumnos y los docentes para conseguir los resultados
esperables.

El currículo internacional es el horizonte hacia el que marchamos.
Miles de escuelas secundarias en todos los continentes participan del
bachillerato internacional. Las ofertas de aprendizaje por internet ya
no tienen fronteras. La Unión Europea y el Mercosur, entre otros blo-
ques, avanzan en el diseño de espacios educativos comunes. El sistema
de “créditos” o “unidades acreditables” (o sea, bloques de conocimiento)
podría convertirse en la piedra angular de un sistema global que facilite
la movilidad de estudiantes de todos los niveles en el mundo.

La educación para la ciudadanía global coincide con un retorno a las
identidades comunitarias, étnicas, lingüísticas en todas partes. Las mis-
mas universidades, de tradición cosmopolita, se han regionalizado o
municipalizado. Este fenómeno es coherente con el concepto de “aldea
global”. La educación está contribuyendo a revalorizar las identidades
culturales y a atender los problemas locales. Universalización y diversi-
dad cultural son procesos que pueden enriquecerse mutuamente en lu-
gar de constituirse en antinómicos.

Miles de escuelas en todo el mundo están logrando que millones de
personas descubran su dignidad, que se sitúen adecuadamente en la
sociedad del conocimiento, que puedan defender sus derechos indivi-
duales y sociales, que puedan acceder a mejores posiciones profesiona-



231Educar para un nuevo mundo

les y sociales, que puedan avanzar en su carrera académica. Todo esto lo
podemos englobar en la idea emancipadora de la educación. Ello viene a
desmentir el discurso pesimista posmoderno sobre el fin de todo proyec-
to emancipatorio.

En ausencia de una teoría de la educación universalmente aceptada,
podemos avanzar en ese sentido promoviendo la convergencia de las
teorías educativas. Desde la perspectiva del pensamiento complejo de
Morin, la pluralidad de ideas, la existencia de paradigmas contradicto-
rios y la coexistencia de modelos educativos inconmensurables no nos
impiden inteligir los sistemas educativos como procesos donde la con-
tradicción, la incertidumbre y las diferencias forman parte de la histori-
zación humana.

En una era de mutaciones reconocer lo que debemos cambiar puede
ser tan importante como saber lo que tenemos que conservar. La educa-
ción es agente de reproducción (Bourdieu), pero también de cambio. Es
agente de innovación y de conservación. Lo que tenemos que conservar
concierne sobre todo al patrimonio intelectual y moral de la humanidad.
La educación del futuro es también portadora de los grandes logros es-
pirituales, culturales y científicos que la humanidad acumuló a través
de los tiempos.

En varios sentidos se ha dicho que el futuro de la humanidad depen-
de de la educación. La cuestión es saber si la educación asume seria-
mente el compromiso con el futuro de la humanidad. Somos conscientes
de los límites políticos, económicos y sociales que implica crear un nue-
vo modelo de desarrollo inteligente y solidario a escala mundial. O sea,
sabemos que la educación por sí misma no puede modificar relaciones
de poder, estructuras sociales o procesos económicos. Sabiendo eso, po-
demos seguir pensando que una de las mayores potencialidades del ser
humano se encuentra en su capacidad para crear conocimientos y para
transmitirlos con el fin de construir una sociedad justa. Ésta es la antor-
cha que sostienen miles de educadores todos los días en el mundo y es el
legado que nos dejaron los grandes pensadores de la educación.





[ 233 ]

ABBAGNANO, Nicola y Aldo VISALBERGHI, Historia de la pedagogía, México, Fondo de
Cultura Económica, 1982.

ACEÑOLAZA, Nilda, María Adalgisa SCAGLIA y Nelly URQUIZA, Creatividad, Univer-
sidad Nacional de Catamarca, 2002.

ALI JAFELA, Sara, Travesías filosóficas y sociales de la “Escuela Nueva” en Europa y
Estados Unidos, La Plata, Al Margen, 2006.

ARDOINO, Jaques, Education et relations, París, Gaulthier-Villars, 1980.
AMIN, Samir, El eurocentrismo. Crítica de una ideología, Buenos Aires, Siglo Vein-

tiuno, 1989.
ARANCIBIA, Violeta, Paulina HERRERA y Katherine STRASSER, Psicología de la educa-

ción, México, Alfaomega, 1999.
ARGUMEDO, Alcira, Los silencios y las voces en América Latina, Buenos Aires, Edicio-

nes del Pensamiento Nacional, 1993.
ARONOWITZ, Stanley, Henry A. Giroux. Postmodern Education, University of Min-

nesota Press, Minneapolis, 1993.
BARBERÁ, Elena (coord.), La incógnita de la educación a distancia, Barcelona, ICE-

HORSORI, 2001.
BAUDELOT, Christian y François LECLERCQ (dirs.), Los efectos de la educación, Bue-

nos Aires, Del Estante, 2008.
BAUDRILLARD, Jean, La ilusión del fin. La huelga de los acontecimientos, Barcelona,

Anagrama, 1993.
BAUMAN, Zygmunt, Modernidad líquida, Buenos Aires, Fondo de Cultura Económi-

ca, 2002.
–, Tiempos líquidos, Vivir en una época de incertidumbre, Barcelona, Tusquets, 2008.
BECHER, Tony, Tribus y territorios académicos. La indagación intelectual y las cultu-

ras de las disciplinas, Barcelona, Gedisa, 2001.
BECHTEL, William y George GRAHAM, A Companion to Cogitive Science, Oxford, Blac-

kwell, 1998.
BONAL, Xavier, Aina TARABINI-CASTELLANI y Antoni VERGER (comps.), Globalización

y educación. Textos fundamentales, Buenos Aires, Miño y Dávila, 2007.
BOURDIEU, Pierre, La reproducción, México, Fontamara, 1995.
BROWN, Lester et al., La salvación del planeta. Cómo luchar por un mundo nuevo,

Buenos Aires, Sudamericana, 1992.
BRUER, John T., “Education”, en William Bechtel y George Graham, A Companion…,

pp. 681-690.

Bibliografía



234 ¿Para qué educamos hoy?

BRUNNER, José J. y Juan C. TEDESCO (eds.), Las nuevas tecnologías y el futuro de la
educación, Buenos Aires, Septiembre Grupo Editor, 2003.

BUNGE, Mario, Emergencia y convergencia. Novedad cualitativa y unidad del conoci-
miento, Barcelona, Gedisa, 2004.

CAFIERO, Mercedes, Roberto MARAFIOTI y Nidia TAGLIABÚE (eds.), Atracción mediá-
tica. El fin de siglo en la educación y la cultura, Buenos Aires, Biblos, 1997.

CEPAL-UNESCO, Educación y conocimiento: eje de la transformación productiva con
equidad, Santiago de Chile, Naciones Unidas, 1992.

CASSIRER, Ernst, Antropología filosófica, México, Fondo de Cultura Económica, 1945.
CASTELLS, Manuel, La era de la información, México, Siglo Veintiuno, 2001.
CASULLO, Nicolás (comp.), El debate modernidad-posmodernidad, Buenos Aires, Pun-

tosur, 1991.
CENTRE ROYAUMONT POUR UNE SCIENCE DE L’HOMME, Théories du langage. Théories

de l’apprentissage. Le débat entre Jean Piaget et Noam
Chomsky, París, Seuil, 1979.

CIAPUSCIO, Héctor, El fuego de Prometeo. Tecnología y sociedad, Buenos Aires, Eude-
ba, 1994.

COOMBS, Philip, La crisis mundial de la educación, Barcelona, Península, 1971.
COUTEL, Charles, Condorcet, instituir el ciudadano, Buenos Aires, Del Signo, 2005.
CRITHLEY, Simon, Jacques DERRIDA, Ernesto LACLAU y Richard RORTY, Deconstruc-

ción y pragmatismo, México, Paidós, 1998.
CULLEN, Carlos, Crítica de las razones de educar, Buenos Aires, Paidós, 2008.
DE ALBA, Alicia (coord.), Educación. En torno al carácter científico de la educación,

México, UNAM, 1996.
DEMO, Pedro, Politica social, educaçâo e cidadanía, Campinas, Papirus, 1996.
DERRIDA, Jacques, La deconstrucción en las fronteras de la filosofía, Barcelona, Pai-

dós, 1993.
DEUTSCH, David, La estructura de la realidad, Barcelona, Anagrama, 1999.
DE WASS, Franz, Primates y filósofos. La evolución del simio al hombre, Madrid,

Paidós, 2007.
DIEMER, A., J. HERSCH et al., Los fundamentos filosóficos de los derechos humanos,

Barcelona, Del Serbal, 1985.
DRUCKER, Peter, Las nuevas realidades, Buenos Aires, Sudamericana, 1990.
DUART, Josep y Albert SANGRA (comps.), Aprender en la virtualidad, Barcelona, Ge-

disa, 2000.
DURKHEIM, Émile, Educación y sociología, Barcelona, Península, 1996.
DUSSEL, Enrique, Ética de la liberación en la dad de la globalización y la exclusión,

Madrid, Trotta, 1998.
ECO, Umberto, Apocalípticos e integrados frente a la cultura de masas, Barcelona,

Tusquets, 2003.
FAINHOLC, Beatriz, Programas, profesores y estudiantes virtuales, Buenos aires, San-

tillana, 2008.
FALS BORDA, Orlando, Las revoluciones inconclusas en América Latina, 1809-1968,

México, Siglo Veintiuno, 1968.
FERRATER MORA, José, Diccionario de filosofía, Barcelona, Ariel, 1994.
FERNÁNDEZ LAMARRA, Norberto, Educación superior y calidad en América Latina y

Argentina, Buenos Aires, Eduntref, 2007.
FERNÁNDEZ PÉREZ, Miguel, Evaluación y cambio educativo: el fracaso escolar, Ma-

drid, Morata, 1994.



235Bibliografía

FERRY, Luc, El nuevo orden ecológico. El árbol, el animal y el hombre, Barcelona,
Tusquets, 1994.

FILLOUX, Jean-Claude, Epistemología, ética y ciencias de la educación, Córdoba, 2008.
FLANAGAN, Owen, The Science of the Mind, Cambridge, The MIT Press, 1996.
FOUCAULT, Michel, La volonté de savoir, París, Gallimard, 1976.
FREIRE, Paulo, La educación como práctica de la libertad, Santiago de Chile, ICIRA,

1969.
–, Pedagogía del oprimido, Buenos Aires, Siglo Veintiuno, 1970.
–, La naturaleza política de la educación, Barcelona, Paidós, 1990.
FUKUYAMA, Francis, El fin de la historia y el último hombre, Buenos Aires, Planeta,

1992.
–, La reconstrucción del Estado. Hacia un nuevo orden mundial en el siglo XXI, Bar-

celona, Ediciones B, 2004.
GADAMER, Hans-Georg, El giro hermenéutico, Madrid, Cátedra, 1998.
GADOTTI, Moacir, Pedagogía da praxis, São Paulo, Cortez, 1995.
–, Historia de las ideas pedagógicas, México, Siglo Veintiuno, 2000.
–, Perspectivas actuales de la educación, Buenos Aires, Siglo Veintiuno, 2003.
GARCÍA, Rolando, El conocimiento en construcción. De las formulaciones de Jean Piaget

a la teoría de sistemas complejos, Barcelona, Gedisa, 2000.
GARCÍA CANCLINI, Néstor, Culturas híbridas. Estrategias para entrar y salir de la

modernidad, México, Grijalbo, 1990.
–, La globalización imaginada, Buenos Aires, Paidós, 1999.
–, Latinoamericanos buscando un lugar en este siglo, Buenos Aires, Paidós, 2002.
GARCÍA HAMILTON, Ignacio, Los orígenes de nuestra cultura autoritaria (e improduc-

tiva), Buenos Aires, Albino y Asociados, 1990.
GARDNER, Howard, La nueva ciencia de la mente. Historia de la revolución cognitiva,

Barcelona, Paidós, 2000.
–, La inteligencia reformulada. Las inteligencias múltiples en el siglo XXI, Barcelona,

Paidós, 2001.
–, Las cinco mentes del futuro, Barcelona, Paidós, 2008.
GERGEN, Kenneth, El yo saturado, Barcelona, Paidós, 1987.
GIBBONS, Michael et al., La nueva producción del conocimiento, Barcelona, Pomares,

1997.
GIMENO SACRISTÁN, José, Teoría de la enseñanza y desarrollo del currículo, Buenos

Aires, Rei, 1992.
GIROUX, Henry, Teoría crítica y resistencia en educación, México, Siglo Veintiuno.
GOBIERNO DE LA PROVINCIA DE CATAMARCA, MINISTERIO DE CULTURA Y EDUCACIÓN,

¿Qué es el sistema de evaluación de rendimientos educativos de Catamarca?,
1997.

GOLEMAN, Daniel, La inteligencia emocional, Madrid, Vergara, 1995.
–, El espíritu creativo, Buenos Aires, Vergara, 2000.
GONZÁLEZ CABANACH, Ramón, Antonio VALLE ARIAS, Juan Carlos NÚÑEZ PÉREZ y

Julio GONZÁLEZ PIENDA, “Una aproximación teórica al concepto de metas aca-
démicas y su relación con la motivación escolar”, Psicothema, vol. 8, Nº 1,
1996, pp. 45-61.

GUTIÉRREZ, Francisco y Cruz PRADO ROJAS, Ecopedagogía y ciudadanía planetaria,
San José de Costa Rica, Pec, 1997.

HABERMAS, Jürgen, Teoría de la acción comunicativa. Racionalidad de la acción y
racionalización social, Madrid, Tecnos, 1987.



236 ¿Para qué educamos hoy?

HARVEY, David, La condición de la posmodernidad, Buenos Aires, Amorrortu, 1998.
HOLLOWAY, John, Cambiar el mundo sin tomar el poder. El significado de la revolu-

ción hoy, Buenos Aires, Herramienta, 2002.
HOUSSAYE, Jean, Educación y filosofía, Buenos Aires, Eudeba, 2003.
KANT, Immanuel, Crítica de la razón pura, Buenos Aires, Colihue, 2007.
KINCHELOE, Joe y Shirley STEINBERG, Repensar el multiculturalismo, Barcelona,

Octaedro, 1999.
LACLAU, Ernesto, La razón populista, Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica,

2005.
LADRIÈRE, Jean, Le temps du possible, Lovaina, Peters, 2004.
LANDER, Edgardo (comp.), La colonialidad del saber. Eurocentrismo y ciencias socia-

les, Buenos Aires, CLACSO, 2000.
LEVY, Pierre, Cibercultura. La cultura de la sociedad digital, Barcelona, Anthropos,

2007.
LIPOVETSKY, Gilles, La era del vacío. Ensayos sobre el individualismo contemporá-

neo, Buenos Aires, Manantial, 1996.
LOVELOCK, James, Gaia. Una nueva visión de la vida sobre la tierra, Madrid, Orbis,

1985.
–, La venganza de la tierra. La teoría de Gaia y el futuro de la humanidad, Madrid,

Planeta, 2007.
LYOTARD, Jean-François, La condición postmoderna, Buenos Aires, Rei, 1995.
MARRERO, Adriana (ed.), Educación y modernidad hoy, Montevideo, Ediciones de la

Banda Oriental, 2007.
MARROU, Henri-Irénée, Historia de la educación en la Antigüedad, Buenos Aires,

Eudeba, 1965.
MARX, Karl y Friedrich ENGELS, Critique de l’éducation et de l’enseignement, París,

Maspero, 1976.
MCCARTHY, Thomas, Ideals and Illusions. On Reconstruction and Deconstruction in

Contemporary Critical Theory, Cambridge, The MIT Press, 1991.
MCLAREN, Peter, Pedagogía, identidad y poder. Los educadores frente al multicultu-

ralismo, Rosario, Homo Sapiens, 1999.
MARIÁTEGUI, José Carlos, “¿Existe un pensamiento hispanoamericano?”, Revista

Mundial, 1 de mayo de 1925, Lima.
MATURANA, Humberto, La realidad: ¿objetiva o construida?, Barcelona, Anthropos,

1997.
– y Francisco VARELA, El árbol del conocimiento. Las bases biológicas del entendi-

miento humano, Buenos Aires, Lumen, 2003.
MENA, Marta (comp.), Construyendo la nueva agenda de la educación a distancia,

Buenos Aires, La Crujía, 2007.
MIALARET, Gaston, Vocabulaire de l’Éducation, París, Presses Universitaires de Fran-

ce, 1979.
–, Introducción a la pedagogía, Barcelona, Planeta, 1979.
MIGNOLO, Walter, Capitalismo y geopolítica del conocimiento, Buenos Aires, Del Sig-

no, 2001.
MOLL, Luis C. (comp.), Vigotsky y la educación, Buenos Aires, Aique, 2001.
MONTAGU, Ashley, La naturaleza de la agresividad humana, Madrid, Alianza, 1981.
MORIN, Edgar, El método. 1. La naturaleza de la natura. Madrid, Cátedra, 1981.
–, El método. 2. La vida de la vida, Madrid, Cátedra, 1983.



237Bibliografía

–, La Méthode. 3. La Connaissance de la Connaissance/1, París, Seuil, 1986 (hay
trad.: El conocimiento del conocimiento, Madrid, Cátedra, 1988).

–, El método. 4. Las ideas, Madrid, Cátedra, 1992.
–, Introducción al pensamiento complejo, Barcelona, Gedisa, 1994.
–, Los siete saberes necesarios para la educación del futuro, Buenos Aires, Nueva

Visión, 2001.
– (coord.), Relier les connaissances, París, Seuil, 1999.
NASSIF, Ricardo, Teoría de la educación, Madrid, Cincel, 1980.
NEGRI, Antonio y Michael HARDT, Imperio, Barcelona, Paidós, 2000.
–, Multitud. Guía y democracia en la era del Imperio, Barcelona, Debate, 2005.
NOWOTNY, H., P. SCOTT y M. GIBBONS, Re-Thinking Science. Knowledge and the Pu-

blic in an Age of Uncertainty, Oxford, Blackwell, 2001.
NUDLER, Oscar (comp.), La racionalidad: su poder y sus límites, Buenos Aires, Pai-

dós, 1996.
PÉREZ LINDO, Augusto, Universidad, política y sociedad, Buenos Aires, Eudeba, 1985.
–, La batalla de la inteligencia, Buenos Aires, Cántaro, 1989.
–, El problema de la verdad, Buenos Aires, Biblos, 1993.
–, Teoría y evaluación de la educación superior, Buenos Aires, Aique, 1993.
–, Universidad, conocimiento y reconstrucción nacional, Buenos Aires, Biblos, 1993.
–, Mutaciones. Escenarios y filosofías del cambio de mundo, Buenos Aires, Biblos,

1996.
–, Nuevos paradigmas y cambios en la conciencia histórica, Buenos Aires, Eudeba,

1998.
–, Políticas de conocimiento, Educación superior y desarrollo, Buenos Aires, Biblos,

1999.
– (comp.), El concepto de realidad. Teorías y mutaciones, Buenos Aires, Proyecto

Editorial, 2003.
–, Creatividad, actitudes y educación, Buenos Aires, Biblos, 2004.
PIAGET, Jean, Biología y conocimiento, Madrid, Siglo Veintiuno, 1977.
–, Psicología y pedagogía, Madrid, Sarpe, 1983.
–, Inteligencia y afectividad, Buenos Aires, Aique, 2005.
– y Rolando GARCÍA, Psicogénesis e historia de la ciencia, México, Siglo Veintiuno,

1981.
POPPER, Karl, Conocimiento objetivo: un enfoque evolucionista, Madrid, Tecnos, 2005.
RASKOVSKY, Arnaldo, El filicidio. La mutilación, denigración y matanza de nuestros

hijos, Buenos Aires, Beas, 1992.
RENAUT, Alain, ¿Qué hacer con las universidades?, Buenos Aires, UNSAM, 2008.
RIBEIRO, Darcy, Las Américas y la civilización, Buenos Aires, Centro Editor de Amé-

rica Latina, 1985.
RIFKIN, Jeremy, El siglo de la biotecnología, Barcelona, Crítica, 1999.
ROIG, Arturo Andrés, Teoría y crítica del pensamiento latinoamericano, México, Fon-

do de Cultura Económica, 1981.
ROSANVALLON, Pierre, La nueva cuestión social, Madrid, Manantial, 1995.
ROBINSON, E. y J. VAIZEY (eds.), The Economics of Education, Londres, Macmillan,

1966.
RORTY, Richard, La filosofía y el espejo de la naturaleza, Madrid, Cátedra, 1989.
SARTORI, Giovanni, Homo Videns. La sociedad teledirigida, Buenos Aires, Taurus,

1998.



238 ¿Para qué educamos hoy?

SCAGLIA, María Adalgisa, “Creatividad, psicoanálisis y educación”, en Augusto Pérez
Lindo (ed.), Creatividad, actitudes y educación, pp. 85-113.

SCHEINES, Graciela, Las metáforas del fracaso. Desencuentros y utopías en la cultura
argentina, Buenos Aires, Sudamericana, 1993.

SCRUTON, Roger, Filosofía moderna, Santiago de Chile, Cuatro Vientos, 1999.
SIMONE, Raffaele, La tercera fase. Formas de saber que estamos perdiendo, Madrid,

Taurus, 2001.
STRUMILINE, Serge, “The economic significance of national education”, en E. Robin-

son y J. Vaizey (eds.), The Economics of Education, Londres, Macmillan, 1966.
STUFFLEBEAM, Daniel y Anthony SHINKFIELD, Evaluación sistemática. Guía teórica

y práctica, Buenos Aires, Paidós, 1987.
TEALDI, Juan Carlos (ed.), Diccionario latinoamericano de bioética, Bogotá, Univer-

sidad Nacional de Colombia, 2008.
TEILHARD DE CHARDIN, Pierre, El porvernir del hombre, Madrid, Taurus, 1962.
TEIXEIRA, Anísio, Pequena introduçâo à filosofia da educação, Río de Janeiro, Edito-

ra UFRJ, 2007.
TODOROV, Tzvetan, Nosotros y los otros, México, Siglo Veintiuno, 1991.
TOFFLER, Alvin, El cambio de poder, Barcelona, Plaza y Janés, 1990.
TORRES, Carlos A. et al., Sociología política de la educación en perspectiva interna-

cional y comparada, Buenos Aires, Miño y Dávila, 2008.
TOURAINE, Alain, Las sociedades dependientes, México, Siglo Veintiuno, 1978.
–, El regreso del actor, Buenos Aires, Eudeba, 1987.
–, América Latina: política y sociedad, Madrid, Espasa-Calpe, 1989.
UNESCO, Declaración Mundial sobre la Educación para Todos, París, 1990.
–, La educación encierra un tesoro. Informe a la Unesco de la Comisión Internacional

sobre la educación para el siglo XXI, presidida por Jacques Delors, Madrid,
Santillana, 1996.

–, Declaración Mundial sobre la Educación Superior para el Siglo XXI, París, 1996.
–, Educación para todos, Jomtien, 1997.
–, Declaración Mundial sobre la Diversidad Cultural, París, 2001.
YOULAN, Feng, Breve historia de la filosofía china, Beijing, Ediciones de Lenguas

Extranjeras, 1989.
VAN HAECHT, Anne, La escuela va a examen. Preguntas a la sociología de la educa-

ción, Buenos Aires, Biblos, 1999.
VARELA, F., E. THOMPSON y E. ROSCH, De cuerpo presente. Las ciencias cognitivas y

la experiencia humana, Barcelona, Gedisa, 1992.
VASCONCELOS, José, La raza cósmica. Misión de la raza iberoamericana, México,

Austral, 1999.
VIRILIO, Paul, El arte del motor. Aceleración y realidad virtual, Buenos Aires, Ma-

nantial, 1996.
WATZLAWICK, Paul, et al., La realidad inventada, Barcelona, Gedisa, 1995.
ZEA, Leopoldo, El pensamiento latinoamericano, Barcelona, Ariel, 1976.
– (comp.), Pensamiento positivista latinoamericano, t. 1, Madrid, Biblioteca Ayacu-

cho, 1980.






	¿PARA QUÉ EDUCAMOS HOY?. FILOSOFÍA Y TEORÍA DE LA EDUCACIÓN (2A. ED.)
	PÁGINA LEGAL

	ÍNDICE

	PREFACIO

	PRIMERA PARTE. ELEMENTOS PARA REVISAR  (...) 
	Capítulo 1. Las metamorfosis de la educación
	1. ¿Para qué educamos hoy?
	2. La edad mental y la edad escolar (...)

	3. La internacionalización educativa
	4. Explosión de conocimientos (...)

	5. Desescolarización
	6. Escolarización, pobreza y (...)

	7. Tendencias y motivos para (...)

	8. Senderos y bifurcaciones

	Capítulo 2. La complejidad del (...)

	1. ¿Es posible una teoría de (...)

	2. De la incertidumbre a la  (...) 
	3. ¿Qué es la educación?
	4. Una definición comprehensiva

	Capítulo 3. Multirreferencialidad y (...)

	1. El carácter multidimensional (...)

	2. El redescubrimiento de nuestras (...)

	3. La inteligencia retardada y (...)

	4. Cambios en el principio de realidad
	5. Las dimensiones variables (...)


	Capítulo 4.
En busca de fundamentos
	1. Fundamentos filosóficos
	2. Fundamentos epistemológicos
	3. Fundamentos biológicos
	4. Fundamentos éticos
	5. Fundamentos sociológicos
	6. Fundamentos políticos
	7. Fundamentos pedagógicos
	8. Fundamentos económicos
	9. Fundamentos psicológicos

	Conclusiones. Esquemas para repensar (...)
	1. Nuevos contextos, nuevos paradigmas
	2. Fundamentos múltiples y complejidad
	3. Niveles de análisis y (...)

	4. Inconclusiones


	SEGUNDA PARTE. FILOSOFÍA Y EDUCACIÓN PARA EL NUEVO MUNDO
	Capítulo 1.
Filosofía del nuevo mundo
	1. Crepúsculos y amaneceres
	2. Conciencia del Ser
	3. Del etnocentrismo a la  (...) 
	4. Homo mutantis
	5. Utopías y distopías
	6. Multiculturalidad y polisemia
	7. Los actores cambian y los (...)

	8. La hipótesis de la mutación (...)

	9. Metafísica relacional
	10. Pluralismo ontológico
	11. Pluralismo epistemológico
	12. Consenso paradigmático
	13. La humanidad inconclusa
	14. Pluralidad de actores: ni (...)

	15. Biopolíticas y biotecnópolis
	16. Consenso moral universal
	17. Humanismo científico
	18. De la realidad virtual al (...)

	19. Ecologismo social
	20. La misión histórica de la filosofía
	21. La reconstrucción de la socialidad
	22. Hacia un nuevo orden (...)


	Capítulo 2.
Cambios en el concepto de realidad
	1. La evanescente realidad
	2. ¿Un concepto imposible?
	3. Objetividad, conocimiento e historicidad
	4. La “desrealización” de la realidad
	5. Deconstrucción de la realidad (...)

	6. Cambio de realidad, crisis (...)


	Capítulo 3. Conocimiento, interacciones (...)

	1. El despertar de las ideas
	2. De la ética a la episteme
	3. La naturaleza como principio (...)

	4. La racionalidad y sus figuras
	5. El empirismo y el imperio (...)

	 6. De las antinomias al (...)

	7. Nos olvidamos del lenguaje
	8. Sin sociedad, no hay conocimiento
	9. ¿Otros factores residuales?
	10. Las ciencias cognitivas
	11. El devenir de la verdad
	12. Conocimiento y aprendizaje complejo

	Capítulo 4.
La importancia de las actitudes
	Capítulo 5. Pensamiento sudamericano (...)
	1. Los enigmas del pensamiento (...)

	2. Los nombres de América del Sur
	3. La acción y la conciencia histórica
	4. Cosmovisiones
	5. Modelos culturales
	6. Modelos de conocimiento
	7. Filosofías
	8. Ideologías
	9. Religiones
	10. De la conciencia histórica (...)


	Capítulo 6.
Diversidad cultural, biopolíticas (...)

	Capítulo 7. Posmodernidad (...)

	Epílogo . Educar para un mundo nuevo
	1. La mirada prospectiva
	2. Educación para construir (...)



	BIBLIOGRAFÍA





